Alles oder Nichts

Ein Aufriff der geistlichen Lehre des hl. Johannes vom Kreuz im Uergleich mat
Ignatius von Loyola

VonPiet Penning de Vries SJ, Drongen (Belgien)

Johannes vom Kreuz und Ignatius von Loyola bilden einen Gegensatz. ,Nada,
nada, nada, nada, nada!“ — ,Nichts, nichts, nichts, nichts, nichts!“, so bezeichnet
Johannes vom Kreuz den Weg hinauf auf den Karmelberg der Gottvereinigung.
Entidufere dich von allem, denn nichts kann dir helfen, wenn es gilt, Gott zu erken-
nen und zu erfahren. — ,Hallar Dios en todaslascosas!“ — ,Gottinallem finden!®,
ist Ignatius’ Programm fiir den gottsuchenden Menschen. Gott ist der Ursprung von
allem, er ist in allem anwesend und wirksam; gebrauche also alles, insofern es zur
Verherrlichung Gottes und zu deinem eigenen Heil dient und begegne Thm selber in
allem.

Dieser Gegensatz zwischen einer ,negativen Aszese (Johannes) und einer ,posi-
tiven Mystik“ (Ignatius) sollte uns nicht dazu verleiten, das eine zu bejahen und das
andere abzulehnen. Sie miissen sich vielmehr wechselseitig erhellen, um so ihren
eigentlichen Sinn sichtbar werden zu lassen. Das ,Nein“ des hl. Johannes vom Kreuz
offenbart erst die Totalitit der Selbstverleugnung, die Wurzel und Voraussetzung
der ignatianischen ,Mystik der Weltfreudigkeit® (K. Rahner) ist; und das ,Gott-
finden in allem® des hl. Ignatius 148t etwas von dem verhaltenen Feuer der Gott-
erfahrung ahnen, das Johannes’ Kreuzesliebe néhrt und treibt. Karmelitische Selbst-
entiuflerung und ignatianischer Dienst machen uns deutlich, dal wir nur dann in
allem Gott finden werden, wenn und insofern wir in nichts uns selbst suchen; und
daf wir uns selbst in allem verleugnen miissen und kénnen, weil Gott uns lockt.
Dies wollen wir im folgenden anhand der Zeugnisse beider Heiligen aufzuzeigen
versuchen.

1. Nichts

Weil fiir Johannes vom Kreuz nichts imstande ist, uns eine Kenntnis oder Erfah-
rung von Gott zu vermitteln, als Er selbst, miissen wir allem entsagen und alles
zuriicklassen, wenn wir zu Gott kommen wollen, — nicht nur weltliche Dinge, son-
dern auch jene Gnaden, die zur Vorbereitung auf die volle Einigung mit Gott
gegeben werden. Alle Gaben Gottes werden iibergangen, um mit der ganzen Kraft
der Seele dem Geber selbst zu begegnen.

1. Der innere Reichtum des hl. Johannes vom Kreuz

Wir sind skeptisch gegeniiber abwertenden Urteilen in Bezug auf echte, wenn
auch untergeordnete Werte: zu oft wird vorgegeben, nach dem Héchsten zu streben
und darum alles andere zu verachten, wihrend man in Wirklichkeit den Reichtum
der Schopfung gar nicht kennt oder unfdhig ist, ihn voll und reif zu erleben. Bei



Alles oder Nichts 279

Johannes v. K. ist dieser Verdacht nicht berechtigt. Aus seinen Schriften spricht eine
iiberaus reiche Natur, eine grofie seelische Erfahrung in natiirlichen wie in iiber-
natiirlichen Dingen, eine hohe Meisterschaft in der Kunst der Unterscheidung der
Geister, die vor allem den vorbereitenden Gebetsgnaden zugehdrt, und man ersieht
deutlich, dafl er um den Wert dieser Gaben weif}; fiir die Anfinger und fiir weniger
Fortgeschrittene im geistlichenLeben werden sie als niitzlich und notwendig anerkannt,
aber letztes Ziel sind sie nicht: der im Gebet Erfahrene 14fit all das hinter sich, um
Gott unmittelbar zu begegnen.

Die Mannigfaltigkeit und Tiefe seiner seelischen Erfahrung

Der Kirchenlehrer der Mystik zeigt bei der Aufzdhlung der verschiedensten seeli-
schen Erfahrungen fast die Vollstindigkeit und Prézision eines psychologischen
Handbuches, was ohne die entsprechende personliche Erfahrung nicht méglich ware.
Er beschreibt insbesondere auch iibernatiirliche Wahrnehmungen, wie von Heiligen,
Engeln und Teufeln, von Lichtern und strahlendem Glanz, von sifiem Duft und
Geschmack und von sanfter Berithrung und spricht davon als von etwas ,ganz Nor-
malem bei geistlichen Menschen®; es ist schwerlich anzunehmen, dafl er sich selbst
dabei ausschliefftl. Bei der Beschreibung rein geistiger Visionen von kérperlichen
Substanzen findet er Vergleiche, die nur auf Grund einer Erlebnisassoziation mog-
lich sind: das herausflutende Licht beim Uffnen des Tores zu einem erleuchteten
Raum; der Blitzstrahl, der im néchtlichen Dunkel auf die Dinge féllt; der Spiegel,
der die gespiegelten Gestalten zugleich weitergibt und bewahrt?. Sogar bei dhnlichen
Visionen von geistigen Substanzen, die das Licht der Herrlichkeit brauchen, um
gesehen werden zu konnen?, verrit die Ausdrucksweise, dafl Johannes aus Erfahrung
spricht. Denn das Wort ,fithlen, das er in diesem Zusammenhang gebraucht, will
nach seiner eigenen Erkldrung nicht allein sagen, daf der Verstand diese Gesichte
nur verschleiert und unklar schauen kann, sondern will auch etwas von der Suflig-
keit der Berithrung und Vereinigung in der Seelensubstanz wiedergebens.

Dafl Johannes auch die von ihm weniger geschitzte ,Betrachtung® geiibt hat,
verrit sich bei ihrer scharfen Abgrenzung von der ,Beschauung®: Betrachtung ,be-
steht (nach ihm) aus dem Erwigen und Verstehen von Einzelheiten durch Vor-
stellungen und Bilder“s, sie ist ,die Arbeit des erwidgenden Uberdenkens mittels
Vorstellungen, Bilder und Gestalten“® und mittels ,Erwagungen, die Phantasie und
Einbildungskraft betitigen“?. Die Beschauung ist dagegen eine allgemeine Erkennt-
nis, die die drei Vermogen (Gedéchtnis, Verstand, Wille) zur Einheit bringts, eine
Lliebevolle Andacht zu Gott in Einsamkeit, ohne irgend eine besondere Erwigung,
in innerem Frieden, in Ruhe und Stille ohne Handlingen der Seelenvermégen,

1 Aufstieg zum Berge Karmel (BK) II 11, 1; 17, 4. Wir benutzten die in der ,Biblioteca de
Autores Christianos“ erschienene Ausgabe des P. Cris6gono de Jests O.CD., Uida
y Obras de San Juan de la Cruz, Madrid, 1950.

2 BK II 24, 5.

3 BK II 24, 2.



280 Piet Penning de Uries

wenigstens ohne eine erwigende Tatigkeit, bei der man von einem Punkt zum
andern kommt, sondern nur eine allgemeine, liebevolle Aufmerksamkeit und Ein-
sicht, ohne irgend einen bestimmten Begriff und ohne zu verstehen, worum es sich
handelt“?, ,eine verborgene, friedliche und liebreiche Eingiefung Gottes, welche die
Seele im Geist der Liebe entfacht, wenn man ihr nur Platz einrdumt“10. Auch die
groflere Vereinfachung, wenn die den Sinnen entriickte Beschauung in Einsamkeit,
Untitigkeit und Vergessenheit noch passiver geworden ist, wird klar umschrieben!!.
Ebenso zeugt die Sicherheit, mit der Johannes die Entfaltung der eingegossenen
Beschauung von den Anfingern zu den Fortgeschrittenen beschreibt, von seiner
Fahigkeit, die feinsten Verdnderungen seelischen Erlebens zu registrierent2.

Seine Fihigkeit der Geisterunterscheidung

Bei all dem besafl Johannesv. K. die grofle Gnade, mit sicherem Gespiir zu wissen,
was in den Regungen der Seele wirklich von Gott kommt und was nur menschliche
Einbildung oder teuflische Beeinflussung ist: Der wahre Geist, so lehrt er, strebt im
Herrn eher nach dem Unangenchmen, als nach dem Angenehmen, er neigt mehr
zum Leid als zum Trost, er ist eher gewillt, das Gute um Gottes willen zu entbehren
als es zu besitzen, er neigt mehr zur Diirre und Trockenheit als zur stiffen Vertraut-
heit; denn das eine bedeutet, Christus zu folgen, wihrend man bei dem anderen sich
selbst sucht, was der Liebe vollig widerstrebtis.

Die Verwandtschaft dieser Beschreibung mit der ,dritten Weise der Demut® des
hl. Ignatius fillt sofort aufi4; daneben sollten aber auch die Unterschiede gesehen
werden: bei dem rein Kontemplativen nimmt das Gebetsleiden nahezu die ganze
Aufmerksamkeit in Anspruch, wie auch seine Richtlinien und seine Seelenfihrung
sich im allgemeinen auf das Gebet zuspitzen, wahrend der im Titigsein Kontem-
plative (contemplativus in actione) sich seine Armut, Erniedrigung und Demut vor
allem in sozialen Dimensionen vorstellt. Beide geistliche Lehrer machen von der all-
gemeinen Grundregel beinahe wortlich dieselben Anwendungen, der praktische
Ignatius, um mit Hilfe der géttlichen Gnadengaben unser Handeln zu lenken, der be-
schauliche Johannes dagegen, um ihre Unwichtigkeit fiir die Beschauung zu beweisen.
Das grundlegende Unterscheidungsmerkmal lautet bei ihm: es ist den géttlichen Ein-
gebungen und Berithrungen eigen, in unserer Seele ein Verlangen nach gréferer
Vollkommenheit und nach tieferem Glauben zu wedken?5, verbunden mit innerem
Frieden, der auch die héchsten Gebetsgnaden auszeichnet!®. In diesen Beschreibun-
gen findet sich eine oft buchstidbliche Ubereinstimmung mit Ignatius.

Weil Gott Geist ist und sich dem Geiste mitteilt, miissen uns die sinnlichen Ein-
driicke im Gebet verdachtig sein; es kann leicht sein, dafl der Teufel seine Hand im
Spiel hat, obwohl es auch nicht unmaéglich ist, dafl sie von Gott kommen!?. Aufer an

? BK II 18, 4; Dunkle Nacht (DN) 19, 6; 10, 4.

10 DN I 10, 6.

1 Die lebendige Liebesflamme (LL) 111 28.

12 BKI114,8;18,7; 14,8—11; 24,9; 111 2,5—16; DN 19, 6; II 8, 1—4.
13 BKII7,5.

14 Exercitia spiritualia (Ex) 167.

15 11, 117 28.

18 L1 III 85.

17 BKII'11,1—3; DN II 23, 7—8.



Alles oder Nichts 281

dem Grad ihrer Sinnlichkeit sind die vom Teufel stammenden Verstandeswahrneh-
mungen, Vorstellungen und Gefithle an der Unruhe oder Diirre oder Eitelkeit oder
Anmaflung zu erkennen, die sie hervorrufen!s. Ein Tugendakt erzeugt Frieden,
Trost, Licht, Reinheit und Kraft, eine ungeordnete Begierde dagegen Qual, Ermii-
dung, Erschopfung, Verblendung!®. Diese Aufzihlungen erscheinen wie ein Echo,
das den Grundklang der weiter ausgearbeiteten ignatianischen Systematik zuriick-
gibtzo.

Auch die feinere Unterscheidung der Geister, die auf dem Weg zur Erleuchtung
notwendig ist (Ignatius ordnet sie als Versuchung unter dem Schein und Trost des
Guten der zweiten Woche der Exerzitien zu?!), wird von Johannes v. K. behandelt.
Die oben gegebenen groben Unterscheidungsmerkmale (Gott wirkt Frieden, Liebe,
Trost und Eifer — der Teufel Unruhe, Selbstgefilligkeit, Diirre) scheinen bei den
Fortgeschrittenen wegen der Verfeinerung sowohl der teuflischen Intrigen als anch
der gottlichen Fithrung zu versagen. Aber wihrend bei Ignatius die in diesem Fall
geltenden Regeln logisch geordnet sind, werden sie von Johannes wie eine uniiber-
sichtliche Reihe von Ausnahmen nacheinander aufgezihlt. Er will dadurch unter-
streichen, was er auch ausdriicklich sagt, daff namlich nur ein sehr geistlicher Mensch
der Unterscheidung fahig sei. Es ist fiir ihn bezeichnend, dafl er die mensdliche
Sicherheit in der Unterscheidung der inneren Regungen gern relativiert. Wihrend
Ignatius will, dafl die Seinen sich um die Gabe der Unterscheidung bemiihen, zeigt
er eine cher abweisende Haltung. Dennoch mufl es auch nach ihm unter den Mit-
briidern wenigstens cinige geben, die mit ihr vertraut sind, da sonst die Mahnung,
man solle seine geistlichen Erfahrungen offenbaren und ihretwegen um Rat fragen,
keinen Sinn haite22,

Im allgemeinen aber soll sich der Kontemplative um Wahrnehmungen nnd Ge-
sichte nicht im geringsten kiimmern: sich von den guten nicht behindern und vonden
schlechten nicht irrefithren lassen, mit einem Wort: sich keinem vonbeiden hingeben.
Diese abweisende Haltung ist das Vorrecht und die Freiheit des Menschen, dessen
einziges Ziel die Beschauung ist?3. Standeswahl und Lebensordnung, die das Er-
gebnis der ignatianischen Exerzitien sein sollen?4, kann er schon voraussetzen. Zwar
gibt Johannes in diesen Fragen wiederholt genau denselben Rat wie Ignatius?s,
aber er befaflt sich mit dem ganzen Gebiet der inneren Erfahrungen und ihrer Kri-
terien absichtlich nicht so eingehend und systematisch wie dieser, weil er die Seele
in der Lauterkeit des Glaubens durch dieses Gebiet hindurchfithren méchte bis zur
Vereinigung mit Gott?. Die Verschiedenheit in der praktischen Lehre des Karme-
liten und des Jesuiten ist also von ihrem verschiedenen Ziele her zu verstehen. Was
anf den ersten Blick bei dem einen oder dem anderen eine Liicke zu sein scheint, ist
in Wirklichkeit eine beabsichtigte Einschrinkung.

18 BK IT 11, 6; 13, 8.

19 BK T 12,5.

20 Ex 313—329, bes. 315—318.
21 Ex 330—336, bes. 332—335.

22 BK II 30, 5—6.

23 BK II 16, 5.

2¢ Ex 2 u. 6.

2 Z. B. Mahnung zur Demut im Trost, zu Vertrauen in der Trostlosigkeit: Mahnungen

und Sprache (MS) 63—64; Ex 319, 321, 324.
2 BK II 28, 1.



282 Piet Penning de Uries

Relative Hochschitzung der vorbereitenden Gnaden

Dennoch weifl Johannes den relativen Wert und den Nutzen dieser Gaben, die er
abweist, zu schitzen: geniefit die Seele den ersten Trunk mit Mafigung als Stirkung
und Lebensunterhalt (er zeigt hier eine geradezu ignatianisch anmutende Zuver-
sicht?”, daf der Herr diese Tréstungen nicht lange entziechen wird, wenn man ihn
wirklich sucht?®), so wird Gott weitergehen und ihr mehr und Besseres zur Nahrung
geben?o,

Daf} es den Visionen cigen ist, Erkenntnis3®, Einsicht, Liebe und Genuf} zu ver-
mitteln, nennt er unumwunden ein Gut8l, ja er iiberrascht sogar mit einer fast be-
geisterten Aufzdhlung ihrer Wirkungen: ,Ruhe, Erleuchtung, Freude nach der Art
der himmlischen Glorie, Sifle, Lauterkeit und Liebe, Demut und Zuneigung oder
Erhebung des Geistes zu Gott“s2.

Die ,inneren Worte“, die auf iibernatiirliche Weise ohne unsere Mitwirkung in
uns entstehen, sind ihm nicht sehr teuer, ,denn meistens werden sie einem nur ge-
geben, damit man etwas lernt oder in der einen oder anderen Angelegenheit Klar-
heit erhdlt“; diesen Nutzen gibt er aber gern zu. Auch schenken diese Gnaden fir
gewohnlich eine gewisse Leichtigkeit, Eignung und Eifer, vor allem fiir das Niedrige
und Alltdgliche3s. Unter gewissen Umstinden kann man sich auch mit diesen niede-
ren Gnaden beschaftigen: wenn man namlich ihre Siiffigkeit und Lieblichkeit oder
Form unbeachtet 148t und einzig die Liebesregungen, die sie bewirken, intendiert,
kann es dienlich sein, sich das Bild oder dic Wahrnehmung, von der die Licbe ver-
ursacht wurde, ins Gedéchtnis zuriikzurufen. Ganz allgemein haben die Bilder und
Begriffe des guten Geistes auch eine gute Wirkung.

Zusammenfassend gilt: alle inneren Erfahrungen der unteren Stufen, auch die-
jenigen, die den sinnenhaften Bereich der Seele miteinbezichen, kénnen und diirfen
wir gebrauchen, insofern wir durch ihre Vermittlung unsere Aufmerksamkeit und
Zuneigung sofort bei der ersten Bewegung Gott zuwenden und in dieser Aufmerk-
samkeit mehr Befriedigung finden als in ihrem Anlaf?4, Man glaubt beinahe, den
alle Geschépfe bejahenden Ignatius zu vernehmenss.

Johannes v. K. schreibt nicht fiir Anfinger, sondern im Grunde nur fiir jene,
die bis zur Beschauung gelangen3t. Mit den Anfangern verfahrt er — wo er auf sie
zu sprechen kommt — wesentlich milder; ihnen sind ja in erster Linie die niederen
Gnaden von Gott zugedacht. Es wire darum nicht gut, sagt er in der ,Dunklen
Nacht®, sie auf einmal ganz von ihren Befriedigungen und von ihren auf die Sinne
gestiitzten Betrachtungen loszulésen3?. Sie milssen sich an der Brust der Sinne nih-
ren, bis sie von Gott selbst emporgezogen werden3s, So schrinkt er seine abweisende

27 Ex 321.

2 Geistlicher Gesang (GG) 10, 6; MS 63.
2 BK II 11, 9.

30 BK III 14, 2.

31 BK 11 16, 10.

32 BK IT 24, 6—17.
33 BK II 80, 3.

3¢ BK 1II 24, 4—6.
35 Ex 23.

36 BK IIT 2, 1.

37 DN19,9.

8 BK1I117,7.



Alles oder Nichts 283

Haltung gegeniiber iibernatiirlichen dufleren Wahrnehmungen: ,niemals zulassen®
— folgendermafien ein: ,,. . . es sei denn in seltenen Fillen, und auch dann ohne das
geringste Verlangen danach“%. Die Bilder, unter denen wir uns mittels der Einbil-
dungskraft Gott vorstellen, wie Feuer und strahlendes Licht, hilt er sogar fiir unent-
behrlich fiir den beginnenden Kontemplativen. Dieses bildhafte Betrachten ist fir
Gott ein Mittel zu einer entfernteren Vereinigung, wodurch er die Seele dann zu
einem héheren Zustand fiihrt, sie in Liebe entflammt und darin erhaltd!, indem er
den Geist durch das Sinnliche vorbereitet und an das Geistliche gewdhnt2, das
Strebevermogen durch das Verkosten der geistlichen Dinge vom Genuff der sinnlichen
losschalt4® und die Sinne allméhlich von allen minder-wertigen, zeitlichen, weltlichen
und natiirlichen Vorstellungen reinigt. Man darf darum das bildhafte Betrachten
weder frither noch spater aufgeben, als es der Geist befiehlt.

Auch die Fortgeschrittenen miissen am Anfang noch manchmal diesen Weg der
Erwigung und der natiirlichen Vorstellungen gehen. Sie sollen das benutzen, was
sie noch nicht verlernt haben, und es heranziehen, so oft sie beim Beginn des Gebetes
sehen, daf} die Erkenntnis und die Ruhe der Beschauung ihnen noch nicht so zu eigen
sind, daf sie diese unmittelbar erreichen kénnenss.

2. Die Griinde fiir die Abweisung der niederen Gnaden

Trotz aller positiven Stellungnahmen, die im Voraufgehenden angefiihrt wurden,
ist nicht zu leugnen, dafl Johannes v. K. letztlich immer auf die Abweisung der nie-
deren Gnaden abzielt. Die Beweggriinde dafiir wurden schon verschiedentlich ange-
deutet, und so wird es vielleicht weniger schwer fallen, sie auch nachzuvollziehen.

Der erste Grund der auf den ersten Blick negativen Haltung des Heiligen liegt in
der Schwierigkeit, die Echtheit der in Frage stehenden Gnaden zu erkennen. Denn
die Lehre von der Unterscheidung der Geister bleibt wie jede Theorie im allgemei-
nen. Ihre praktische Anwendung kann fiir die Seele ermiidend und gefahrvoll sein,
eine Gelegenheit zu Unvollkommenheit und Stillstand, so dafl es nicht nur leichter,
sondern auch sicherer ist, auf die Gaben samt der Unterscheidung zu verzichten44,
Wer iiberdies nicht losgeschilt ist und den Geist der Demut nicht besitzt, wir iiber kurz
oder lang von den vorbereitenden Gnaden so sehr ausgefiillt, dafl er dariiber nicht
zur Vereinigung mit Gott kommt. Er bleibt bei dem Sinnenhaflen stehen, das doch
nur Vorbereitung sein soll. Und umgekehrt 1488t gerade der Besitz erlebnismifig
erfahrbarer Gnadengaben den Geist der Armut, Entsagung und Losschilung am
leichtesten verlieren. Die Neigung, sich iiber etwas Natirliches zu freuen, zerstreut
und stumpft ab#. Zwar darf man sich auf das einlassen, was zur Liebe und Erkennt-
nis Gottes hinfiithrt, aber es zuriickzuweisen ist besser, da der Glaube, das eigentliche
Mittel der Vereinigung mit ihm, den Menschen weit sicherer zu diesem Ziele
bringt48.

s BK IT 11, 13.
40 BK IT 22, 19.
4 BK II 12, 5.
42 BKII18,1—7;vgl. DN 19,2—3.6.8;II 11, 1.
4 BK I 15, 1.
4“4 BKII 17,7.

4 BK III 22, 2.
46 BK II 24, 8; 111 14, 2.



284 Piet Penning de Uries

Wir miissen uns von jedem Geschdpf losschilen und diirfen zu nichts eine Zunei-
gung haben, es sei denn zu Gott. Dieses Leiden ist schlimmer als der Tod, solange
Gott, fiir den wir offenstehen, noch wartet, uns zu erfiillen; unser einziges Verlan-
gen richtet sich auf ihn, so daf Hunger, Durst und Angst unertraglich werden#?.

Die innere Losschilung von gewissen Gebetsgnaden mufl iibrigens richtig ver-
standen werden: unser demiitiger Verzicht kann Gott genausowenig hindern, sie
uns zu geben, wie unsere Vorbereitung und unser Verlangen sie erzwingen kénnten.
Das klare Fensterglas wird vom Sonnenstrahl durchlenchtet, ob es will oder nicht4s.
Soweit aber die innere Einstellung dazu vom freien Willen abhingt, lchnt Johannes
mit ,mystischer Unbarmherzigkeit“ alles ab, was von der eigenen Mitwirkung nicht
ganz frei ist. Auf die Einwédnde von seiten der natiirlichen Vernunft antwortet er
mit dem Hinweis darauf, dafl die mystische Vereinigung das, was durch die restlose
Losschdlung von allem Geschopflichen und aller Eigenstindigkeit an menschlichen
Werten ausfillt oder nicht entwickelt wird, ergianzen bzw. vervollkommnen wird
(z. B. was den Umgang mit Menschen angeht)%.

Die Radikalitit dieser so negativ scheinenden Aszese ist aber nur von der Dyna-
mik her zu verstehen, mit der Johannes v. K. der mystischen Vereinigung mit Gott
zustrebt. Die Stufen der Selbstverleugnung sind zugleich Stufen auf den Berg Kar-
mel. Wenn man einmal die Kapiteliberschriften des ,Aufstiegs zum Berg Karmel®
aneinanderreiht, so ergeben sie die ganze Stufenleiter der Abtétungen, wie sie sich
dhnlich in einem Hohenlied der Entsagung finden. das in unserer Textausgabe den
»Aufstieg zum Berge Karmel“ unmittelbar vorausgeschickt wird und in dem Johan-
nes auf ekstatische Weise die Mystik der Aszese besingt:

Weg in die Welt des unvollkommenen Geistes:
Besitz, Genuf}, Trost, Geschmack, Ruhe.

Je mehr ich nach ihnen verlangte,

desto weniger ich sie fand.

Weg in den Himmel des unvollkommenen Geistes
Ehre, Genuf}, Trost, Geschmack, Ruhe.

Weil ich danach verlangte, fand ich sie weniger,
als ich sie dem Pfade folgend gefunden hitte.

Pfad auf den Berg Karmel des vollkommenen Geistes:
nichts, nichts, nichts, nichts, nichts, und auf dem Berge nichts.
Nichts, was mich erhebt, nichts, was mich drickt.

Wenn ich nichts mit Selbstsucht begehre,

wird mir alles gegeben, ohne daf} ich es suche.
Seitdem ich mich in das Nichts gestellt habe,
erfahre ich, dafl mir nichts mehr fehlt.

47 BK1I11,7;30,5LLIII 18.
4 BK II 16, 10.
40 BK III 2; vgl. DN II 8, 1—2.



Alles oder Nichts 285

Um zu dem zu kommen, was du nicht weifit,

muflt du dort entlang gehen, wo du nicht weift.
Um zu dem zn kommen, was du nicht geniefest,
mufit du dort entlang gehen, wo du nicht geniefiest.
Um zu dem zu kommen, was du nicht besitzest,
muflt du dort entlang gehen, wo du nicht besitzest.
Um zu dem zu kommen, was du nicht bist,

muflt du dort entlang gehen, wo du nicht bist.

Willst du dazu kommen, alles zu wissen,

so wiinsche, in nichts etwas zu wissen.
Willst du dazu kommen, alles zu genieflen,
so wiinsche, in nichts einen GenuB} zu finden.
Willst du dazu kommen, alles zu besitzen,
so wiinsche, in nichts etwas zu besitzen.
Willst du dazu kommen, alles zu sein,

so wiinsche, in nichts etwas zu sein.

Sobald du stehen bleibst bei irgend etwas,
horst du auf, nach dem All zu trachten.

Denn um von allem zu kommen zum All,
muft du dich ganz und gar von allem befreien.
Bist du dazu gekommen, das All zu besitzen,
besitze es, ohne etwas zu begehren.

In dieser Entbléfung findet der Geist Ruhe und Frieden:
weil er nichts begehrt,

treibt nichts ihn hinauf, driickt nichts thn hinunter.

Er ruht in der Mitte seiner Demut.

Im Vergleich mit dieser mystisch-poetischen Aszetik mutet das prosaisch-aszetische
Fundament des hl. Ignatius (tantum-quantum) sogar weltlich an, im guten Sinne
dieses Wortes. Denn die ignatianische Indifferenz den Geschdpfen gegeniiber strebt
zunichst die praktische Ordnung der Welt auf Gott hin an. Dafl diese Welt dabei
auch sozusagen vor dem Angesicht ihres Schopfers und Herrn ins Nichts zuriicktritt,
ist nicht ausgedriickt, wenn es auch mitvollzogen wird®. Auch hier sieht man, wie
material dieselben Erfahrungen eine andere Bedeutung und Auswertung bekom-
men, wenn sie auf ein anderes Ziel ausgerichtet werden.

11. Alles

Es diirfte schon klar geworden sein, dafl Johannes’ ,Aszese des grofien Verzichts*
ihren Quellgrund in der mystischen Vereinigung mit Gott selber hat, um deretwillen

% Ex 23.



286 Piet Penning de Uries

alles andere zum ,Nichts“ wird. Die radikale Selbstverleugnung lebt von der Glut
ciner alles Gbertreffenden Gotteserfahrung, die im folgenden entfaltet werden soll.
So beabsichtigen wir, zunichst einmal mehr negativ die Eigenart dieser Gotteserfah-
rung zu umreifien. Ferner wollen wir nach beiden Seiten hin positiv dem allumfas-
senden Charakter dieser Erfahrung nachgehen: wie ndmlich der Mensch substantiell
mit Leib und Seele, und mit all seinen Seelenkriften dem Dreifaltigen Gott und in
ihm, dem Schépfer und Erléser, dem ganzen erschaffenen und erldsten All begegnet.

1. Die reine Gottesbegegnung

Zwei Eigenschaften kennzeichnen das Wesen der reinen Begegnung mit Gott, die
sich in der mystischen Vereinigung vollzieht: Unmittelbarkeit und Totalitat.

Unmittelbarkeit

Gott wohnt in der Substanz der geistigen Seele; darum ist er nicht wie die anderen
guten oder bosen Geister auf den Weg tiber Sinne, Einbildungskraft und Verstand
angewiesen, wenn er zu ihr sprechen will; er kann direkt, durch sich selbst und ohne
jede andere Vermittlung, mit ihr verkehren. Weder der Teufel noch die natiirlichen
Sinne oder der Verstand reichen so weit, dafl sie das verursachen oder auch nur ver-
stehen kénntens1. Darum ist hier jede Einmischung und jeder Betrug ausgeschlossen.

Als Beispiel mdgen die ,substantiellen Worte“ dienen. Diese, von Gott zu uns
gesprochen, pragen das, was sie bedeuten, durch sich selbst in die Substanz der Seele
ein, indem sie bewirken, was sie besagen: Giite, Gottesliebe, Furchtlosigkeit, Kraft
und Ruhe, Vollkommenheit und Gottesverehrung — genau so, wie die Heilungen
im Evangelium in der Kraft des gottlichen Wortes geschahen. So wird der Mensch
im Innersten seiner selbst umgestaltet und mit Gott verbunden32.

Auch iibernatiirliche Formen, Bilder und Gefiihle prigen sich manchmal der Seele
selbst (und nicht nur der Einbildungskraft) ein. In diesem Fall sind sie ,eine grofle
Gnade®, da sie in der Seele die Liebesvereinigung im Glauben férdernss. Die hochste
dieser Gnaden aber besteht in dem, was Johannes die ,ungeschaffenen geistlichen
Begriffe“ nennt; sie sind selbst Berithrungen mit dem Schépfer, das Bewufitsein der
Vereinigung mit ihm. ,Man soll sie sich, so oft man nur kann, ins Gedadhtnis zuriick-
rufen®. Das geschieht nicht mittels einer in die Seele eingepriagten Form oder Ge-
stalt (all das ist bei den ,ungeschaffenen geistlichen Begriffen® gar nicht vorhan-
den), sondern kann nur so vor sich gehen, dafl man sich threr Wirkung erinnert: der
mit ihnen verbundenen Liebe, Freude, Helle und inneren Erneuerungs4.

Diese Wirkungen sind nicht etwas, das man als e¢in Eigenes hervorgebracht hat,
sondern etwas, das man als ein schon Vorhandenes und Geschenktes annimmt35.
Interessanterweise wird auch von Ignatius berichtet, er habe, wenn er eine Frage
entschied, die er vorher Gott im Gebet vorgelegt hatte, den Eindruck erweckt, nicht

St DN II'17,2.
52 BK II 81, 1—2.
53 BK III 13, 6—7.
5¢ BK III 14, 2.
5 BK II1 13, 4.



Alles oder Nichts 287

selbst zu entscheiden, sondern nur eine (von Gott) schon getroffene Entscheidung
mitzuteilen: die Entscheidung war in ihm gewirkt wordenss,

Totalitit

Die unmittelbaren Begegnungen mit Gott stehen unendlich iiber allen vorberei-
tenden Gebetsgnadens?, die sich zu ihnen verhalten wie ein Tropfen zum Meer oder
wie einzelne Wahrheiten zur allumfassenden Weisheit Gottes, die der Sohn Gottes
in Person ist, der sich der Seele im Glauben mitteilt. Im Glauben! Denn nur der
Glaube ist das richtige Mafl fiir den Umfang dieser Erfahrung. Bei jeder geschenk-
ten Einsicht wird der erleuchtende Geist eingeschrinkt durch die grofiere oder gerin-
gere Tiefe unserer Einkehr in uns selbst; nur in der volligen Einkehr, der des nack-
ten Glaubens, wird Gottes Weisheit sich ganz schenkens. Indem die Seele sich von
allem Geschopflichen entblofit, gibt sie Gott freies Spiel.

Hier leuchtet am klarsten der Sinn auf, den die Abtétung bei Johannes v. K. hat.
Da nimlich die Mystik fir ihn die ,normale“ Entfaltung des geistlichen Lebens ist
— wenn sie auch eine ibernatiirliche Gnade bleibt®® und nur wenige zu ihr gelan-
gen®® —, ist Aszese fiir ihn der Aufstieg zur Mystik: , Wenn die Seele die Moglichkeit
dazu bietet, d. h., wenn sie sich von jeder Unlauterkeit und jedem Makel des Ge-
schopfes befreit — mit anderen Worten: wenn sie ihren Willen vollkommen in der
Vereinigung mit dem Willen Gottes bewahrt (lieben heifit ja, sich um Gottes willen
von allem berauben und befreien, was nicht Gott ist), dann wird sie durchstrahlt und
in Gott verwandelt. Gott teilt ihr sein iibernatiirliches Wesen in der Weise mit, daff
sie selbst Gott zu sein scheint und dafl sie besitzt, was Gott besitzt. Wenn Gott der
Seele diese iibernatiirliche Gnade gewahrt, entsteht eine derartige Vereinigung, dafl
die Seele und alles, was Gottes ist, in einer Umwandlung durch Anteilnahme cins
sind. Die Seele scheint mehr Gott zu sein als Seele: sie ist Gott durch Anteilnahme“et,
Sicher besteht zwischen Aszese und Mystik kein notwendiger Kausalzusammenhang;
aber in der konkreten Gnadenordnung rechnet Johannes damit, dafl eine Totalitit
der Entsagung auch eine Totalitdt der Gnade herbeifiihrt.

Die hier entfalteten Grundziige der reinen Gottesbegegnung — Unmittelbarkeit
und Totalitit — kennzeichnen auch die ,reine Trostung“ des hl. Ignatius®?: Gott
selbst erfiillt die Seele ganz und gar. Bei Ignatius hat aber diese Erfahrung wieder
eine ganz andere Bedeutung: was dem Karmeliten als hochstes Ziel der EntbléBung
von allem Geschopflichen gilt, ist dem Jesuiten gerade die héchste Weise, Gottes
Willen mit den Geschdpfen zu erkennen.

2. Die Erfilllung unseres ganzen Wesens

Das ganze Wesen des Menschen wird in die innige Gottesberithrung einbezogen:
in der Seele wachsen Erkenntnis und Liebe, die auch auf den Leib iiberstrémen.

58 1,. Gonziles, Memoriale 16.
5 Vgl. I Teil.

% BK II 29, 6.

% BKII 5,7.

% BK Vorrede 8—9; DN 19, 9.
61 BKII 5,7.

62 Ex 175, 830.



288 Piet Penning de Uries

Erkenntnis und Liebe

Die dunkle Beschauung giefit in der passiven Nacht des Geistes zugleich Liebe
und Weisheit in die Seele. Dabei fallt auf, dafl sowohl Johannes wie auch Ignatius
und andere die gefiihlte Liebe mehr betonen als die erworbene Einsicht. Nach Jo-
hannes verhalten sich beide in der Weise zueinander, dafl die Liebe die mystische
Weisheit vermittelts3, wihrend im natiirlichen Bereich die Ordnung umgekehrt zu
sein scheint: es ist unmoglich zu lieben, was man nicht kennt. Gott aber kann sehr
wohl Liebe eingieflen, ohne zugleich eine Vermehrung klar umrissener Erkenntnis
zu gewihren, wie schon viele erfahren haben, die sich in Liebe zu Gott entflammt
sahen, ohne eine klarere Erkenntnis von ihm zu besitzen als vorher. Man kann wenig
verstehen und viel lieben — wie auch umgekehrt. Und oft wird Gott nicht von denen
am meisten geliebt, die die klarste Erkenntnis von ihm haben, sondern von ein-
fachen Menschen, denen der eingegossene Glaube schon geniigende Einsicht schenkt.
Darum geniigt der reine Glaube als Erkenntnisquelle fiir die Liebe; diese wird dann
auf die Dauer die mystische Weisheit eingieflen. Johannes sagt: Es gibt eine passive
Freude, in der die Seele sich befinden kann, ohne dafl sie klar und bestimmt weif},
worliber sie sich freut®s.

Dieses eigentiimliche Verhilinis von Erkenntnis und Liebe wird von ihm darauf
zuriickgefithrt, daf diese, insofern sie eingegossene Gaben sind, nicht unmittelbar
Verstand und Willen berithren, sondern das Wesen, den ungeteilten Grund der
Seele selbst, und von dorther in die Seelenvermégen iiberfliefen. Nun kann die
Erkenntnis von der Empfinglichkeit des Verstandes nur aufgenommen werden,
insofern er sich leer und bildlos verhalt; das setzt eine Lauterung voraus. Dagegen
konnen die eingegossenen Liebesregungen, die das Strebevermégen des Willens
beleben, auch — und sogar stirker — gefilhlt werden, wenu der Wille noch nicht
von seinen Leidenschaften gereinigt ist. Das sei der Grund, warum die Seele oft
weniger die mit der mystischen Einigung geschenkte Erkenntnis erfasse, wihrend
sie die Vermehrung der passiven Liebe deutlicher spiire®. Im letzten handelt es sich
also darum, dafl Gott mit der Berithrung unseres Wesens nicht wartet, bis wir voll-
kommen rein sind.

Einbezichung des Leibes

Der Leib und die Sinne taugen bei Johannes zundchst nicht als Mittel zur Ver-
einigung mit Gott®, sie sind dafiir das bevorzugte Arbeitsfeld Satans 7. Der Leib
kann darum nur eine bescheidene Rolle bei der entfernteren Vorbereitung auf die
mystische Einigung spielen®s. Ist diese aber einmal geschenkt, dann strémt die innere
Kraft des Geistes auf die Sinne Giber, und hier findet der Leib fiir Johannes seine
eigentliche Gréfle und Wiirde.

Je mehr die Sinne gelautert sind, desto mehr vermdgen sie — auf ihre Art — an
den Freuden des Geistes teilzunehmen. Weil aber der sinnliche Teil der Seele zu

6 DN IT 12, 2.

& BK III 17, 1.

6 DN II 13, 3.

% Vgl DN 11 17,2; 30, 5—6; BK 11 22,19; LL Il 14 u. a.
&7 BK II 23, 7—8; 111 4,9.

6 Vgl. Anm. 66.



Alles oder Nichis 289

schwach ist, um die kraftvollen Regungen des Geistes zu tragen, erleiden viele in
der ,schrecklichen Nacht“ des Geistes infolge des Uberstromens der geistigen Vor-
ginge auf den Leib Ohnmachten, Beschwerden und Magenschmerzen, und dem-
zufolge wieder geistige Ermiidung. Der vergingliche Korper ist eine Last fiir die
Seele. Infolge der Verbindung des Geistes mit der Sinnlichkeit kommt es dann zu
Verziickungen, Ekstasen und Verrenkungen der Glieder, was immer darauf hindeu-
tet, dafl die gottliche Mitteilung an die Seele nicht rein geistig ist, wie es bei den
Vollkommenen der Fall ist, die schon in der ,zweiten Nacht des Geistes“ gelautert
sind. Bei ihnen héren die Verziickungen und korperlichen Qualen auf, da sie die
Freiheit des Geistes ohne eine Verdunkelung oder Verwirrung durch die Sinne
genieflens?.

Das klingt so, als nehme bei den wirklich Vollkommenen die Sinnlichkeit an der
mystischen Einigung keinerlei Anteil mehr. Aber das ist nicht der Fall. Denn an
einer anderen Stelle wird ganz allgemein gesagt, dafl die Salbung des HI. Geistes
aus dem Wohlbefinden der Seele auf den Kérper iiberstrome, sogar in der mysti-
schen Ehe — wenn auch meistens nur in einem geringen Mafle; immerhin sagt
Johannes von diesem Genuf, daf er ihn gelegentlich bis in die dufersten Gelenke
der Hinde und Fiifle gespiirt habe, wobei die gesamte Sinnlichkeit an dem Genufd
teilgehabt habe: alle Glieder, die Knochen und selbst das Mark der Knochen; der
Korper fithle dann eine solche Herrlichkeit in der Herrlichkeit der Seele, dafl es
diese im Gebein spiire, so unaussprechlich, dafl dem Heiligen die Zunge versagt:
»Es schmeckt nach ewigem Leben!“7

Der Korper erhilt nach Johannes also doch in gewissem Umfang Anteil an der
mystischen Begnadung. Allerdings ist dies mehr aus der Beschreibung seiner eigenen
Erfahrungen zu ersehen als aus seiner Lehre iiber die Funktion des Leibes beim
Aufstieg zur Mystik. Diese Lehre — in sich betrachtet — mutet fast neuplatonisch an.

Von der Anteilnahme des Leibes am mystischen Geschehen her wird auch die oft
seltsame Symbolsprache der Mystiker besser verstindlich, in der z. B. gbttliche Ein-
gebungen als Duft der Salbung Gottes bezeichnet werden, der die Seele anziehe und
zu Gott fliegen lasse.

8. Der Zugang zum Wesen Gottes

Obwohl das geistliche Licht der Beschauung, einer entbildernden Aszese entspre-
chend, einfach, lauter und allgemein ist, nicht abgestimmt auf eine besondere —
natiirliche oder iibernatiirliche — Erkenntnis, und obwohl es die Vermdigen der
Seele leer und wie ausgeldscht erhalt, erkennt die Seele doch alles, was sich ihr von
oben oder von unten her darbietet; sie erkennt es in all seinen Zusammenhingen,
mit grofer Leichtigkeit und durchdringender Schédrfe. Der Geist, der gegeniiber
allen besonderen Neigungen und Erkenntnissen geldutert und vernichtet ist, um-
faft in diesem Nichts-im-besonderen-Erkennen-und-Genieflen doch alles, obwohl
er in seiner Leere und Dunkelheit verharrt: nichts habend, und doch alles besitzend.
Denn wo die Seele sich nicht auf irgend eine besondere Erkenntnis oder Neigung

¢ DN II 2,1—2.
7 LL II 22.
1 LLII L



290 Piet Penning de Uries

beschrinkt, reicht sie kraft ihrer Lauterkeit so weit, wie sie selber will. Deshalb
durchschaut der geistliche Mensch alle Dinge und sogar die Abgriinde Gottes?: Drei-
faltigkeit, Schopfung und Menschwerdung in ihrer personalen und kosmischen Be-
ziehung. Ohne die Hilfe von Worten oder eines korperlichen oder geistigen Sinnes,
gleichsam in vélliger Stille, fir alles Natiirliche verborgen, wie in einer dunklen
Nacht, einer geheimen und verborgenen Erkenntnis (so daff man es gar kein Er-
kennen nennen mdchte — oder ein ,Erkennen, ohne zu erkennen“) lehrt Gott die
Seele eben diesen kosmischen Zusammenhang, ohne daf} sie wiifite, wie,

Die unversehrte Gotteserkenntnis ist also keineswegs abstrakt, unmenschlich oder
unpersonlich. Dafir biirgt nicht nur das Geschaute, sondern auch die Schau selber.
Denn sie vollzieht sich mittels des Geheimnisses Christi™4, d. h. mittels der Umfor-
mung durch den HI Geist in die Hlst. Dreifaltigkeit; die Seele wird in gewisser
Weise umgestaltet in die drei g6ttlichen Personen, so dafl ihre Erkenntnis- und Lie-
besakte an den Akten der Hlst. Dreifaltigkeit selbst teilnehmen, ja von diesen
getragen werden?. Man hat in diesem Zusammenhang Johannes v. K. vorgeworfen,
er tue so, als sei Gott niemals Mensch geworden (ganz im Gegensatz zu Ignatius, bei
dem der christologische Aspekt entscheidend ist), da er scheinbar der Menschwerdung
so wenig theologisches Gewicht beilegt. Vielleicht erklart sich das daraus, daf er
mehr das formale Element der Beschauung behandelt, wahrend Ignatius sich auch
ausfithrlich mit deren Inhalt beschiftigt. Und dies wird wieder nur von der Ver-
schiedenheit ihres mehr dem Himmel oder mehr der Erde zugewandten Anliegens
her verstandlich.

Was Johannes dagegen iiber die Schau der Geschépfe in der mystischen Einigung
sagt, entspricht ganz den Aussagen des Trinitatsmystikers Ignatins?. Die Seele
erkennt mit dem gleichen Blick, was Gott in sich selbst und was er in seinen Ge-
schopfen ist: wie er ihnen Dasein, Kraft und Schonheit verleiht, sie durch seine Macht,
seine Gegenwart und sein Wesen umfafit und leitet?”. Die Seele wird auf diese
Schau vorbereitet durch das Gespiir dafiir, dafl alles Gute in den Geschopfen ein
Abglanz jener Giite ist, die Gott in unendlicher Weise in sich selbst ist. Je mehr sie
sich mit Gott vereinigt, desto mehr spiirt sie, daf} alles ,,Gott® ist, wie auch der Evan-
gelist sagt: ,Was auch entstand, Er war darin das Leben“7?. Wie eine Biene in allen
Pflanzen nur den Honig sucht, so lernt die Seele, in allen Dingen und in allem Tun
nichts zu genieflen als die Liebe, indem sie Gott in allem liebt, was ihr begegnet?® —
eine typische ignatianische Wendung!

Die Dinge werden, insofern sie geschaffen sind, in der mystischen Schau als von
Gott verschieden gesehen, und die Seele erkennt deutlich, daff Gott all das in einer
unendlichen Ubersteigerung ist. So kommt es, dafl sie die Geschopfe in IHM klarer
erkennen kann als in diesen selbst; denn es handelt sich hier um eine Kenntnis der
Folgen aus der Ursache, nicht der Ursache aus den Folgen — um eine wesentliche,

72 DN II 8, 5.

2 GG 39, 12.

% GG 39, 9.

% GG 39, 3—4.

78 Vgl. Ex 230—237.
7 GG 14—15,5.

% GG 27, 8.



Alles oder Nichts 291

nicht um eine abgeleitete Erkenntnis. Mit dieser Erkenntnis der Geschdpfe in Gott
ist eine unaussprechliche Freude verbunden” — und die Warme der Schilderung
verrat wieder personliche Erfahrung.

Da die reine Gottesbegegnung also wesentlich universell ist, wird in ihr auch die
irdische Kirche, die ,Iglesia militante”, umfaft, die fiir Johannes der Ort des Braut-
spiels und der geistlichen Ehe ist (bei Ignatius ist sie vor allem der Ort des Dienstes),
wihrend die triumphierende Kirche die vollendete, glorreiche Ehe mit Gott dar-
stellt, nach der das Verlangen des Heiligen geht®®.

Wie wir sahen, gibt es zwischen Johannes v. K. und Ignatius v. L. eine ganze
Reihe von Ubereinstimmungen — vor allem in der Beschreibung der Gebetserfah-
rungen und der Angabe der Kriterien fir die Unterscheidung der Geister, aber auch
in den aszetischen Anweisungen und selbst in den mystischen Lehren. Manchmal
handelt es sich dabei um Allgemeingut der geistlichen Uberlieferung; einiges wird
auch darauf zuriickzufithren sein, dafl Johannes auf einem Jesuitenkolleg erzogen
wurde und dort ignatianischen Geist kennenlernte. Aber oft geht es um eigenstin-
dige mystische Erfahrungen, wie besonders der unverkennbar individuelle Akzent
beweist, der beide Heilige in der gleichen Grunderfahrung doch voneinander schei-
det: bei Ignatius wird alles auf die Erfallung des géttlichen Willens hier auf Erden
bezogen, wahrend fir Johannes die ungestérte, reine Vereinigung mit Gott in volli-.
ger Abgeschiedenheit das Ziel darstellt, um dessentwillen alles Vorhergehende
zuriickgewiesen werden soll, da es die Gefahr birgt, daran hingen zu bleiben.

Dennoch gibt es ein grofles Gemeinsames zwischen dem Jesuiten und dem Karme-
liten: die Dialektik zwischen Aszese und Mystik haben wir nicht nur zwischen den
beiden Lehren, sondern auch in jeder von ihnen aufdecken kénnen. Beide haben ihr
Alles und Nichts. Und wenn wir zu Beginn beide unter den Titeln ,Negative Aszese®
und ,Positive Mystik“ einander gegeniiberstellten, so wissen wir jetzt, daf damit
keine Einseitigkeit, sondern nur die sich zuerst aufdringende Eigenart bezeichnet
werden sollte. Denn die Selbstverleugnung des hl. Johannes v. K. lebt aus der Vereini-
gung mit Gott und auf diese hin; anderseits ist auch die ignatianische Mystik der
Weltbejahung nur auf dem Fundament einer totalen Selbstverleugnung méglich. In
beiden Fillen erginzen, tragen und vertiefen Aszese und Mystik sich gegenseitig.
Und so konnen karmelitische und jesuitische Frommigkeit sich auch gegenseitig ver-
deutlichen.

Aber im Ziel werden sich diese beiden Lebensgefiihle schon treffen, wie sie es jetzt
schon tun, sei es denn noch in einer schwebenden Dialektik. Denn am Ende der Zei-
ten treffen sich Himmel und Erde, Eschaton und Inkarnation im selben Ziel: gic v
Xouo1, eins in Christus.

#® LL IV 5.
80 GG 40,7.





