
Alles oder Nichts 

Ein Aufriß der geistlichen Lehre des hl. Johannes vom Kreuz im Vergleich mit 

Ignatius von Loyola 

Von Piet Penning de Vries SJ, Drongen (Belgien) 

Johannes vom Kreuz und Ignatius von Loyola bilden einen Gegensatz. •Nada, 
nada, nada, nada, nada!" • •Nichts, nichts, nichts, nichts, nichts!", so bezeichnet 
Johannes vom Kreuz den Weg hinauf auf den Karmelberg der Gottvereinigung. 
Entäußere dich von allem, denn nichts kann dir helfen, wenn es gilt, Gott zu erken- 
nen und zu erfahren. • •HallarDios en todaslascosas!" • •Gott in allem finden!", 
ist Ignatius' Programm für den gottsuchenden Menschen. Gott ist der Ursprung von 
allem, er ist in allem anwesend und wirksam; gebrauche also alles, insofern es zur 
Verherrlichung Gottes und zu deinem eigenen Heil dient und begegne Ihm selber in 
allem. 

Dieser Gegensatz zwischen einer •negativen Aszese" (Johannes) und einer •posi- 
tiven Mystik" (Ignatius) sollte uns nicht dazu verleiten, das eine zu bejahen und das 
andere abzulehnen. Sie müssen sich vielmehr wechselseitig erhellen, um so ihren 
eigentlichen Sinn sichtbar werden zu lassen. Das •Nein" des hl. Johannes vom Kreuz 
offenbart erst die Totalität der Selbstverleugnung, die Wurzel und Voraussetzung 
der ignatianischen •Mystik der Weltfreudigkeit'1 (K. Rahner) ist; und das •Gott- 
finden in allem" des hl. Ignatius läßt etwas von dem verhaltenen Feuer der Gott- 
erfahrung ahnen, das Johannes' Kreuzesliebe nährt und treibt. Karmelitische Selbst- 
entäußerung und ignatianischer Dienst machen uns deutlich, daß wir nur dann in 
allem Gott finden werden, wenn und insofern wir in nichts uns selbst suchen; und 
daß wir uns selbst in allem verleugnen müssen und können, weil Gott uns lockt. 
Dies wollen wir im folgenden anhand der Zeugnisse beider Heiligen aufzuzeigen 
versuchen. 

/. Nichts 

Weil für Johannes vom Kreuz nichts imstande ist, uns eine Kenntnis oder Erfah- 
rung von Gott zu vermitteln, als Er selbst, müssen wir allem entsagen und alles 
zurücklassen, wenn wir zu Gott kommen wollen, • nicht nur weltliche Dinge, son- 
dern auch jene Gnaden, die zur Vorbereitung auf die volle Einigung mit Gott 
gegeben werden. Alle Gaben Gottes werden übergangen, um mit der ganzen Kraft 
der Seele dem Geber selbst zu begegnen. 

1. Der innere Reichtum des hl. Johannes vom Kreuz 

Wir sind skeptisch gegenüber abwertenden Urteilen in Bezug auf echte, wenn 
auch untergeordnete Werte: zu oft wird vorgegeben, nach dem Höchsten zu streben 
und darum alles andere zu verachten, während man in Wirklichkeit den Reichtum 
der Schöpfung gar nicht kennt oder unfähig ist, ihn voll und reif zu erleben. Bei 



A lies oder Nichts 279 

Johannes v. K. ist dieser Verdacht nicht berechtigt. Aus seinen Schriften spricht eine 
überaus reiche Natur, eine große seelische Erfahrung in natürlichen wie in über- 
natürlichen Dingen, eine hohe Meisterschaft in der Kunst der Unterscheidung der 
Geister, die vor allem den vorbereitenden Gebetsgnaden zugehört, und man ersieht 
deutlich, daß er um den Wert dieser Gaben weiß; für die Anfänger und für weniger 
Fortgeschrittene im geistlichenLeben werden sie als nützlich und notwendig anerkannt, 
aber letztes Ziel sind sie nicht: der im Gebet Erfahrene läßt all das hinter sich, um 
Gott unmittelbar zu begegnen. 

Die Mannigfaltigkeit und Tiefe seiner seelischen Erfahrung 

Der Kirchenlehrer der Mystik zeigt bei der Aufzählung der verschiedensten seeli- 
schen Erfahrungen fast die Vollständigkeit und Präzision eines psychologischen 
Handbuches, was ohne die entsprechende persönliche Erfahrung nicht möglich wäre. 
Er beschreibt insbesondere auch übernatürliche Wahrnehmungen, wie von Heiligen, 
Engeln und Teufeln, von Lichtern und strahlendem Glanz, von süßem Duft und 
Geschmack und von sanfter Berührung und spricht davon als von etwas •ganz Nor- 
malem bei geistlichen Menschen"; es ist schwerlich anzunehmen, daß er sich selbst 
dabei ausschließt1. Bei der Beschreibung rein geistiger Visionen von körperlichen 
Substanzen findet er Vergleiche, die nur auf Grund einer Erlebnisassoziation mög- 
lich sind: das herausflutende Licht beim öffnen des Tores zu einem erleuchteten 
Raum; der Blitzstrahl, der im nächtlichen Dunkel auf die Dinge fällt; der Spiegel, 
der die gespiegelten Gestalten zugleich weitergibt und bewahrt2. Sogar bei ähnlichen 
Visionen von geistigen Substanzen, die das Licht der Herrlichkeit brauchen, um 
gesehen werden zu können3, verrät die Ausdrucksweise, daß Johannes aus Erfahrung 
spricht. Denn das Wort •fühlen", das er in diesem Zusammenhang gebraucht, will 
nach seiner eigenen Erklärung nicht allein sagen, daß der Verstand diese Gesichte 
nur verschleiert und unklar schauen kann, sondern will auch etwas von der Süßig- 
keit der Berührung und Vereinigung in der Seelensubstanz wiedergeben4. 

Daß Johannes auch die von ihm weniger geschätzte •Betrachtung" geübt hat, 
verrät sich bei ihrer scharfen Abgrenzung von der •Beschauung": Betrachtung •be- 
steht (nach ihm) aus dem Erwägen und Verstehen von Einzelheiten durch Vor- 
stellungen und Bilder"5, sie ist •die Arbeit des erwägenden Uberdenkens mittels 
Vorstellungen, Bilder und Gestalten"6 und mittels •Erwägungen, die Phantasie und 
Einbildungskraft betätigen"7. Die Beschauung ist dagegen eine allgemeine Erkennt- 
nis, die die drei Vermögen (Gedächtnis, Verstand, Wille) zur Einheit bringt8, eine 
•liebevolle Andacht zu Gott in Einsamkeit, ohne irgend eine besondere Erwägung, 
in innerem Frieden, in Ruhe und Stille ohne Handlungen der Seelenvermögen, 

1 Aufstieg zum Berge Karmel (BK) II 11, 1; 17, 4. Wir benutzten die in der •Biblioteca de 
Autores Christianos" erschienene Ausgabe des P. Crisogono de Jesus O.C.D., Vida 
y Obras de San Juan de la Cruz, Madrid, 1950. 

2 BK II 24, 5. 
s BK II 24,2. 
4 BK II 24,4. 
5 BK II 14, 4. 
« BK II 13,1. 
' BK 1116,1. 
8 BK II 14, 6. 



280 Piet Penning de Dries 

wenigstens ohne eine erwägende Tätigkeit, bei der man von einem Punkt zum 
andern kommt, sondern nur eine allgemeine, liebevolle Aufmerksamkeit und Ein- 
sicht, ohne irgend einen bestimmten Begriff und ohne zu verstehen, worum es sich 
handelt"9, •eine verborgene, friedliche und liebreiche Eingießung Gottes, welche die 
Seele im Geist der Liebe entfacht, wenn man ihr nur Platz einräumt"10. Auch die 
größere Vereinfachung, wenn die den Sinnen entrückte Beschauung in Einsamkeit, 
Untätigkeit und Vergessenheit noch passiver geworden ist, wird klar umschrieben11. 
Ebenso zeugt die Sicherheit, mit der Johannes die Entfaltung der eingegossenen 
Beschauung von den Anfängern zu den Fortgeschrittenen beschreibt, von seiner 
Fähigkeit, die feinsten Veränderungen seelischen Erlebens zu registrieren12. 

Seine Fähigkeit der Geisterunterscheidung 

Bei all dem besaß Johannes v. K. die große Gnade, mit sicherem Gespür zu wissen, 
was in den Regungen der Seele wirklich von Gott kommt und was nur menschliche 
Einbildung oder teuflische Beeinflussung ist: Der wahre Geist, so lehrt er, strebt im 
Herrn eher nach dem Unangenehmen, als nach dem Angenehmen, er neigt mehr 
zum Leid als zum Trost, er ist eher gewillt, das Gute um Gottes willen zu entbehren 
als es zu besitzen, er neigt mehr zur Dürre und Trockenheit als zur süßen Vertraut- 
heit; denn das eine bedeutet, Christus zu folgen, während man bei dem anderen sich 
selbst sucht, was der Liebe völlig widerstrebt13. 

Die Verwandtschaft dieser Beschreibung mit der •dritten Weise der Demut" des 
hl. Ignatius fällt sofort auf14; daneben sollten aber auch die Unterschiede gesehen 
werden: bei dem rein Kontemplativen nimmt das Gebetsleiden nahezu die ganze 
Aufmerksamkeit in Anspruch, wie auch seine Richtlinien und seine Seelenführung 
sich im allgemeinen auf das Gebet zuspitzen, während der im Tätigsein Kontem- 
plative (contemplativus in actione) sich seine Armut, Erniedrigung und Demut vor 
allem in sozialen Dimensionen vorstellt. Beide geistliche Lehrer machen von der all- 
gemeinen Grundregel beinahe wörtlich dieselben Anwendungen, der praktische 
Ignatius, um mit Hilfe der göttlichen Gnadengaben unser Handeln zu lenken, der be- 
schauliche Johannes dagegen, um ihre Unwichtigkeit für die Beschauung zu beweisen. 
Das grundlegende Unterscheidungsmerkmal lautet bei ihm: es ist den göttlichen Ein- 
gebungen und Berührungen eigen, in unserer Seele ein Verlangen nach größerer 
Vollkommenheit und nach tieferem Glauben zu wecken15, verbunden mit innerem 
Frieden, der auch die höchsten Gebetsgnaden auszeichnet16. In diesen Beschreibun- 
gen findet sich eine oft buchstäbliche Übereinstimmung mit Ignatius. 

Weil Gott Geist ist und sich dem Geiste mitteilt, müssen uns die sinnlichen Ein- 
drücke im Gebet verdächtig sein; es kann leicht sein, daß der Teufel seine Hand im 
Spiel hat, obwohl es auch nicht unmöglich ist, daß sie von Gott kommen17. Außer an 

9 BK II 13, 4; Dunkle Nacht (DN) I 9, 6; 10, 4. 
10 DN I 10, 6. 
11 Die lebendige Liebesflamme (LL) III 28. 
12 BKII 14,8; 13, 7; 14, 8•11; 24, 9; III 2, 5•16; DN 19, 6; II 8, 1•4. 
13 BK II 7, 5. 
14 Exercitia spiritualia (Ex) 167. 
15 LL III 28. 
is LL III 35. 
" BK II 11,i•3; DN II 23, 7•8. 



Alles oder Nidtts 281 

dem Grad ihrer Sinnlichkeit sind die vom Teufel stammenden Verstandeswahrneh- 
mungen, Vorstellungen und Gefühle an der Unruhe oder Dürre oder Eitelkeit oder 
Anmaßung zu erkennen, die sie hervorrufen18. Ein Tugendakt erzeugt Frieden, 
Trost, Licht, Reinheit und Kraft, eine ungeordnete Begierde dagegen Qual, Ermü- 
dung, Erschöpfung, Verblendung19. Diese Aufzählungen erscheinen wie ein Echo, 
das den Grundklang der weiter ausgearbeiteten ignatianischen Systematik zurück- 
gibt20. 

Auch die feinere Unterscheidung der Geister, die auf dem Weg zur Erleuchtung 
notwendig ist (Ignatius ordnet sie als Versuchung unter dem Schein und Trost des 
Guten der zweiten Woche der Exerzitien zu21), wird von Johannes v. K. behandelt. 
Die oben gegebenen groben Unterscheidungsmerkmale (Gott wirkt Frieden, Liebe, 
Trost und Eifer • der Teufel Unruhe, Selbstgefälligkeit, Dürre) scheinen bei den 
Fortgeschrittenen wegen der Verfeinerung sowohl der teuflischen Intrigen als auch 
der göttlichen Führung zu versagen. Aber während bei Ignatius die in diesem Fall 
geltenden Regeln logisch geordnet sind, werden sie von Johannes wie eine unüber- 
sichtliche Reihe von Ausnahmen nacheinander aufgezählt. Er will dadurch unter- 
streichen, was er auch ausdrücklich sagt, daß nämlich nur ein sehr geistlicher Mensch 
der Unterscheidung fähig sei. Es ist für ihn bezeichnend, daß er die menschliche 
Sicherheit in der Unterscheidung der inneren Regungen gern relativiert. Während 
Ignatius will, daß die Seinen sich um die Gabe der Unterscheidung bemühen, zeigt 
er eine eher abweisende Haltung. Dennoch muß es auch nach ihm unter den Mit- 
brüdern wenigstens einige geben, die mit ihr vertraut sind, da sonst die Mahnung, 
man solle seine geistlichen Erfahrungen offenbaren und ihretwegen um Rat fragen, 
keinen Sinn hätte22. 

Im allgemeinen aber soll sich der Kontemplative um Wahrnehmungen und Ge- 
sichte nicht im geringsten kümmern: sich von den guten nicht behindern und von den 
schlechten nicht irreführen lassen, mit einem Wort: sich keinem von beiden hingeben. 
Diese abweisende Haltung ist das Vorrecht und die Freiheit des Menschen, dessen 
einziges Ziel die Beschauung ist23. Standeswahl und Lebensordnung, die das Er- 
gebnis der ignatianischen Exerzitien sein sollen24, kann er schon voraussetzen. Zwar 
gibt Johannes in diesen Fragen wiederholt genau denselben Rat wie Ignatius25, 
aber er befaßt sich mit dem ganzen Gebiet der inneren Erfahrungen und ihrer Kri- 
terien absichtlich nicht so eingehend und systematisch wie dieser, weil er die Seele 
in der Lauterkeit des Glaubens durch dieses Gebiet hindurchführen möchte bis zur 
Vereinigung mit Gott26. Die Verschiedenheit in der praktischen Lehre des Karme- 
liten und des Jesuiten ist also von ihrem verschiedenen Ziele her zu verstehen. Was 
auf den ersten Blick bei dem einen oder dem anderen eine Lücke zu sein scheint, ist 
in Wirklichkeit eine beabsichtigte Einschränkung. 

18 BKII11, 6; 13, 8. 
19 BK I 12,5. 
20 Ex 313•329, bes. 315•318. 
21 Ex 330•336, bes. 332•335. 
22 BK II 30, 5•6. 
23 BK II 16, 5. 
24 Ex 2 u. ö. 
25 Z. B. Mahnung zur Demut im Trost, zu Vertrauen in der Trostlosigkeit: Mahnungen 

und Sprüche (MS) 63•64; Ex 319, 321, 324. 
26 BK II 28, 1. 



282 Piet Penning de Dries 

Relative Hochschätzung der vorbereitenden Gnaden 

Dennoch weiß Johannes den relativen Wert und den Nutzen dieser Gaben, die er 
abweist, zu schätzen: genießt die Seele den ersten Trunk mit Mäßigung als Stärkung 
und Lebensunterhalt (er zeigt hier eine geradezu ignatianisch anmutende Zuver- 
sicht27, daß der Herr diese Tröstungen nicht lange entziehen wird, wenn man ihn 
wirklich sucht28), so wird Gott weitergehen und ihr mehr und Besseres zur Nahrung 
geben29. 

Daß es den Visionen eigen ist, Erkenntnis30, Einsicht, Liebe und Genuß zu ver- 
mitteln, nennt er unumwunden ein Gut31, ja er überrascht sogar mit einer fast be- 
geisterten Aufzählung ihrer Wirkungen: •Ruhe, Erleuchtung, Freude nach der Art 
der himmlischen Glorie, Süße, Lauterkeit und Liebe, Demut und Zuneigung oder 
Erhebung des Geistes zu Gott"32. 

Die •inneren Worte", die auf übernatürliche Weise ohne unsere Mitwirkung in 
uns entstehen, sind ihm nicht sehr teuer, •denn meistens werden sie einem nur ge- 
geben, damit man etwas lernt oder in der einen oder anderen Angelegenheit Klar- 
heit erhält"; diesen Nutzen gibt er aber gern zu. Auch schenken diese Gnaden für 
gewöhnlich eine gewisse Leichtigkeit, Eignung und Eifer, vor allem für das Niedrige 
und Alltägliche33. Unter gewissen Umständen kann man sich auch mit diesen niede- 
ren Gnaden beschäftigen: wenn man nämlich ihre Süßigkeit und Lieblichkeit oder 
Form unbeachtet läßt und einzig die Liebesregungen, die sie bewirken, intendiert, 
kann es dienlich sein, sich das Bild oder die Wahrnehmung, von der die Liebe ver- 
ursacht wurde, ins Gedächtnis zurückzurufen. Ganz allgemein haben die Bilder und 
Begriffe des guten Geistes auch eine gute Wirkung. 

Zusammenfassend gilt: alle inneren Erfahrungen der unteren Stufen, auch die- 
jenigen, die den sinnenhaften Bereich der Seele miteinbeziehen, können und dürfen 
wir gebrauchen, insofern wir durch ihre Vermittlung unsere Aufmerksamkeit und 
Zuneigung sofort bei der ersten Bewegung Gott zuwenden und in dieser Aufmerk- 
samkeit mehr Befriedigung finden als in ihrem Anlaß34. Man glaubt beinahe, den 
alle Geschöpfe bejahenden Ignatius zu vernehmen35. 

Johannes v. K. schreibt nicht für Anfänger, sondern im Grunde nur für jene, 
die bis zur Beschauung gelangen36. Mit den Anfängern verfährt er • wo er auf sie 
zu sprechen kommt • wesentlich milder; ihnen sind ja in erster Linie die niederen 
Gnaden von Gott zugedacht. Es wäre darum nicht gut, sagt er in der •Dunklen 
Nacht", sie auf einmal ganz von ihren Befriedigungen und von ihren auf die Sinne 
gestützten Betrachtungen loszulösen37. Sie müssen sich an der Brust der Sinne näh- 
ren, bis sie von Gott selbst emporgezogen werden38. So schränkt er seine abweisende 

27 Ex 321. 
28 Geistlicher Gesang (GG) 10, 6; MS 63. 
29 BKII 11,9. 
30 BK III 14, 2. 
81 BK II 16,10. 
32 BK II 24, 6•7. 
33 BK II 30, 3. 
34 BK III 24, 4•6. 
35 Ex 23. 
36 BK III 2,1. 
87 DN I 9, 9. 
38 BKII 17,7. 



Alles oder Nichts 283 

Haltung gegenüber übernatürlichen äußeren Wahrnehmungen: •niemals zulassen" 
• folgendermaßen ein: •... es sei denn in seltenen Fällen, und auch dann ohne das 
geringste Verlangen danach"39. Die Bilder, unter denen wir uns mittels der Einbil- 
dungskraft Gott vorstellen, wie Feuer und strahlendes Licht, hält er sogar für unent- 
behrlich für den beginnenden Kontemplativen. Dieses bildhafte Betrachten ist für 
Gott ein Mittel zu einer entfernteren Vereinigung, wodurch er die Seele dann zu 
einem höheren Zustand führt40, sie in Liebe entflammt und darin erhält41, indem er 
den Geist durch das Sinnliche vorbereitet und an das Geistliche gewöhnt42, das 
Strebevermögen durch das Verkosten der geistlichen Dinge vom Genuß der sinnlichen 
losschält43 und die Sinne allmählich von allen minder-wertigen, zeitlichen, weltlichen 
und natürlichen Vorstellungen reinigt. Man darf darum das bildhafte Betrachten 
weder früher noch später aufgeben, als es der Geist befiehlt. 

Auch die Fortgeschrittenen müssen am Anfang noch manchmal diesen Weg der 
Erwägung und der natürlichen Vorstellungen gehen. Sie sollen das benutzen, was 
sie noch nicht verlernt haben, und es heranziehen, so oft sie beim Beginn des Gebetes 
sehen, daß die Erkenntnis und die Ruhe der Beschauung ihnen noch nicht so zu eigen 
sind, daß sie diese unmittelbar erreichen können43. 

2. Die Gründe für die Abweisung der niederen Gnaden 

Trotz aller positiven Stellungnahmen, die im Voraufgehenden angeführt wurden, 
ist nicht zu leugnen, daß Johannes v. K. letztlich immer auf die Abweisung der nie- 
deren Gnaden abzielt. Die Beweggründe dafür wurden schon verschiedentlich ange- 
deutet, und so wird es vielleicht weniger schwer fallen, sie auch nachzuvollziehen. 

Der erste Grund der auf den ersten Blick negativen Haltung des Heiligen liegt in 
der Schwierigkeit, die Echtheit der in Frage stehenden Gnaden zu erkennen. Denn 
die Lehre von der Unterscheidung der Geister bleibt wie jede Theorie im allgemei- 
nen. Ihre praktische Anwendung kann für die Seele ermüdend und gefahrvoll sein, 
eine Gelegenheit zu Unvollkommenheit und Stillstand, so daß es nicht nur leichter, 
sondern auch sicherer ist, auf die Gaben samt der Unterscheidung zu verzichten44. 
Wer überdies nicht losgeschält ist und den Geist der Demut nicht besitzt, wir über kurz 
oder lang von den vorbereitenden Gnaden so sehr ausgefüllt, daß er darüber nicht 
zur Vereinigung mit Gott kommt. Er bleibt bei dem Sinnenhaflen stehen, das doch 
nur Vorbereitung sein soll. Und umgekehrt läßt gerade der Besitz erlebnismäßig 
erfahrbarer Gnadengaben den Geist der Armut, Entsagung und Losschälung am 
leichtesten verlieren. Die Neigung, sich über etwas Natürliches zu freuen, zerstreut 
und stumpft ab45. Zwar darf man sich auf das einlassen, was zur Liebe und Erkennt- 
nis Gottes hinführt, aber es zurückzuweisen ist besser, da der Glaube, das eigentliche 
Mittel der Vereinigung mit ihm, den Menschen weit sicherer zu diesem Ziele 
bringt46. 

39 BKII 11,13. 
40 BK II 22,19. 
41 BK II 12, 5. 
42 BK II 13, 1•7; vgl. DN I 9, 2•3. 6. 8; II 11, 1. 
43 BK II 15,1. 
44 BKII 17,7. 
45 BK III 22, 2. 
46 BK II 24, 8; III 14, 2. 



284 Piet Penning de Vries 

Wir müssen uns von jedem Geschöpf losschälen und dürfen zu nichts eine Zunei- 
gung haben, es sei denn zu Gott. Dieses Leiden ist schlimmer als der Tod, solange 
Gott, für den wir offenstehen, noch wartet, uns zu erfüllen; unser einziges Verlan- 
gen richtet sich auf ihn, so daß Hunger, Durst und Angst unerträglich werden47. 

Die innere Losschälung von gewissen Gebetsgnaden muß übrigens richtig ver- 
standen werden: unser demütiger Verzicht kann Gott genausowenig hindern, sie 
uns zu geben; wie unsere Vorbereitung und unser Verlangen sie erzwingen könnten. 
Das klare Fensterglas wird vom Sonnenstrahl durchleuchtet, ob es will oder nicht48. 
Soweit aber die innere Einstellung dazu vom freien Willen abhängt, lehnt Johannes 
mit •mystischer Unbarmherzigkeit" alles ab, was von der eigenen Mitwirkung nicht 
ganz frei ist. Auf die Einwände von Seiten der natürlichen Vernunft antwortet er 
mit dem Hinweis darauf, daß die mystische Vereinigung das, was durch die restlose 
Losschälung von allem Geschöpflichen und aller Eigenständigkeit an menschlichen 
Werten ausfällt oder nicht entwickelt wird, ergänzen bzw. vervollkommnen wird 
(z. B. was den Umgang mit Menschen angeht)49. 

Die Radikalität dieser so negativ scheinenden Aszese ist aber nur von der Dyna- 
mik her zu verstehen, mit der Johannes v. K. der mystischen Vereinigung mit Gott 
zustrebt. Die Stufen der Selbstverleugnung sind zugleich Stufen auf den Berg Kar- 
mel. Wenn man einmal die Kapitelüberschriften des •Aufstiegs zum Berg Karmel" 
aneinanderreiht, so ergeben sie die ganze Stufenleiter der Abtötungen, wie sie sich 
ähnlich in einem Hohenlied der Entsagung finden, das in unserer Textausgabe den 
•Aufstieg zum Berge Karmel" unmittelbar vorausgeschickt wird und in dem Johan- 
nes auf ekstatische Weise die Mystik der Aszese besingt: 

Weg in die Welt des unvollkommenen Geistes: 
Besitz, Genuß, Trost, Geschmack, Ruhe. 
Je mehr ich nach ihnen verlangte, 
desto weniger ich sie fand. 

Weg in den Himmel des unvollkommenen Geistes 
Ehre, Genuß, Trost, Geschmack, Ruhe. 
Weil ich danach verlangte, fand ich sie weniger, 
als ich sie dem Pfade folgend gefunden hätte. 

Pfad auf den Berg Karmel des vollkommenen Geistes: 
nichts, nichts, nichts, nichts, nichts, und auf dem Berge nichts. 
Nichts, was mich erhebt, nichts, was mich drückt. 

Wenn ich nichts mit Selbstsucht begehre, 
wird mir alles gegeben, ohne daß ich es suche. 
Seitdem ich mich in das Nichts gestellt habe, 
erfahre ich, daß mir nichts mehr fehlt. 

47 BKII11, 7; 30, 5 LL III 18. 
48 BK II 16,10. 
49 BK III 2; vgl. DN II 8,1•2. 



Alles oder Nichts 285 

Um zu dem zu kommen, was du nicht weißt, 
mußt du dort entlang gehen, wo du nicht weißt. 
Um zu dem zu kommen, was du nicht genießest, 
mußt du dort entlang gehen, wo du nicht genießest. 
Um zu dem zu kommen, was du nicht besitzest, 
mußt du dort entlang gehen, wo du nicht besitzest. 
Um zu dem zu kommen, was du nicht bist, 
mußt du dort entlang gehen, wo du nicht bist. 

Willst du dazu kommen, alles zu wissen, 
so wünsche, in nichts etwas zu wissen. 
Willst du dazu kommen, alles zu genießen, 
so wünsche, in nichts einen Genuß zu finden. 
Willst du dazu kommen, alles zu besitzen, 
so wünsche, in nichts etwas zu besitzen. 
Willst du dazu kommen, alles zu sein, 
so wünsche, in nichts etwas zu sein. 

Sobald du stehen bleibst bei irgend etwas, 
hörst du auf, nach dem All zu trachten. 
Denn um von allem zu kommen zum All, 
mußt du dich ganz und gar von allem befreien. 
Bist du dazu gekommen, das All zu besitzen, 
besitze es, ohne etwas zu begehren. 

In dieser Entblößung findet der Geist Ruhe und Frieden: 
weil er nichts begehrt, 
treibt nichts ihn hinauf, drückt nichts ihn hinunter. 
Er ruht in der Mitte seiner Demut. 

Im Vergleich mit dieser mystisch-poetischen Aszetik mutet das prosaisch-aszetische 
Fundament des hl. Ignatius (tantum-quantum) sogar weltlich an, im guten Sinne 
dieses Wortes. Denn die ignatianische Indifferenz den Geschöpfen gegenüber strebt 
zunächst die praktische Ordnung der Welt auf Gott hin an. Daß diese Welt dabei 
auch sozusagen vor dem Angesicht ihres Schöpfers und Herrn ins Nichts zurücktritt, 
ist nicht ausgedrückt, wenn es auch mitvollzogen wird50. Auch hier sieht man, wie 
material dieselben Erfahrungen eine andere Bedeutung und Auswertung bekom- 
men, wenn sie auf ein anderes Ziel ausgerichtet werden. 

//. Alles 

Es dürfte schon klar geworden sein, daß Johannes' •Aszese des großen Verzichts" 
ihren Quellgrund in der mystischen Vereinigung mit Gott selber hat, um deretwillen 

60 Ex 23. 



286 Piet Penning de Dries 

alles andere zum •Nichts" wird. Die radikale Selbstverleugnung lebt von der Glut 
einer alles übertreffenden Gotteserfahrung, die im folgenden entfaltet werden soll. 
So beabsichtigen wir, zunächst einmal mehr negativ die Eigenart dieser Gotteserfah- 
rung zu umreißen. Ferner wollen wir nach beiden Seiten hin positiv dem allumfas- 
senden Charakter dieser Erfahrung nachgehen: wie nämlich der Mensch substantiell 
mit Leib und Seele, und mit all seinen Seelenkräften dem Dreifaltigen Gott und in 
ihm, dem Schöpfer und Erlöser, dem ganzen erschaffenen und erlösten All begegnet. 

1. Die reine Gottesbegegnung 

Zwei Eigenschaften kennzeichnen das Wesen der reinen Begegnung mit Gott, die 
sich in der mystischen Vereinigung vollzieht: Unmittelbarkeit und Totalität. 

Unmittelbarkeit 

Gott wohnt in der Substanz der geistigen Seele; darum ist er nicht wie die anderen 
guten oder bösen Geister auf den Weg über Sinne, Einbildungskraft und Verstand 
angewiesen, wenn er zu ihr sprechen will; er kann direkt, durch sich selbst und ohne 
jede andere Vermittlung, mit ihr verkehren. Weder der Teufel noch die natürlichen 
Sinne oder der Verstand reichen so weit, daß sie das verursachen oder auch nur ver- 
stehen könnten51. Darum ist hier jede Einmischung und jeder Betrug ausgeschlossen. 

Als Beispiel mögen die •substantiellen Worte" dienen. Diese, von Gott zu uns 
gesprochen, prägen das, was sie bedeuten, durch sich selbst in die Substanz der Seele 
ein, indem sie bewirken, was sie besagen: Güte, Gottesliebe, Furchtlosigkeit, Kraft 
und Ruhe, Vollkommenheit und Gottesverehrung • genau so, wie die Heilungen 
im Evangelium in der Kraft des göttlichen Wortes geschahen. So wird der Mensch 
im Innersten seiner selbst umgestaltet und mit Gott verbunden52. 

Auch übernatürliche Formen, Bilder und Gefühle prägen sich manchmal der Seele 
selbst (und nicht nur der Einbildungskraft) ein. In diesem Fall sind sie •eine große 
Gnade", da sie in der Seele die Liebesvereinigung im Glauben fördern53. Die höchste 
dieser Gnaden aber besteht in dem, was Johannes die •ungeschaffenen geistlichen 
Begriffe" nennt; sie sind selbst Berührungen mit dem Schöpfer, das Bewußtsein der 
Vereinigung mit ihm. •Man soll sie sich, so oft man nur kann, ins Gedächtnis zurück- 
rufen". Das geschieht nicht mittels einer in die Seele eingeprägten Form oder Ge- 
stalt (all das ist bei den •ungeschaffenen geistlichen Begriffen" gar nicht vorhan- 
den), sondern kann nur so vor sich gehen, daß man sich ihrer Wirkung erinnert: der 
mit ihnen verbundenen Liebe, Freude, Helle und inneren Erneuerung54. 

Diese Wirkungen sind nicht etwas, das man als ein Eigenes hervorgebracht hat, 
sondern etwas, das man als ein schon Vorhandenes und Geschenktes annimmt55. 
Interessanterweise wird auch von Ignatius berichtet, er habe, wenn er eine Frage 
entschied, die er vorher Gott im Gebet vorgelegt hatte, den Eindruck erweckt, nicht 

51 DNII 17,2. 
52 BK II 31,1•2. 
5S BK III 13, 6•7. 
54 BK III 14, 2. 
55 BK III 13, 4. 



A lies oder Nichts 287 

selbst zu entscheiden, sondern nur eine (von Gott) schon getroffene Entscheidung 
mitzuteilen: die Entscheidung war in ihm gewirkt worden56. 

Totalität 

Die unmittelbaren Begegnungen mit Gott stehen unendlich über allen vorberei- 
tenden Gebetsgnaden57, die sich zu ihnen verhalten wie ein Tropfen zum Meer oder 
wie einzelne Wahrheiten zur allumfassenden Weisheit Gottes, die der Sohn Gottes 
in Person ist, der sich der Seele im Glauben mitteilt. Im Glauben! Denn nur der 
Glaube ist das richtige Maß für den Umfang dieser Erfahrung. Bei jeder geschenk- 
ten Einsicht wird der erleuchtende Geist eingeschränkt durch die größere oder gerin- 
gere Tiefe unserer Einkehr in uns selbst; nur in der völligen Einkehr, der des nack- 
ten Glaubens, wird Gottes Weisheit sich ganz schenken58. Indem die Seele sich von 
allem Geschöpflichen entblößt, gibt sie Gott freies Spiel. 

Hier leuchtet am klarsten der Sinn auf, den die Abtötung bei Johannes v. K. hat. 
Da nämlich die Mystik für ihn die •normale" Entfaltung des geistlichen Lebens ist 
• wenn sie auch eine übernatürliche Gnade bleibt59 und nur wenige zu ihr gelan- 
gen60 •, ist Aszese für ihn der Aufstieg zur Mystik: •Wenn die Seele die Möglichkeit 
dazu bietet, d. h., wenn sie sich von jeder Unlauterkeit und jedem Makel des Ge- 
schöpfes befreit • mit anderen Worten: wenn sie ihren Willen vollkommen in der 
Vereinigung mit dem Willen Gottes bewahrt (lieben heißt ja, sich um Gottes willen 
von allem berauben und befreien, was nicht Gott ist), dann wird sie durchstrahlt und 
in Gott verwandelt. Gott teilt ihr sein übernatürliches Wesen in der Weise mit, daß 
sie selbst Gott zu sein scheint und daß sie besitzt, was Gott besitzt. Wenn Gott der 
Seele diese übernatürliche Gnade gewährt, entsteht eine derartige Vereinigung, daß 
die Seele und alles, was Gottes ist, in einer Umwandlung durch Anteilnahme eins 
sind. Die Seele scheint mehr Gott zu sein als Seele: sie ist Gott durch Anteilnahme"61. 
Sicher besteht zwischen Aszese und Mystik kein notwendiger Kausalzusammenhang; 
aber in der konkreten Gnadenordnung rechnet Johannes damit, daß eine Totalität 
der Entsagung auch eine Totalität der Gnade herbeiführt. 

Die hier entfalteten Grundzüge der reinen Gottesbegegnung • Unmittelbarkeit 
und Totalität • kennzeichnen auch die •reine Tröstung" des hl. Ignatius62: Gott 
selbst erfüllt die Seele ganz und gar. Bei Ignatius hat aber diese Erfahrung wieder 
eine ganz andere Bedeutung: was dem Karmeliten als höchstes Ziel der Entblößung 
von allem Geschöpflichen gilt, ist dem Jesuiten gerade die höchste Weise, Gottes 
Willen mit den Geschöpfen zu erkennen. 

2. Die Erfüllung unseres ganzen Wesens 

Das ganze Wesen des Menschen wird in die innige Gottesberührung einbezogen: 
in der Seele wachsen Erkenntnis und Liebe, die auch auf den Leib überströmen. 

56 L. Gonzales, Memoriale 16. 
57 Vgl. I. Teil. 
68 BK II 29, 6. 
59 BK II 5, 7. 
6» BK Vorrede 8•9; DN I 9, 9. 
61 BK II 5, 7. 
62 Ex 175, 330. 



288 Piet Penning de Dries 

Erkenntnis und Liebe 

Die dunkle Beschauung gießt in der passiven Nacht des Geistes zugleich Liebe 
und Weisheit in die Seele. Dabei fällt auf, daß sowohl Johannes wie auch Ignatius 
und andere die gefühlte Liebe mehr betonen als die erworbene Einsicht. Nach Jo- 
hannes verhalten sich beide in der Weise zueinander, daß die Liebe die mystische 
Weisheit vermittelt63, während im natürlichen Bereich die Ordnung umgekehrt zu 
sein scheint: es ist unmöglich zu lieben, was man nicht kennt. Gott aber kann sehr 
wohl Liebe eingießen, ohne zugleich eine Vermehrung klar umrissener Erkenntnis 
zu gewähren, wie schon viele erfahren haben, die sich in Liebe zu Gott entflammt 
sahen, ohne eine klarere Erkenntnis von ihm zu besitzen als vorher. Man kann wenig 
verstehen und viel lieben • wie auch umgekehrt. Und oft wird Gott nicht von denen 
am meisten geliebt, die die klarste Erkenntnis von ihm haben, sondern von ein- 
fachen Menschen, denen der eingegossene Glaube schon genügende Einsicht schenkt. 
Darum genügt der reine Glaube als Erkenntnisquelle für die Liebe; diese wird dann 
auf die Dauer die mystische Weisheit eingießen. Johannes sagt: Es gibt eine passive 
Freude, in der die Seele sich befinden kann, ohne daß sie klar und bestimmt weiß, 
worüber sie sich freut64. 

Dieses eigentümliche Verhältnis von Erkenntnis und Liebe wird von ihm darauf 
zurückgeführt, daß diese, insofern sie eingegossene Gaben sind, nicht unmittelbar 
Verstand und Willen berühren, sondern das Wesen, den ungeteilten Grund der 
Seele selbst, und von dorther in die Seelenvermögen überfließen. Nun kann die 
Erkenntnis von der Empfänglichkeit des Verstandes nur aufgenommen werden, 
insofern er sich leer und bildlos verhält; das setzt eine Läuterung voraus. Dagegen 
können die eingegossenen Liebesregungen, die das Strebevermögen des Willens 
beleben, auch • und sogar stärker • gefühlt werden, wenn der Wille noch nicht 
von seinen Leidenschaften gereinigt ist. Das sei der Grund, warum die Seele oft 
weniger die mit der mystischen Einigung geschenkte Erkenntnis erfasse, während 
sie die Vermehrung der passiven Liebe deutlicher spüre65. Im letzten handelt es sich 
also darum, daß Gott mit der Berührung unseres Wesens nicht wartet, bis wir voll- 
kommen rein sind. 

Einbeziehung des Leibes 

Der Leib und die Sinne taugen bei Johannes zunächst nicht als Mittel zur Ver- 
einigung mit Gott66, sie sind dafür das bevorzugte Arbeitsfeld Satans 67. Der Leib 
kann darum nur eine bescheidene Rolle bei der entfernteren Vorbereitung auf die 
mystische Einigung spielen68. Ist diese aber einmal geschenkt, dann strömt die innere 
Kraft des Geistes auf die Sinne über, und hier findet der Leib für Johannes seine 
eigentliche Größe und Würde. 

Je mehr die Sinne geläutert sind, desto mehr vermögen sie • auf ihre Art • an 
den Freuden des Geistes teilzunehmen. Weil aber der sinnliche Teil der Seele zu 

63 DN II 12, 2. 
64 BK III 17,1. 
65 DN II 13, 3. 
66 Vgl. DN II 17, 2; 30, 5•6; BK II 22, 19; LL II 14 u. a. 
67 BK II 23, 7•8; III 4,9. 
68 Vgl. Anm. 66. 



Alles oder Nichts 289 

schwach ist, um die kraftvollen Regungen des Geistes zu tragen, erleiden viele in 
der •schrecklichen Nacht" des Geistes infolge des Überströmens der geistigen Vor- 
gänge auf den Leib Ohnmächten, Beschwerden und Magenschmerzen, und dem- 
zufolge wieder geistige Ermüdung. Der vergängliche Körper ist eine Last für die 
Seele. Infolge der Verbindung des Geistes mit der Sinnlichkeit kommt es dann zu 
Verzückungen, Ekstasen und Verrenkungen der Glieder, was immer darauf hindeu- 
tet, daß die göttliche Mitteilung an die Seele nicht rein geistig ist, wie es bei den 
Vollkommenen der Fall ist, die schon in der •zweiten Nacht des Geistes" geläutert 
sind. Bei ihnen hören die Verzückungen und körperlichen Qualen auf, da sie die 
Freiheit des Geistes ohne eine Verdunkelung oder Verwirrung durch die Sinne 
genießen69. 

Das klingt so, als nehme bei den wirklich Vollkommenen die Sinnlichkeit an der 
mystischen Einigung keinerlei Anteil mehr. Aber das ist nicht der Fall. Denn an 
einer anderen Stelle wird ganz allgemein gesagt, daß die Salbung des Hl. Geistes 
aus dem Wohlbefinden der Seele auf den Körper überströme, sogar in der mysti- 
schen Ehe • wenn auch meistens nur in einem geringen Maße; immerhin sagt 
Johannes von diesem Genuß, daß er ihn gelegentlich bis in die äußersten Gelenke 
der Hände und Füße gespürt habe, wobei die gesamte Sinnlichkeit an dem Genuß 
teilgehabt habe: alle Glieder, die Knochen und selbst das Mark der Knochen; der 
Körper fühle dann eine solche Herrlichkeit in der Herrlichkeit der Seele, daß es 
diese im Gebein spüre, so unaussprechlich, daß dem Heiligen die Zunge versagt: 
•Es schmeckt nach ewigem Leben!"70 

Der Körper erhält nach Johannes also doch in gewissem Umfang Anteil an der 
mystischen Begnadung. Allerdings ist dies mehr aus der Beschreibung seiner eigenen 
Erfahrungen zu ersehen als aus seiner Lehre über die Funktion des Leibes beim 
Aufstieg zur Mystik. Diese Lehre • in sich betrachtet • mutet fast neuplatonisch an. 

Von der Anteilnahme des Leibes am mystischen Geschehen her wird auch die oft 
seltsame Symbolsprache der Mystiker besser verständlich, in der z. B. göttliche Ein- 
gebungen als Duft der Salbung Gottes bezeichnet werden, der die Seele anziehe und 
zu Gott fliegen lasse71. 

3. Der Zugang zum Wesen Gottes 

Obwohl das geistliche Licht der Beschauung, einer entbildernden Aszese entspre- 
chend, einfach, lauter und allgemein ist, nicht abgestimmt auf eine besondere • 
natürliche oder übernatürliche • Erkenntnis, und obwohl es die Vermögen der 
Seele leer und wie ausgelöscht erhält, erkennt die Seele doch alles, was sich ihr von 
oben oder von unten her darbietet; sie erkennt es in all seinen Zusammenhängen, 
mit großer Leichtigkeit und durchdringender Schärfe. Der Geist, der gegenüber 
allen besonderen Neigungen und Erkenntnissen geläutert und vernichtet ist, um- 
faßt in diesem Nichts-im-besonderen-Erkennen-und-Genießen doch alles, obwohl 
er in seiner Leere und Dunkelheit verharrt: nichts habend, und doch alles besitzend. 
Denn wo die Seele sich nicht auf irgend eine besondere Erkenntnis oder Neigung 

68 DN II 2,1•2. 
70 LL II 22. 
71 LL III 1. 



290 Piet Penning de Vries 

beschränkt, reicht sie kraft ihrer Lauterkeit so weit, wie sie selber will. Deshalb 
durchschaut der geistliche Mensch alle Dinge und sogar die Abgründe Gottes72: Drei- 
faltigkeit, Schöpfung und Menschwerdung in ihrer personalen und kosmischen Be- 
ziehung. Ohne die Hilfe von Worten oder eines körperlichen oder geistigen Sinnes, 
gleichsam in völliger Stille, für alles Natürliche verborgen, wie in einer dunklen 
Nacht, einer geheimen und verborgenen Erkenntnis (so daß man es gar kein Er- 
kennen nennen möchte • oder ein •Erkennen, ohne zu erkennen") lehrt Gott die 
Seele eben diesen kosmischen Zusammenhang, ohne daß sie wüßte, wie73. 

Die unversehrte Gotteserkenntnis ist also keineswegs abstrakt, unmenschlich oder 
unpersönlich. Dafür bürgt nicht nur das Geschaute, sondern auch die Schau selber. 
Denn sie vollzieht sich mittels des Geheimnisses Christi74, d. h. mittels der Umfor- 
mung durch den Hl. Geist in die Hlst. Dreifaltigkeit; die Seele wird in gewisser 
Weise umgestaltet in die drei göttlichen Personen, so daß ihre Erkenntnis- und Lie- 
besakte an den Akten der Hlst. Dreifaltigkeit selbst teilnehmen, ja von diesen 
getragen werden75. Man hat in diesem Zusammenhang Johannes v. K. vorgeworfen, 
er tue so, als sei Gott niemals Mensch geworden (ganz im Gegensatz zu Ignatius, bei 
dem der christologische Aspekt entscheidend ist), da er scheinbar der Menschwerdung 
so wenig theologisches Gewicht beilegt. Vielleicht erklärt sich das daraus, daß er 
mehr das formale Element der Beschauung behandelt, während Ignatius sich auch 
ausführlich mit deren Inhalt beschäftigt. Und dies wird wieder nur von der Ver- 
schiedenheit ihres mehr dem Himmel oder mehr der Erde zugewandten Anliegens 
her verständlich. 

Was Johannes dagegen über die Schau der Geschöpfe in der mystischen Einigung 
sagt, entspricht ganz den Aussagen des Trinitätsmystikers Ignatius76. Die Seele 
erkennt mit dem gleichen Blick, was Gott in sich selbst und was er in seinen Ge- 
schöpfen ist: wie er ihnen Dasein, Kraft und Schönheit verleiht, sie durch seine Macht, 
seine Gegenwart und sein Wesen umfaßt und leitet77. Die Seele wird auf diese 
Schau vorbereitet durch das Gespür dafür, daß alles Gute in den Geschöpfen ein 
Abglanz jener Güte ist, die Gott in unendlicher Weise in sich selbst ist. Je mehr sie 
sich mit Gott vereinigt, desto mehr spürt sie, daß alles •Gott" ist, wie auch der Evan- 
gelist sagt: •Was auch entstand, Er war darin das Leben"77. Wie eine Biene in allen 
Pflanzen nur den Honig sucht, so lernt die Seele, in allen Dingen und in allem Tun 
nichts zu genießen als die Liebe, indem sie Gott in allem liebt, was ihr begegnet78 • 
eine typische ignatianische Wendung! 

Die Dinge werden, insofern sie geschaffen sind, in der mystischen Schau als von 
Gott verschieden gesehen, und die Seele erkennt deutlich, daß Gott all das in einer 
unendlichen Übersteigerung ist. So kommt es, daß sie die Geschöpfe in IHM klarer 
erkennen kann als in diesen selbst; denn es handelt sich hier um eine Kenntnis der 
Folgen aus der Ursache, nicht der Ursache aus den Folgen • um eine wesentliche, 

72 DN II 8,5. 
7S GG 39,12. 
74 GG 39, 9. 
" GG 39, 3•4. 
78 Vgl. Ex 230•237. 
77 GG 14•15,5. 
78 GG 27, 8. 



Alles oder Nichts 291 

nicht um eine abgeleitete Erkenntnis. Mit dieser Erkenntnis der Geschöpfe in Gott 
ist eine unaussprechliche Freude verbunden79 • und die Wärme der Schilderung 
verrät wieder persönliche Erfahrung. 

Da die reine Gottesbegegnung also wesentlich universell ist, wird in ihr auch die 
irdische Kirche, die •Iglesia militante", umfaßt, die für Johannes der Ort des Braut- 
spiels und der geistlichen Ehe ist (bei Ignatius ist sie vor allem der Ort des Dienstes), 
während die triumphierende Kirche die vollendete, glorreiche Ehe mit Gott dar- 
stellt, nach der das Verlangen des Heiligen geht80. 

Wie wir sahen, gibt es zwischen Johannes v. K. und Ignatius v. L. eine ganze 
Reihe von Übereinstimmungen • vor allem in der Beschreibung der Gebetserfah- 
rungen und der Angabe der Kriterien für die Unterscheidung der Geister, aber auch 
in den aszetischen Anweisungen und selbst in den mystischen Lehren. Manchmal 
handelt es sich dabei um Allgemeingut der geistlichen Überlieferung; einiges wird 
auch darauf zurückzuführen sein, daß Johannes auf einem Jesuitenkolleg erzogen 
wurde und dort ignatianischen Geist kennenlernte. Aber oft geht es um eigenstän- 
dige mystische Erfahrungen, wie besonders der unverkennbar individuelle Akzent 
beweist, der beide Heilige in der gleichen Grunderfahrung doch voneinander schei- 
det: bei Ignatius wird alles auf die Erfüllung des göttlichen Willens hier auf Erden 
bezogen, während für Johannes die ungestörte, reine Vereinigung mit Gott in völli-. 
ger Abgeschiedenheit das Ziel darstellt, um dessentwillen alles Vorhergehende 
zurückgewiesen werden soll, da es die Gefahr birgt, daran hängen zu bleiben. 

Dennoch gibt es ein großes Gemeinsames zwischen dem Jesuiten und dem Karme- 
liten: die Dialektik zwischen Aszese und Mystik haben wir nicht nur zwischen den 
beiden Lehren, sondern auch in jeder von ihnen aufdecken können. Beide haben ihr 
Alles und Nichts. Und wenn wir zu Beginn beide unter den Titeln •Negative Aszese" 
und •Positive Mystik" einander gegenüberstellten, so wissen wir jetzt, daß damit 
keine Einseitigkeit, sondern nur die sich zuerst aufdrängende Eigenart bezeichnet 
werden sollte. Denn die Selbstverleugnung des hl. Johannes v. K. lebt aus der Vereini- 
gung mit Gott und auf diese hin; anderseits ist auch die ignatianische Mystik der 
Weltbejahung nur auf dem Fundament einer totalen Selbstverleugnung möglich. In 
beiden Fällen ergänzen, tragen und vertiefen Aszese und Mystik sich gegenseitig. 
Und so können karmelitische und jesuitische Frömmigkeit sich auch gegenseitig ver- 
deutlichen. 

Aber im Ziel werden sich diese beiden Lebensgefühle schon treffen, wie sie es jetzt 
schon tun, sei es denn noch in einer schwebenden Dialektik. Denn am Ende der Zei- 
ten treffen sich Himmel und Erde, Eschaton und Inkarnation im selben Ziel: elg lv 
Xfjiatcp, eins in Christus. 

'• LL IV 5. 
80 GG 40, 7. 




