Einitbung und Weisung 299

Gewif} hatte P. Brottier aufergewdhnliche natiirliche Anlagen, und auch seine imponieren-
de Gestalt und sein méichtiger Bart verfehlten bei manchen ihre Wirkung nicht, aber das Ge-
heimnis seines Wirkens und Erfolges lag zweifellos in seiner hohen Tugend. Augenzengen
erklirten: , Wenn man ihn nur die heilige Messe zelebrieren oder die Danksagung verrichten
sah, wurde man schon dadurch zu einer groflen Andacht gefithrt. .. Sicherlich mifitraute er
sich selbst, doch vor allem vertraute er auf Gott... Und die grofe Andacht des P. Brottier
war die Erfilllung des Willens Gottes.“ Der seinerzeit sehr bekannte Schriftsteller Henry
Bordean bezeugte iiberdies: ,Menschlich gesehen, schien er manchen sehr verwegen zu sein;
auf der Ebene des Geistes aber war er es nicht, und er hatte recht, denn der Himmel hat ihn
nie in Stich gelassen. Der Bau seiner Kapelle (za Ehren der heiligen Theresia v. K. J.) war
reiflich iiberlegt. Er sah weiter als die gewohnlichen Menschen. Was Unklugheit zu sein schien
fiir andere Menschen, war es nicht fir ihn. Er fihlte sich seiner sicher, weil er auf Gott zihlte,
ohne ein unbedingtes Vertrauen auf seine persénlichen Talente zu haben. Ich sah ihn inmit-
ten grofer Schwierigkeiten, aber niemals entmutigt. Er sagte: Es wird alles recht werden,
und ging voll Vertrauen voran.“ — Ein anderer Zeuge bemerkt ,P. Brottier sprach nicht
selten tadelnd von den ,Rentnern des Ordenslebens’, das heifit von solchen, die von der Vor-
sehung Gottes reden, um selbst des Handelns enthoben zu sein. Er hingegen war der Mei-
nung, daf man beides verbinden miisse.” P. Ferdinand Baumann S], Rom

EINUBUNG UND WETISUNG

Von der Langmut und der Geduld Gottes

Biblische Gedanken fiir die Meditation
1. Gottes Langmut

Da zog der Herr an ihm (Moses) voriiber und rief: ,Der Herr ist ein barm-
herziger und giitiger Gott, langmiitig und reich an Huld und Treue.” Ex 34,6

Der Herr ist voll Langmut und voller Huld, doch ungestraft lifit der Herr nie-

mand. In Windsbraut und Sturm ist sein Pfad und der Staub seiner Fiifie Gewdlk.
Nal, 2

Wenn nun Gott, da er seinen Zorn zeigen und seine Madht kundtun wollte, die

Gefife des Zornes, die zum Untergang bereitet sind, in grofier Langmut ertrug,

um den Reichtum seiner Herrlichkeit an den Gefifien der Erbarmung zu zeigen,

die er zur Herrlichkeit bereitet hat . . . (wer kann da noch mit ithm hadern)?

Rom 9, 22f.

»Unser Gott ist ein langmiitiger Gott“, sagt der israelitische Fromme in immer neuen Va-
riationen. ,Huldvoll und gnadenvoll ist der Herr, langmiitig und an Giite ibergrof .. . er er-
barmt sich aller seiner Geschopfe* (Ps 144, 8f. Vg.). ,Du aber, unser Gott, bist giitig und
tren, langmiitig und das All mit Erbarmen lenkend“ (Sap 15, 1). Zwischen Giite und Barm-
herzigkeit hat die Langmut Gottes ihren Platz. Sie kennzeichnet Gott so sehr und gehért so
unveriuBerlich zu seinem Namen, dafl man sjch kaum vorzustellen vermag, wie er im Ernst
noch ziirnen kénne. Hat nicht eben darum das alttestamentliche Bundesvolk so oft auf die
Langmut Gottes gesindigt? Ist nicht fiir viele die Langmut, in die Gott sich hineinver-
schweigt, ein Zcichen seiner Schwiche oder gar sciner Nichtexistenz? Verleitet sic nicht auch
die Gliubigen dazu, die Siinde nicht mehr so wichtig zu nehmen, daf} sie Gott auf den Plan
rufen konnte? Macht darum sich nicht mancher ein ganz falsches Bild von Gott?

Von der Offenbarung her ist das alles nicht gerechtfertigt. Wenn von Gott gesagt wird, er
sei langmiitig, er ertrage die Siinden der Menschen und der Vélker in grofler Langmut, so



300 Einiibung und Weisung

heifit das nicht, dal er seinen Zorn iiber den Siinder aufgegeben und auf das Gericht iiber
die Siinde verzichtet habe, sondern nur, daf er seinen Zorn zuriickhilt, sein Strafgericht auf-
schiebt, dessen Durchfithrung verzégert. (,Mut® wird im Hebriischen und Griechischen vor
allem als Zorn verstanden.) Gott muff dem Siinder und dem siindigen Menschengeschlecht
ziirnen, solange sie in der Siinde sind. Denn er ist heilig und gerecht. Wie oft horen wir dar-
um im Alten Bund vom Ausbruch seines Zornes, von Strafgerichten, die er iiber die Mensch-
heit und selbst fiber sein Volk, ja gerade iiber dieses verhingt. Aber schon hier zeigt sich,
daf die Zichtigungen Gottes nicht endgiiltig sind. Sie treffen den Siinder nicht mit der gan-
zen Schirfe, die er verdient hat. Menschlich gesprochen ist es so, als reue Gott immer wieder
sein Gericht, als falle er sich selber immer wieder in seinen strafenden Arm. Er vertreibt die
Menschen aus dem Paradies, aber er erbarmt sich ihrer sofort wieder, er 1ifit iiber sie die
Flut kommen und rettet zugleich einen Rest, er versklavt sein Volk und fithrt es wieder aus
der Gefangenschaft zuriick. Ist das Schwiche, Inkonsequenz? Nein! Gottes Wege sind gerade,
nach einem festen Plan. Er will das Heil der Menschen. Keiner soll verloren gehen. Darum
schiebt er das endgiiltige Gericht {iber den Einzelnen, iiber sein Volk, iiber die ganze Mensch-
heit hinaus, um ihnen eine Frist zu geben, in der sie umkehren und sich ihm wieder zowen-
den kénnen. Aber das ist nur die negative Seite seiner Langmut. Er gewihrt den Menschen
nicht nur einen Aufschub, eine Zeit zar Umkehr. Er kommt ihnen vielmehr selbst mit seiner
Gnade entgegen, mit seiner Liebe zuvor — Langmut ist ja eine Weise der Liebe —, bis
dahin, daf er ihr Leben und Schicksal auf sich nimmt und sie am Kreuz ausleidet. Darum
sind seine ,Strafen nicht zur Vernichtung, sondern zur Besserung bestimmt“ (2 Mak 6, 12).
Sie kommen nicht aus seinem Zorn, sondern sind ein Erweis seiner Liebe. Immer stiarker tritt
im Alten Testament die Erkenntnis hervor: ,Er ziichtigt uns mit Heimsuchungen, aber er
verlafit sein Volk nicht* (cbda. 6, 16). Mit dem Kommen Christi in diese Welt ist sein Zorn
endgiltig suspendiert bis zum Jiingsten Tag. Nun wird alles, was iiber einen Menschen kom-
men kann, auch wenn es verschuldet wire, zu einer Gnade, einer Méglichkeit des Heils.

Eines gilt es allerdings dabei zu bedenken: Der endgiiltige Gerichtstag hat schon begon-
nen. Nur im Hinblick auf Christus hatte Gott seinen Zorn zuriickgehalten. Nun 148t er sei-
ner Gerechtigkeit freien Lauf. Der Menschensohn fithrt nicht nur den Tag der Gnade, son-
dern auch den Tag des Gerichtes herauf. Denn ,Gott hat ihn (vor aller Welt) als Siihnopfer
aufgestellt in seinem Blut, durch den Glauben, um seine Gerechtigkeit zu erweisen. Hatte er
die frither begangenen Siinden in géttlicher Langmut (ungestraft) hingehen lassen, so wollte
er in der Jetztzeit seine Gerechtigkeit erweisen, auf dafl er selbst gerecht sei und den gerecht
mache, der an Jesus glaubt“ (R6m 8, 25f.). Zwar ist Jesus ,nicht in die Welt gesandt, damit
er sie richte, sondern damit die Welt durch ihn gerettet werde“ (Joh 3, 17) — erst am Jiing-
sten Tag wird er als Richter auftreten (Joh 5, 22) —, aber schon jetzt fithrt der Vater durch
ihn die Scheidung der Menschen herbei. In Christi Kreuzestod ,ergeht das Gericht itber diese
Welt“ (Joh 12, 81). Ein einzigartiges Gericht! Es ergeht ebenso zum Leben wie zum Tod.
»Wer an ihn glaubt, wird nicht gerichtet. Wer aber nicht glaubt, ist schon gerichtet, weil er
nicht geglaubt hat an den Namen des eingeborenen Sohnes Gottes (Joh 3, 18).

Erst in Jesus ist somit in letzter Klarheit offenbar geworden, was es um Gottes Langmut
ist. Erst vor seinem Kreuz dringt man in ihr innerstes Geheimnis ein. Hier erst versteht man
das Wort des hl. Paulus, daf Gott nur darum ,die Gefiafe des Zornes, die zum Untergang
bereitet sind, in grofler Langmut ertrug, um den Reichtum seiner Herrlichkeit an den Gefifien
der Erbarmung zu zeigen, die er zur Herrlichkeit bereitet hat* (Rém 9, 22f.). Was das be-
deutet, hat der Herr selbst im Gleichnis vom begnadigten Schuldner erliutert. Als der Knecht
seinem Herrn, der die Schuld einforderte, zu Fiiflen fiel und bat: ,Sei langmiitig gegen mich,
ich will dir alles zahlen* (Mt 18, 26), da lief ihn nur die Ausweglosigkeit seiner Not so rofen.
Denn in Wirklichkeit ,hatte er nichts, um zu bezahlen® (V. 25), was noch dadurch unterstri-
chen wird, dafl seine Schuld im Gleichnis als fibergrol (10 000 Talente) hingestellt wird. Er
lieferte sich mit seiner Geste und seiner Bitte einfach der Barmherzigkeit seines Herrn aus.
Einen anderen Weg sah er nicht. ,Da erbarmte sich der Herr jenes Knechtes, lieR ihn frei
und erlief} ihm die Schuld.” Hier wird der tiefste Sinn géttlicher Langmut offenbar. Gott hilt
scinen Zorn zuriidk, er verlidngert die Frist, bis sein eigener Sohn in die Welt kommt. In ihm
will er dem Siinder und dem siindigen Menschengeschlecht alles erlassen, ohne eine andere



Einiibung und Weisung 301

Gegengabe dafiir zu fordern als Glaube und Vertrauen und die Bitte um Vergebung. ,Wer
an ihn glaubt, wird nicht gerichtet.“ Seit Christi Menschwerdung — bis zu seinem Wieder-
kommen ,auf den Wolken des Himmels* — ist Zeit des Gerichtes, der Einforderung unserer
Schuld, aber auch Zeit der Gnade, der totalen Vergebung. Stindig stehen wir unter dem
Gericht. Immer aber kann dieses Gericht an uns voriibergehen. Wo dies geschicht, da leben
wir von der Langmut und dem Erbarmen, das der Vater uns in seinem Sohn erweist.

Wie soll der Mensch auf solche Langmut antworten? Mit Furcht und mit Licbe. Mit jener
Furcht, die der Liebe Gottes nicht verlustig gehen will, und mit jener Liebe, die fiirchtet,
Gott durch neue Siinden zn erziirnen. ,Sprich nicht:“, sagt ein Schriftwort, , Ich sindigte,
doch was ist mir geschehen? Der Herr ist ja an Langmut @berrcich.* Verlafl dich nicht auf die
Verzeihung, indem du Siinde auf Siinde hédufst! Sprich nicht: ,Gar grof} ist sein Erbarmen
und er verzeiht die Menge meiner Siinden.‘ Bei ihm ist zwar Erbarmen, doch auch Zorn, und
auf den Frevlern ruht sein Grimm. Verzogere nicht, zu thm dich zu bekehren und schieb es
nicht von Tag zu Tag hinaus! Denn plétzlich bricht aus der Zorn des Herrn, und du wirst
hinweggerafft am Tag der Vergeltung® (Sirach 5, 4ff.). Man sage nicht, das sei noch die Spra-
che des Alten Testamentes. Im Neuen Testament sei nicht mehr vom ziirnenden, sondern nur
noch vom gnidigen Gott die Rede. Aber das ist nur die halbe Wahrheit. Denn in Christus
ist der gerechte und der licbende, der ziirnende und der gnidige Gott in einem am Werk.
Ob uns das Wort des cinen oder des anderen trifft, ob es uns zum Leben oder zum Tod ruft,
hiingt von unserem Glauben ab. Der jetzigen Heilszeit kommt darum der Charakter einer
endgiiltigen Entscheidung zu. In ihr liegt beides: Auferstehung und Untergang. Darum das
Dringende, ja fast Beschworende in den Worten des Apostels: , Verachtest du den Reichtum
seiner Giite und Geduld und Langmut und bedenkst du nicht, dal Gottes Giite dich zur Bufle
fithren will? Nach dem Maf deiner Hartnackigkeit und der Unbufifertigkeit des Herzens
haufst du dir Zorn auf fiir den Tag des Zornes und der Offenbarung des gerechten Gerich-
tes Gottes“ (Rom 2, 4f.). Diese Sprache klingt nicht viel anders als die des Alten Testamentes.
Das Geheimnis ist eben hier wie dort das gleiche. Nur hat sich die Heilssituation verscharft.
Die Zeit der Langmut, des langmiitigen Hinwartens Gottes ist an ihr Ende gekommen. Sie
entlafit aus sich die unergriindliche Fiille einer Liebe, die sich endgiiltig des Menschen er-
barmt. Wer aber diese Zeit versiumt, hat keine Hoffnung mehr. Denn es gibt keine andere
Rettung als in Christus Jesus.

2. Chyisti Langmut und Geduld

Christus kam in die Welt, um Siinder zu retten; deren erster bin ich. Aber darum
habe ich Erbarmen gefunden, damit an mir zuerst Christus Jesus seine ganze Lang-
mut erweise, zum Uorbild fir jene, die kiinftig an ihn glauben zum ewigen Leben.

17im 1, 16

Nicht sdumig ist der Herr mit der Uerheiflung — einige halten es allerdings fiir
ein Sdumen —, sondern er ist langmiitig gegen euch, da er nicht will, daf (auch
nur) einige verloren gehen, sondern daf alle zur Sinnesinderung schreiten . .. Er-

achtet (darum) die Langmut unseres Herrn fiir Heil. 2 Petr8,9.15
Der Herr aber lenke eure Herzen auf die Liebe Gottes hin und auf die Geduld
Christi. 2 Thess 8,5

In Jesus ist die Langmut Gottes sichtbar und greifbar geworden. Erst in der Liebe zn ihm
wird darum der Glaube an den ,gnddigen und barmherzigen Gott, langmiitig und reich an
Huld“ (Ps 102, 8, Vg. u.8.) fiirr die meisten Christen eine Wirklichkeit, die ihre Frommig-
keit entscheidend mitpragt. Die Verechrung des Herzens Jesu ist ja nichts anderes als die
Wedkung des Glaubens an die Langmut Jesu und als Antwort darauf die Bereitschaft zur
‘Wiedergutmachung, biblisch gesprochen: zur Umkehr und Bufle. Auch fiir die Langmut Jesu
gilt, was von der Langmut Gottes gesagt wurde. Sie setzt den Zorn iiber den Siinder voraus,
solange dieser in seiner siindigen Gesinnung verharrt; das zeigen die Weherufe fiber die
unbufifertigen Stadte (Mt 11, 21ff.) und iiber die verstockten Pharisier (Mt 23, 13ff.). Auch
Jesus hidlt im Umgang mit den Menschen, den Siindern, seinen Zorn zuriick; auch er zieht
als der erhdhte Herr das Gericht hin. Aber erst bei ihm wird in letzter Eindringlichkeit of-



302 Einiibung und Weisung

fenkundig, was es heifit, dafl das Wesen der géttlichen Langmut Liebe ist, ein liebendes Sich-
Zuwenden zum Siinder, ein Thm-Dienen, ein geduldiges Sich-Bemithen, ihu durch Demut und
Liebe zu besiegen. Das Ungeheuerliche der Langmut Jesu wird darin ersichtlich, dafl er als
der Heilige unter den Unheiligen weilt, dafl er mit den Siindern Gemeinschaft hat und ihre
Nihe sucht. Miilte nicht in einem fort sein Zorn entbrennen? Hin und wieder haben die
Menschen, die mit ihm in Beriihrung kamen, etwas davon gespiirt, so jener heidnische Haupt-
mann aus Kapharnaum, der Jesus durch Freunde sagen lie: ,Herr, bemiihe Dich nicht; denn
ich bin nicht wert, daf Du unter mein Dach kommst; darum habe ich mich auch selbst nicht
fiir wiirdig erachtet, zu Dir zu kommen*® (Lk 7, 61.), oder Petrus, der plotzlich der Heiligkeit
Jesu inne wurde und erschrocken ausrief: ,Herr, geh weg von mir, denn ich bin ein siindiger
Mensch“ (Lk 5, 8).

Indem Jesus die Siinder aushielt und ihre Nahe ertrug, indem er das Schicksal der siin-
digen Welt und die Auswirkungen der Siinde willig auf sich nahm, wurde seine Langmut zur
Geduld, zum standhaften Ertragen von Miihe und Leid, von Feindseligkeit und Schmihung,
von Enttiuschung und Verlassenheit. Dort, wo im Alten und Neuen Testament seine Gestalt
kurz umrissen werden soll, steht er immer wieder als der grofe Dulder vor uns, so im letzten
Lied vom Gottesknecht bei Isaias: ,Gepeinigt wurde er, doch fiigte er sich willig und tat
seinen Mund nicht auf wie ein Lamm, das man zur Schlachtbank fihrt“ (Is 53, 7), oder im
1. Petrusbrief: ,Wenn ihr Gutes tut und geduldig leidet, so bedeutet das Guade vor Gott.
Dazu seid ihr ja berufen, da auch Christus fiir euch litt und euch ein Beispiel hinterlief, da-
mit ihr seinen Fuflstapfen nachfolgt® (2, 20f.). Nicht das wortlose Hinnehmen von Schmerz
und Unrecht war schon Geduld, sondern das willige Sich-Beugen unter die Hand des rich-
tenden Gottes um unserer Siinden willen: ,Er schmihte nicht wieder, als er geschmiaht wurde;
er drohte nicht, da er litt, sondern #berliefl sich dem, der gerecht richtet“ (1. Petr 2, 23). ,Ob-
wohl er Sohn (Gottes) war, hat er durch das, was er litt, Gehorsam gelernt, und zur Voll-
endung gekommen, ist er fiir alle, die ihm folgen, Urheber des Heiles geworden* (Hebr 5, 8f.).
Durch seine Geduld hat er uns erldst. Die Geduld Christi ist die konkrete Weise der Liebe
Gottes zu uns. Paulus kann sie darum beide in einem Atemzug nennen: ,Der Herr aber Ienke
eure Herzen auf die Liebe Gottes*, sagt er, ,und auf die Geduld Christi“ (2 Thess 3, 5). Man
méchte darum fast meinen, der Apostel habe an den Herrn gedacht, als er scirieb: ,Die Liebe
erduldet alles® (1 Kor 13, 7).

Fiir den, der die Umkehr grundsatzlich vollzogen hat und aus dem Glauben lebt, haben
somit Langmut und Geduld Christi einen vorwiegend trdstlichen und stirkenden Klang. Sie
wedken Mut und Vertrauen, Dankbarkeit und Gegenliebe. Der Herr hat Geduld mit uns, er
1488t uns nicht fallen, mégen unsere Schwichen noch so grof sein. Die Zeit, die er uns in sei-
ner Langmut gewihrt, ist angefiillt mit seiner Geduld. Diese Geduld ertrigt uns und tragt
uns. Darum wird er mit Recht ,der Gott der Geduld und des Trostes“ genannt (Rém 15, 5).
Denn mit dem Beispiel der Geduld schenkt er auch die Kraft des Ausharrens in der Prii-
fung. Wer in der Geduld Christi lebt, ist selber geduldig und in allem Leid fréhlich. Das
geduldige Warten auf die Wiederkunft des Herrn ist darum anders als das Warten des Alten
Bundes nicht mehr ein Warten auf die Verheifung. ,Nicht saumig ist der Herr mit der Ver-
heiflung“ (2 Petr 8, 9), sagt Petrus, auch wenn dem Glaubenden es so scheinen mag. Denn der
Verheiflene selbst ist unter uns schon gegenwartig. Ohne Unterlaf ist er am Werk, um uns,
um sein Volk in seine Herrlichkeit heimzuholen. Die christliche Geduld ist darum unléslich
mit der Hoffnung verkniipft (Rém 5, 4). Sie weckt die Hoffnung auf den baldigen Anbruch
des seligen Endes und schenkt dem Harrenden die Zuversicht, dieses Ende zu erleben. ,Lafit
uns (darum) aufblicken zu Jesus, dem Begriinder und Vollender des Glaubens, der fir die
ihm bestimmte Freude das Kreuz erduldete, die Schmach nicht achtete und zur Rechten Got-
tes sich gesetzt hat“ (Hebr 12, 2). Wenn wir in seiner Geduld verharren, wird sich sein Schick-
sal auch in uns erncuern, mégen die Geschehnisse auf dieser Welt noch so sehr dagegen spre-
chen. Der Geduldige weiff darum. Wer zu ihm aufschaut, vernimmt aus seinem Mund das
Wort: ,Weil du mein Wort von der Geduld bewahrt hast, so will ich dich bewahren in der
Stunde der Bedringnis, die Giber alle Welt kommen wird“ (Offbg 3, 10).

Da wir so von der Langmut und Geduld Christi leben, missen wir auch mit anderen Lang-
mut und Geduld haben. Damit sind aber nicht nur jene Alltagstugenden gemeint, ohne die



Literaturbericht 308

ein Zusammenleben im Geist Christi nicht méglich ist, sondern das geduldige Ausharren im
Bemiihen um das Heil des anderen. Sind wir nicht oft geneigt, Menschen, die uns wegen ihrer
Selbstsucht, ihrer Glaubenslosigkeit oder Sittenlosigkeit zur Last fallen, gerade dann, wenn
unsere Liebe zu ihnen und unsere Sorge um sie enttiuscht worden ist, aber auch die 6ffent-
lichen Siinder und Kirchenfeinde, im Herzen dem Gericht Gottes zu iibergeben? Geht es uns
nicht wie dem Psalmenbeter, der sich immer wieder vor Gott dariiber beklagt, daff es dem
Bésen gut geht und dem, der das Gesetz beobachtet, schlecht? Es ist wahr: die Langmut, die
der Herr an den Menschen iibt, die Geduld, die er mit dem Siinder hat, kann seinen Dienern
das Leben schwer machen. Wie bat doch schon Jeremias Gott, als er von seinen Verfolgern
um seiner Sendung willen bedringt wurde: ,Lafl mich nicht durch deine Langmut dahin-
gerafft werden! Wisse, dafl ich deinetwegen Schmach erleide!“ (Jer 15, 15). Auch dem Chri-
sten ist gcboten, seinen Zorn, mag er noch so gerechtfertigt sein, zuriickzuhalten und lang-
miitig zu sein. Wie hat es der Herr doch seinen Jiingern verwehrt, als sie Feuer auf die un-
freundlichen Samariter herabrufen wollten: ,Ihr wifit nicht, wessen Geistes ihr seid“ (Lk 9,
55). Den Knecht des Gleichnisses, der die Langmut seines Herrn erfahren hatte, gegen sei-
nen Mitknecht aber unbarmherzig war, trifft die ganze Hirte des Gerichts (Mt 18, 32ff.). , Wie
oft soll ich meinem Bruder vergeben, wenn er gegen mich siindigt®, fragt Petrus den Herrn,
und er erhilt zur Antwort: ,Nicht bis siebenmal, sondern siebzigmal sicbenmal“ (Mt 18, 21f.),
das heifit aber ohne Ende. Gott ,liflt seine Sonne aufgehen {iber Bése und Gute und lafit
regnen iiber Gerechte und Ungerechte* (Mt 5, 45). Er ,ist langmiitig gegen cuch, da er nicht
will, dafl (auch nur) einige verloren gehen® (2 Petr 8, 9). Diirfte seine Langmut durch unsere
Schuld audh nur an einem Menschen vergeblich sein?

LI TEU RATURIBETZRTITCHT

Mystik als Selbstverwirklichung des Menschen

Zu einem neueren franzésischen Werk iiber Johannes vom Kreuz

Dafl der Mystik im allgemeinen und der des hl. Johannes vom Kreuz im besonderen eine
bestimmte Auffassung vom Mecnschen zugrunde liegt, ist eine lingst bekannte Wahrheit.
Aber noch nie ist es unternommen worden, sie ausfithrlich und fiir unsere Zeit verstindlich
herauszuarbeiten. Diese grofie und nicht leichte Aufgabe hat sich der franzésische Jesuit
Georges Morel gestellt und mit viel Scharfsinn ausgefithrt. Er hat seine Arbeit in drei
stattlichen Binden niedergelegt!. Eine erstaunliche Leistung, die Bewunderung verdient.
Morel beschreibt die Auffassung des Heiligen von der Wirklichkeit des Menschen, dem Sinn
des Lebens und dem Weg dazu in Ausdriicken der heutigen Philosophie und vergleicht sie
damit zugleich mit dieser. Verstindlich, dafl das Werk nicht immer leicht zu lesen ist. Am
zuganglichsten ist der 8. Band; und der Leser, der mit den Werken des Heiligen nicht ver-
traut ist, wird gut daran tun, mit ihm zu beginnen, nachdem er im ersten die kurze Lebens-
geschichte und die Ausfihrungen iiber den Aufbau des Werkes gelesen hat. Diescr dritte
Band behandelt die Symbole, dic im Werk wie Leitmotive auftreten, gibt aber damit zugleich
eine Schilderung des mystischen Weges nach Johannes vom Kreuz. Im ersten Band findet
sich noch ein Abschnitt iiber die grofien Themen der Prologe. Der 2. Band ist den eigentlichen
philosophisch-theologischen Untersuchungen gewidmet.

! Morel, Georges: Le Sens de I'Existence selon 8. Jean de la Croix. Bd. 1: Problématique
(255 §.) 1960; Bd. 2: Logique (349 S.) 1960; Bd. 8: Symbolique (193 S.) 1961. Paris, Aubier.





