
Literaturbericht 303 

ein Zusammenleben im Geist Christi nicht möglich ist, sondern das geduldige Ausharren im 
Bemühen um das Heil des anderen. Sind wir nicht oft geneigt, Menschen, die uns wegen ihrer 
Selbstsucht, ihrer Glaubenslosigkeit oder Sittenlosigkeit zur Last fallen, gerade dann, wenn 
unsere Liebe zu ihnen und unsere Sorge um sie enttäuscht worden ist, aber auch die öffent- 
lichen Sünder und Kirchenfeinde, im Herzen dem Gericht Gottes zu übergeben? Geht es uns 
nicht wie dem Psalmenbeter, der sich immer wieder vor Gott darüber beklagt, daß es dem 
Bösen gut geht und dem, der das Gesetz beobachtet, schlecht? Es ist wahr: die Langmut, die 
der Herr an den Menschen übt, die Geduld, die er mit dem Sünder hat, kann seinen Dienern 
das Leben schwer machen. Wie bat doch schon Jeremias Gott, als er von seinen Verfolgern 
um seiner Sendung willen bedrängt wurde: •Laß mich nicht durch deine Langmut dahin- 
gerafft werden! Wisse, daß ich deinetwegen Schmach erleide!" (Jer 15, 15). Auch dem Chri- 
sten ist geboten, seinen Zorn, mag er noch so gerechtfertigt sein, zurückzuhalten und lang- 
mütig zu sein. Wie hat es der Herr doch seinen Jüngern verwehrt, als sie Feuer auf die un- 
freundlichen Samariter herabrufen wollten: •Ihr wißt nicht, wessen Geistes ihr seid" (Lk9, 
55). Den Knecht des Gleichnisses, der die Langmut seines Herrn erfahren hatte, gegen sei- 
nen Mitknecht aber unbarmherzig war, trifft die ganze Härte des Gerichts (Mt 18, 32ff.). •Wie 
oft soll ich meinem Bruder vergeben, wenn er gegen mich sündigt", fragt Petrus den Herrn, 
und er erhält zur Antwort: •Nicht bis siebenmal, sondern siebzigmal siebenmal" (Mt 18, 21f.), 
das heißt aber ohne Ende. Gott •läßt seine Sonne aufgehen über Böse und Gute und läßt 
regnen über Gerechte und Ungerechte" (Mt5, 45). Er •ist langmütig gegen euch, da er nicht 
will, daß (auch nur) einige verloren gehen" (2 Petr 3, 9). Dürfte seine Langmut durch unsere 
Schuld auch nur an einem Menschen vergeblich sein? 

LITERATUR    BERICHT 

Mystik als Selbstverwirklichung des Menschen 

Zu einem neueren französischen Werk über Johannes vom Kreuz 

Daß der Mystik im allgemeinen und der des hl. Johannes vom Kreuz im besonderen eine 
bestimmte Auffassung vom Menschen zugrunde liegt, ist eine längst bekannte Wahrheit. 
Aber noch nie ist es unternommen worden, sie ausführlich und für unsere Zeit verständlich 
herauszuarbeiten. Diese große und nicht leichte Aufgabe hat sich der französische Jesuit 
Georges Morel gestellt und mit viel Scharfsinn ausgeführt. Er hat seine Arbeit in drei 
stattlichen Bänden niedergelegt1. Eine erstaunliche Leistung, die Bewunderung verdient. 
Morel beschreibt die Auffassung des Heiligen von der Wirklichkeit des Menschen, dem Sinn 
des Lebens und dem Weg dazu in Ausdrücken der heutigen Philosophie und vergleicht sie 
damit zugleich mit dieser. Verständlich, daß das Werk nicht immer leicht zu lesen ist. Am 
zugänglichsten ist der 3. Band; und der Leser, der mit den Werken des Heiligen nicht ver- 
traut ist, wird gut daran tun, mit ihm zu beginnen, nachdem er im ersten die kurze Lebens- 
geschichte und die Ausführungen über den Aufbau des Werkes gelesen hat. Dieser dritte 
Band behandelt die Symbole, die im Werk wie Leitmotive auftreten, gibt aber damit zugleich 
eine Schilderung des mystischen Weges nach Johannes vom Kreuz. Im ersten Band findet 
sich noch ein Abschnitt über die großen Themen der Prologe. Der 2. Band ist den eigentlichen 
philosophisch-theologischen Untersuchungen gewidmet. 

1 Morel, Georges: Le Sens de l'Existence sehn S.Jean de la Croix. Bd. 1: Problematique 
(255 S.) 1960; Bd. 2: Logique (349 S.) 1960; Bd. 3: Symbolique (193 S.) 1961. Paris, Aubier. 



304 Literaturbericht 

I. 

Versuchen wir zunächst die Hauptpunkte des Werkes herauszustellen. Mit großer Ein- 
dringlichkeit wird immer wieder darauf hingewiesen, daß der Mensch erst in der Mystik 
seine Bestimmung erreicht und sich selbst verwirklicht2. Denn der Sinn seines Daseins ist 
die Teilnahme an Gott, Gott durch Teilnahme (Dieu par participation) zu sein. Der nicht- 
mystische Mensch lebt ein Scheinleben in einer Scheinwelt; erst der Mystiker erreicht und 
sieht die Wirklichkeit, wie sie wahrhaft ist. Gut wird auch gezeigt, daß Mystik nicht zuerst und 
vornehmlich Erkenntnis ist, sondern Umformung von Seele und Leib, von Geist und Sinnlich- 
keit, von Welt und Geschichte. Sie ist auch keine Flucht vor den Vorstellungen und Bildern, 
sondern ihre Umformung3. Die mystische Erkenntnis ist die Vollendung der Erkenntnis als 
solcher4. 

Gut sind auch die Ausführungen über die Geschöpflichkeit. Schöpfer und Geschöpf stehen 
sich nicht wie zwei innerweltlich Seiende gegenüber, die ja im letzten voneinander unabhängig 
sind. Da das Geschöpf nur durch die ständige, schaffende Gegenwart Gottes im Sein gehalten 
wird, ist das Verhältnis viel inniger, so daß man sagen kann, sie seien voneinander unter- 
schieden und doch nicht eigentlich zwei, •une seule Realite ensemble Dieu, l'homme, le monde" 
(III 123), ein Ausdruck, der nicht pantheistisch mißverstanden werden darf (vgl. III 125). 
Allerdings klingen andere Stellen doch etwas stark an Hegel an5), wie man zuweilen auch den 
Eindruck hat, als sei die Schöpfung notwendig, wohl um den dialektischen Gegensatz aufrecht 
zu halten; ganz sicher ist diese Interpretation aber nicht. 

Das Verhältnis des Menschen zu Gott ist jedenfalls nach M. ein dialektischer Gegensatz, 
vor allem ein Gegensatz von Endlich und Unendlich. Dazu kommen die Gegensätze von All- 
gemeinheit (universalite) und Besonderheit (particularite)8, Licht und Schatten, Licht und 
Finsternis, Freude und Schmerz. Diese Dialektik ist unaufhebbar, da sie zum Wesen des Seins 
gehört. Sie bleibt auch im Jenseits bestehen7 und mit ihr Glaube, Schmerz und Finsternis. 
Die Mystik ist der dialektische Prozeß des notwendigen und doch unmöglichen Gottwerdens. 
Der Leib erscheint als Ausdruck der Endlichkeit, woraus eigentlich folgen müßte, daß es keine 
reinen endlichen Geister, also Engel, geben kann. Ebenso folgt der Tod mit Notwendig- 
keit aus der Endlichkeit. Die Dialektik spielt überhaupt eine durchgehende Rolle. Es wird 
u. a. gesagt, die Zeit sei die Negation des Raumes8. Was das bedeuten soll, ist schwer zu 
verstehen. Die Zeit ist gewiß etwas anderes als der Raum; aber das gilt auch von allem, was 
nicht Zeit ist. Nicht-Raum ist keineswegs eindeutig Zeit. Hier wäre eine Phänomenologie 
(aber nicht im Sinne Hegels) der Schichtung der Zeit von größtem Nutzen gewesen, da für 
die Msytiker offenbar die geistige Dauer vor der physischen klar hervortritt. Weil das Gehör 
an die Zeit, das Gesicht an den Raum gebunden ist, hat jenes einen gewissen, aber nicht ab- 

2 •La vie mystique se definit comme la realisation de l'essence humaine" (III 29). 
•... l'homme de la Realite, le mystique..." (Ill 36). •Le mystique est celui qui pousse le 
realisme jusqu' ä ses dernieres consequences" (III 49, Anm. 24). 

3 •La vie mystique n'est pas le rejet des representations. Au contraire: leur veritable ge- 
nese commence" (II 130). 

4 •La connaissance mystique (ou metaphysique) est la connaissance normale, celle ou 
l'homme trouve sa veritable norme toute connaissance inferieure est encore figurative (et 
reelle ä cette mesure). Le mystique n'est done pas un visionnaire" (II 100). 

5 •Dieu et le monde ne sont point deux realites situees cote ä cote, mais l'unique Realite 
teile que l'Absolu se presente necessairement ä l'homme ä travers une mediation qui est Lui- 
meme sous la forme de n'etre pas Lui-meme: cette mediation negative e'est le monde" 
(II 324). 

* I 220. 221: sortir de la particularite; 223 le depassement reel de toute particularite; II 89: 
le singulier de la sensation s'universalise; II 133: seuls s'evanouissent. . . les aspects pure- 
ment particuliers de l'experience; 133: le mystique vise la vie universelle, une vie qui 
transcende toutes les determinations; 134: l'experience mystique apparait comme un mouve- 
ment par lequel la Realite se manifeste ä 1' individu en des figures de moins en moins parti- 
culieres; cf. 135, 247 u. ö.: universel concret. 

7 •II subsiste done, comme il a ete plusieurs fois annonce, un eternel negatif au sein de 
la creature: le oui suppose eternellement un non comme la plenitude suppose l'abime" 
(II 315). 

8 Hllff.; lllff. 



Literaturbericht 305 

soluten Vorrang vor diesem*. Viel einleuchtender wäre es, sähe man den Vorrang darin, 
daß das Gehör durch die Sprache viel unmittelbarer mit der Erkenntnis und dem Verkehr 
von Personen untereinander verbunden ist. 

Vielleicht stoßen wir hier auf den eigentlichen Kern und die Grundlage, aus der die oben 
aufgeführten befremdenden Folgerungen logisch hervorgehen: Wohl unter dem Einfluß 
Hegels (vgl. I 247, Anm. 42) arbeitet M. mit Kategorien, die ebenso gut dem unpersönlichen 
wie dem personhaft Seienden angepaßt sind. Zudem sieht er in der Dialektik eine durch- 
gehende Seinsstruktur, wo sie doch ausschließlich auf dem Gebiet des Biologischen beheimatet 
ist. Zwischen dem Geschöpf und seinem Schöpfer besteht wohl der größte Seinsabstand. Aber 
Andersheit ist noch kein Gegensatz. Wie sollte ein solcher zwischen dem Schöpfer und dem 
Werk seiner Hände herrschen! 

Vor allem aber ist die Mystik nicht der unendliche Weg zur Überwindung dieses Gegen- 
satzes. Der christliche Gott ist personhaft. Das Verhältnis des Menschen zu ihm muß also durch 
Kategorien des personhaften Seins ausgedrückt werden. Solche sind Übereinstimmung und 
Einvernehmen in Urteil und Haltung, Verständnis, geistige Nähe, Zusammenwirken, vor 
allem Liebe als gegenseitige geistige Durchdringung und als Sichversetzen in die Personmitte 
des andern bei vollkommener Wahrung der Individualität und Anerkennung des andern 
in seinem Sein als Person. Hier spielt weder der Gegensatz Endlich-Unendlich noch der ande- 
re Partikular-Universal auch nur die geringste Rolle. Für M. ist aber Liebe etwas ganz ande- 
res; sie ist •individuell und allgemein"; darum wird durch sie der Mensch •allgemeine 
Individualität" (universelle individualite; II 295) und wir lesen folgende Definition: •Das 
wahre metaphysische (oder religiöse) Leben ist das .Dieses', erkannt als universell. Diese Be- 
wegung des Hin und Her zwischen den beiden Polen des Universellen und Einzelnen ist das, 
was die christlichen Mystiker (und viele andere) Liebe nennen"10. 

Das Hindernis des vollkommenen Einverständnisses mit Gott ist jedoch nicht die Endlich- 
keit, sondern die sündige Selbstsucht. Von Sünde ist allerdings bei M. auffallend wenig die 
Rede, sondern statt dessen von Endlichkeit11, und auch nicht von Reinigung im gewöhnlichen 
Sinn. In Wirklichkeit erkennt der Mensch, solange und soweit er noch irgendwie seinen eige- 
nen Willen durch sein Verhalten dem Willen Gottes vorzieht, sich nicht als Geschöpf und 
damit Gott nicht als Gott an; er benimmt sich so, als gäbe es noch etwas in ihm, was von Gott 
nicht abhängig ist, wo er Gott aus eigener und unabhängiger Macht gegenübertreten könnte. 
Damit ist er seinem Wesen als Geschöpf, ist er sich selbst entfremdet. Diese Selbstentfremdung 
ist die Quelle aller einzelnen Weisen der Selbstentfremdungen, an denen der Mensch leidet. 
Darum muß die Selbstsucht, die das Sein des erbsündigen Menschen bis ins Tiefste durch- 
dringt, durch eine schmerzliche Reinigung ausgetrieben werden, bevor die Einigung mit Gott, 
die Liebe, vollkommen werden kann und der Mensch mit sich selbst, mit dem, was er ist, ins 
Einverständnis kommt und so ganz und gar er selbst wird. Einmal ist auch bei M. von einem 
solchen Einverständnis die Rede (II, 275). 

II. 

Damit haben wir schon angedeutet, in welcher Weise der Weg des Mystikers ein Weg zur 
Vollendung der menschlichen Existenz ist. Der erbsündige Mensch ist an der Wurzel seines 
Wesens krank und in falscher Lage, die ihn schmerzt wie ein verrenktes Glied. Sein Ich ist 
verfälscht. Es ist nicht mehr das eigentlich geistige Ich, sondern das psychologische selbst- 
süchtige Ich, das Ich der Leidenschaften und Begierden, das Ich, das seiner selbst nicht mehr 
vollkommen mächtig ist. Der Geist ist durch seine Schwäche von der zu beseelenden Materie 
herabgezogen in das Psychische. Und weil das Ich seiner selbst nicht mehr mächtig ist, so kann 
es sich auch selbst nicht mehr aus dieser Entfremdung befreien und so sich selbst erlösen. 
Von Gott getrennt, ist es von seinem Ursprung und Quell getrennt, wie die Heilige Schrift 

9 III Iff. 
10 •La vie metaphysique veritable (ou religieuse) est le ceci reconnu comme universel. 

C'est ce mouvement d'aller et retour entre les deux poles de l'universel et du singulier que les 
mystiques Chretiens (et beaucoup d'autres) nomment amour" (II, 60). Vgl. auch III, 62, 65. 

11 Z. B.: •La creature ne peut actualiser son rapport au Createur qu'en niant sa finitude 
jusqu' ä en mourir." (II, 167) 



306 Literaturbericht 

sagt, und erfährt sich darum aus dem Nichts ins Nichts geworfen. Alles, was es tut, geschieht 
auf Grund eines nicht mehr vollkommenen Selbstbesitzes, gerade dann, wenn der Mensch 
nur aus sich selbst handelt. Als Geschöpf verspürt der Mensch, wie dies Paulus Rom 7 aus- 
führt, immer den Anspruch Gottes als den Anspruch, das Gute zu tun; aber das Gute, das er 
erkennt, tut er nicht, weil er seiner selbst nicht mächtig ist. Dies könnte er nur sein über Gott, 
weil Gott der Quell seines Seins ist und nicht er selbst. 

Die Anerkennung Gottes als Gott verlangt also, daß sich dieses falsche und vordergründige 
Ich aufgibt. Die Rückkehr zum wahren Selbstsein wird darum notwendig als Selbstverlust er- 
fahren und bringt all die Schrecken des sichtbarsten Selbstverlustes, des Todes, mit sich. Diese 
Schrecken sind von Johannes vom Kreuz in den Nächten der Sinne und des Geistes beschrie- 
ben. Es handelt sich also da nicht um eine unmögliche Verwandlung des Endlichen in den Un- 
endlichen, sondern um eine eigentliche Reinigung, um eine Rückkehr von einer Verirrung 
zum wahren Menschsein. Daß sich dieses nur in der Verbindung mit Gott und also durch die 
Mystik verwirklicht, darin hat Morel recht. Aber die wahre Selbstverwirklichung wird nicht 
durch die Endlichkeit des Menschen und die Unendlichkeit Gottes, sondern durch die Selbst- 
sucht verhindert. Nur wenn die Vereinigung mit Gott etwas Naturhaftes wäre, wäre das Hin- 
dernis metaphysischer Art. Der Gegensatz particulier • universel ist vielleicht auch von M. 
im Sinn von selbstsüchtig - selbstlos mitverstanden; aber jedenfalls ist der Ausdruck leicht 
irreführend. 

Sünde und Selbstsucht können, als nicht zum Wesen des Menschen gehörend, im Unter- 
schied zur Endlichkeit, ganz aufgehoben werden. Damit fallen dann alle jene Gegensätze 
hin, die nach M. auch im Jenseits notwendig weiterdauern. Der Unmittelbarkeit der Er- 
kenntnis, die M. aus dem gleichen Grund für unmöglich hält (weshalb auch im Jenseits, der 
Glaube weiterbestehen soll), steht als einem Moment des geistig-liebenden Einverständ- 
nisses nichts mehr im Wege, sobald durch die Verklärung der Leib vom Geist vollständig an- 
genommen ist und kein Hindernis mehr bildet. Der Glaube geht dann, wie 1 Kor 13, 12f. 
gesagt wird, in die Schau über •von Angesicht zu Angesicht". Wenn der Mensch im Himmel 
durch die Liebe mit Gott in vollkommenem Einverständnis steht, dann bejaht er sich auch 
selbst als den, den Gott so geschaffen hat, wie er ist, mit der ganzen Kontingenz seines Seins 
und seiner Vermögen. Durch Gnade und Liebe steht er an der Quelle seines Daseins und 
schafft es mit. In diesem Sinn wird er durch Teilnahme zu Gott; denn ähnlich wie dieser 
gibt er sich, aber nur durch die liebende Vereinigung mit Gott, selbst das Dasein, wie es Gott 
rein durch sich besitzt. Damit werden die Geworfenheit und die Kontingenz in ihren Wir- 
kungen aufgehoben. Die Urangst weicht der unmittelbaren Erfahrung, daß das eigene Dasein 
von Gott getragen ist und das Nichts nicht zu fürchten hat. Wie das seinshafte Verhältnis 
zwischen Schöpfer und Geschöpf bei allem Unterschied im Sein von einer unvorstellbaren 
Nähe ist, so gelangt diese Liebe zu einer Innigkeit und Verbundenheit, die auch von der 
größten und selbstlosesten Liebe zwischen Menschen nur wie aus weiter Ferne und als blasser 
Abglanz angedeutet werden kann. Mit keinem Geschöpf ist Gemeinschaft so von der Wurzel 
der Existenz her möglich, weil dabei das Dasein beider schon vorausgesetzt wird. Hier ent- 
springt die Gemeinschaft am Quell der Existenz selbst. 

Eine solche liebende Gemeinschaft mit Gott muß Freude bringen. Dem scheint entgegen- 
zustehen, daß der mystische Weg furchtbare Leiden mit sich bringt. M. erklärt dies dadurch, 
daß Freude und Schmerz dialektisch miteinander verbunden sind. Darum muß nach ihm der 
Schmerz auch im Jenseits andauern, allerdings nicht ohne hinzuzufügen, daß sie unmittelbar 
ineinander übergehen, so daß das Leiden Freude ist12. Es ist wohl nicht nötig, bis zu solchen 
Folgerungen zu gehen. Der Mensch ist ein mehrschichtiges Wesen. Er kann auf einer seiner 
Schichten leiden und auf der anderen Wohlergehen empfinden. Als Gegensätze aneinander 
gebunden sind nur die biologischen Größen Lust-Unlust, wie überhaupt der Bereich des Bio- 

12 •Souffrance et joie sont les deux poles du meme sentiment" ... •d^sormais souffrance et 
joie tendent ä passer immediatement l'une dans l'autre sans pourtant supprimer leur distinc- 
tion; la souffrance est la joie s'exprimant du cote des abimes et la joie comme teile est la 
plenitude eprouvee de ces memes abimes" (II 304; vgl. II 266, III 75) • •C'est par essence, 
... que le jour oü plonge l'homme en verite ne brille pas sans le contraste de la tenebre" 

(II 295). 



Literaturbericht 307 
i 

logischen, und nur er, gegensätzlich aufgebaut ist. Beim Geist ist dies nicht der Fall. Darum 
fordert die wahre, tiefe Freude nicht aus sich Leiden, sondern weil man zu ihr nur durch 
die Überwindung der Selbstsucht gelangt. Man versteht, daß gerade diese Freude, die dem 
Innersten, der geistigen Mitte entquillt, die Freude der Mystiker vor allem, meist von Leiden 
auf den oberflächlichen Schichten begleitet ist; denn das Leben vom Geiste her stellt an letz- 
tere sehr hohe Anforderungen, die über das ihnen Naturgemäße hinausgehen13. Aber wenn 
die Läuterung von der Selbstsucht vollendet ist, ist auch das Leiden verschwunden und es 
bleibt die reine, alle Vermögen des Menschen bis zum Rand erfüllende, und darum trotz 
ihrer Endlichkeit vollkommene Freude allein. 

III. 

Wie man sieht, wird man mit den Kategorien des personhaften Bereichs dem Werk des 
hl. Johannes vom Kreuz und der Mystik überhaupt, so weit sie sich an einen personhaften 
Gott wendet und nicht Verschmelzung in einem unpersönlichen Weltgrund sucht, besser ge- 
recht als mit den allgemeinen, auch auf das Sachhafte passenden Kategorien, die M. gebraucht 
hat. Allerdings besteht gegen die Kategorien des Personhaft-Geistigen ein oft nur gefühls- 
mäßiges Bedenken. Sie kommen vielen so unwirklich vor; sie bringen nur eine •moralische" 
Verbindung. Hier wirkt der dem Menschen angeborene Materialismus nach: nur das Stoff- 
liche ist eigentlich wirklich. Die Wirklichkeit und Gediegenheit des geistigen Seins bleibt 
irgendwie verdächtig. Tatsächlich ist aber das geistige Sein, wie dies auch M. betont, nicht 
weniger wirklich, und das personhafte Sein nimmt den höchsten Rang ein. Darum sind auch 
die Beziehungen, die zwischen Personen bestehen, von einer höheren und festeren Seins- 
weise als das stoffliche Wirken, so handgreiflich dieses für uns ist. Es gehört wohl zur Er- 
fahrung des Mystikers, daß er immer klarer und entschiedener von der für ihn sozusagen 
handgreiflich gewordenen geistigen Wirklichkeit her lebt. Damit wird die äußere Welt zwar 
nicht als böse entwertet und verworfen, aber doch auf ihren wahren Rang zurückgeführt, so 
daß sie in dem hell strahlenden Licht des Geistigen und gar des Göttlichen wie ein bloßer Ab- 
glanz, ja als Schatten erscheint. 

Die Mystik bedeutet somit eine Verwandlung der ganzen Seinsauffassung14. Für den ge- 
wöhnlichen Menschen steht der Stoff und das Stoffliche wie von selbst als das eigentliche, 
das feste und gediegene Sein da, und alle Überlegungen und selbst die Lebenserfahrungen 
können diese Einstellung kaum abschwächen, geschweige denn verdrängen. Außerdem 
macht für ihn der affektive Wert der Dinge einen großen Teil ihres Wirklichseins aus. Für 
den wahren Mystiker hingegen tritt das Geistige als das eigentliche und substantielle Sein, 
als die zuverlässige und wirkungsmächtige Wirklichkeit hervor, und zwar als eine Erfahrung 
statt eines bloßen Wissens, und durch dieses Sein hindurch das göttliche Sein, das als Quell 
aller Wirklichkeit, als allein Sein in vollem Sinn, erfaßt wird. Das Stoffliche zeigt sich dage- 
gen in seiner metaphysischen Schwäche und Armut, als beinahe vollständige Passivität ohne 
jede Ursprunghaftigkeit. Zudem verliert es etwas von der Festigkeit seines Wirklichseins, 
wenn die Selbstsucht und mit ihr die affektive Bindung an die Dinge verschwindet. Es wird 
zum Schatten, zum Nichtsein, zur Ohnmacht, wird also hier so erfahren, wie in der ge- 
wöhnlichen Erfahrung das Geistige. Später wird es dann allerdings als Geschöpf Gottes wie- 
der in einem neuen, reinen Glanz aufleuchten. Das alles bedeutet eine völlige Verwandlung 
der Erfahrung, nicht inhaltlich, sondern sozusagen in ihrem Geschmack, in der Verteilung 
der Gewichte; Erfahrung, nicht Überlegung, also Unmittelbarkeit und Gegebenheit. Die 
gewöhnliche Einschätzung wird für den Mystiker ebenso unverständlich wie die mystische 
für den gewöhnlichen Menschen. Sie erscheint als Torheit und Verkehrtheit, als Verkennung 
von etwas, was doch so handgreiflich und so klar ist. Von einem neuen Mittelpunkt her 
leben bedeutet eine Verwandlung des ganzen Seins. Die Seinsmitte liegt nun da oder un- 
gefähr da, wo sie sollte, wie es den seinsmäßigen Verhältnissen entspricht. Das Existenzielle 
kommt in Übereinstimmung mit dem Ontischen und damit der Mensch mit sich selbst. 

A. Brunner SJ, München 

13 Vgl. diese Ztschr. 26 (1953)  S. 414•422: Das Geheimnis der christlichen Freude. 
14 Vgl. A. Brunner: Eine neue Schöpfung. Paderborn 1952. S. 79ff. 




