B UCHIBES SPREU CHTUNGEN

Theologie und Frommigkeit

Rahner, Karl: Schriften zur
Theologie.Band IU, Neuere Schrif-
ten. Einsiedeln-Ziirich-Kéln, Benziger
Uerlag (1960). 508 S., Ln. DM 19,80.

Die hier gesammelten Aufsitze umfassen
nach ihrer Thematik fast alle Traktate der
Theologie: Fundamentaltheologie, Gottes-
lehre, Christologie, Gnadenlchre, Sakramen-
tenlchre nnd Eschatologie. Und wenn die
letzte Abteilung: ,Christliches Leben® iiber-
schrieben wird, dann kénnte man das eben-
sogut iiber alle anderen Aufsitze schreiben.
Denn in allen theologischen Fragen geht es
dem Vi. um ihren ,Sitz im Leben“. Daher
ist anch kaum ein Unterschied zwischen sei-
nen ,Beitrigen zur Pastoraltheologie®, die
in dem Sammelband ,Sendung und Gnade*
(Innsbruck, 2. Aufl. 1959) erschienen sind,
und den ,Schriften zur Theologie“. Dogmati-
sche Theologie, Pastoraltheologie und Frém-
migkeit gehen ineinander {iber. Fast immer
sind die Ansatzpunkte einer Frage neu und
iberraschend, und oft wird eine tberlieferte
theologische Lehre neu gesehen, in diesem
oder jenem Punkt auch erginzt. Der Band
macht noch einmal deutlich, wie sehr die
Frommigkeit von der Theologie befruchtet
werden kann und muf, und umgekehrt, wie
alles theologische Forschen auf die Verwirk-
lichung der christlichen Botschaft im Alltag
ausgerichtet sein muf, soll sie lebendig blei-
ben. Theologie ist je von nenem ein Ruf in
die Zeit und eine Heimholung der Zeit zu
Gott. F. Whlf §]

Balthasar, Hans Urs von: Uerbum
Caro. Skizzen zur Theologie I. Ein-
siedeln, Johannes Uerlag (1960). 301 S.,
Ln. DM 24,—.

—: S8ponsa Uerbi. Skizzen zur
Theologie 11. Einsiedeln, Johannes Uer-
lag (1961). 525 S., Ln. DM 82,—.

Die vielen theologischen Sammelbinde, in
denen Autoren ihre Einzelarbeiten um die
Leitideen ihres Schaffens gruppieren, gehdren
mit zum Signum der Gegenwart. Sie bezen-
gen einerseits das Fragmentarische unserer
Erkenntnis, die immer auf der Suche und un-
terwegs ist, anderseits aber auch die Le-
bendigkeit des modernen Geistes, der dem
Offenbarungswort eine Fiille von neuen As-
pekten abgewinnt.

Wie sehr die beiden Titel ,,Verbum Caro*
und ,Sponsa Verbi“ die Angelpunkte wie-
dergeben, in denen sich das theologische Den-
ken von Balthasars bewegt, zeigen gleich die
Einleitungssitze des ersten Beitrages von
Band I: ,Wort, Schrift, Tradition“: ,Das
bezeugte Wort ist im Mittelpunkt Jesus Chri-
stus, das ewige Wort des Vaters, der als
Wort Fleischgestalt angenommen hat, um im
Fleisch die Wahrheit und das Leben Gottes
zu bezeugen, darzustellen und zu sein. Auf
diese zentrale Erscheinung des Wortes hin-
geordnet ist die ganze Heilsoffenbarung .. .*
(11). Die Kirche ist das Weitertonen dieses
Wortes, der Ort und die Sichtbarkeit Christi
in dieser Zeit. Ihr innerstes Geheimnis ist
das der Brautschaft. Sie ist der Raum der
Begegnung und die Wirkform der Einheit
von Braut und Briutigam. Beide Begriffe
hingen aufs innigste miteinander zusammen
und erginzen sich gegenseitig.

Die beiden Teile des ersten Bandes (mit je
sechs bzw. sieben Aufsitzen) handeln vom
Wort Gottes in seiner Vielschichtigkeit als
Anruf an die Menschen und von der Antwort
des Menschen an Gott in Theologie, Gebet
und Heiligkeit des Lebens. Der zweite Band
sucht in seinem ersten Teil von verschiedenen
Ansitzen her in die Mitte des Geheimnisses
der Kirche vorzudringen (Casta Meretrix,
Die Wurzel Jesse lauten zwei dieser Beitri-
ge), stellt in einem zweiten Teil die ver-
schiedenen Lebensformen des Christen (Prie-
stertum, Moénchtum, Sikularinstitut, Laie)
dar und deutet im dritten Teil das liturgi-
sche nnd sakramentale Geschehen als Begeg-
nung von Braut (Kirche) und Briutigam
(Christus).

Bei aller Zufalligkeit der hier gesammel-
ten, zum grofiten Teil frither schon (einige
in ,Geist und Leben®) veroffentlichten, z. T.
auch erstmals hier erscheinenden Aufsitze
zeichnen sich doch klar die Umrisse einer Spi-
ritualitit ab, die auf der Christologie und
der Ekklesiologie aufruht. Methodisch be-
herrscht das Denken von Balthasars immer
eine doppelte Richtung: von der im Glauben
erfafiten Mitte der Heilsgeheimnisse in die
Sichtbarkeit des hiesigen Lebens und von den
konkreten Erfahrungen des Alltags in die
Herzmitte des Gottes der Erldsung. Es ist
immer ein Schreiten durch verschiedene Rau-
me. Alles bleibt dunkel, ins Geheimnis ge-
hiillt und doch auch wieder durchsichtig fiir
das Licht des Glaubens. Was hier geboten



Buchbesprechungen

wird, ist gelebte Theologie, eine Illustrierung
des augustinischen Wortes: ,,Unruhig ist un-
ser Herz, bis es in Dir zur Ruhe kommt.“

F. Wulf §]

Die Kirche und ihre Amter
und Stinde. Festgabe. Seiner Emi-
nenz, dem Hochwiirdigsten Herrn Kar-
dinal Frings, Erzbischof von Koln, zum
goldenen Priesterjubiléum (10. August
1960) dargeboten. Herausg. von UWil-
helm Corsten, Augustinus Frotz, Peter
Linden. Koln, Uerlag ]. P. Bachem 1960.
XIu.7018.,Ln. DM 70,50.

Eine wirkliche Festgabe, nach Ausstattung
und Inhalt! Ohne das Wirtschaftswunder
hitte ein so umfangreicher Band nicht so
leicht finanziert werden kénnen. Aber es ist
tréstlich, zu wissen, dafl in dieser Zeit wirt-
schaftlicher Prosperitit nicht nur eine Fille
von materiellen Giitern erzeugt, sondern auch
wissenschaftlich und theologisch gearbeitet
wird. Der Titel des prachtvollen Bandes:
»Die Kirche und ihre Amter und Stinde“
ist nicht im Sinn einer strengen Thematik
zu verstehen; er gibt vielmehr nur den etwas
lockeren Rahmen fiir Arbeiten (im ganzen
87) der verschiedensten theologischen Diszi-
plinen ab, wobei das Schwergewicht dieser
Arbeiten im Pastoraltheologischen liegt. Um
einen Eindruck des Ganzen zu vermitteln,
seien einige Themen genannt. Von der Kir-
che handelt die einleitende Studie von ]J.
Auer ,Corpus Christi mysticum®, in der die
Frage beantwortet wird, welche Bedeutung
das ,Leib-Modell“ fiir das Verstindnis der
Kirche und ihrer Amter habe. Fiir den Ka-
techeten bestimmt ist die Arbeit von A. Bur-
gardsmeier ,Erzichung der Jugend zum Sen-
tire cum ecclesia®. Dem Amt in der Kirche
sind u. a. folgende Untersuchungen gewid-

309

met: Vordhristliche Typen urchristlicher Am-
ter (F. Notscher); Hirt und Herde im Alten
Testament und im alten Orient (J. Botter-
wedk); Der Primat Petri und das Thomas-
evangelium (K. Schifer); Die Wahl der Sie-
ben (Apg 6,1—6). Thre Bedeutung fir die
Wahrung der Einheit in der Kirche (H. Zim-
mermann); Die kirchlichen Amter und Stinde
in der Paulusexegese des hl. Ephrim (M.
Bernards). Fragen der kirchlichen Stdnde
gelten u. a. die Aufsitze: Uber die Aufgaben
des Priesterstandes (A. Antweiler); Gedan-
ken zur Priesterbildung im Geiste des heili-
gen Augustinus (A. Frotz); Die Interdepen-
denz des Frauenklosternachwuchses und der
Klosterform in Deutschland. .. (F. Groner);
Die laikalen Weltlichen Institute und ihre
Eignung fiir das Laienapostolat (P. Linden);
Der Kiinstler in der Kirche (R. Grosche); Sinn
und Sendung des Arztestandes im Reich Got-
tes (A. Stonner); Der Begriff der Standes-
pflicht in seiner Bedeutung fiir die heutige
Pastoral- und Moralpidagogik (W. Schéll-
gen); Gliubige Berufsgesinnung nach Pius
XII. (J. Solzbacher). Die dbrigen Beitrage
behandeln  Detailfragen  geschichtlicher,
zum guten 'Teil kirchenrechtlicher Art,
vielfach aus dem Raum der Kélner Kirche.
Nur wenige Beitrdge sind von allgemeinem
seelsorglichen Interesse, wie etwa: Der Glau-
be an das ewige Leben und die heutige
kirchliche Verkiindigung (A. Kolping) oder:
Formen und Motive der kirchlichen Sozial-
lehre (N. Monzel). Der Bogen der Themen
ist also weit gespannt. Das zeugt einerseits
von der Vielfalt theologischer Arbeit, bedeu-
tet aber andererseits auch, dafl vieles in einem
solchen Band zwangsliufig unbeachtet bleibt.
Man wiinschte sich bei der Fiille von Fest-
schriften eher eine straffere Einhaltung der
Thematik. Dennoch bleibt der Band auch in
dieser Form eine wiirdige Gabe fiir den ho-

hen Jubilar. F. QWhulf S]

Frémmigkeitsgeschichte

Hausherr, Irénée SJ]: Noms du
Christ et voies d’'Oraison
(Orientalia christiana analecta 157).
Rom, Pont.-Inst. Orient. Stud., 1960.
315 8., kart. Lit 3000.

Der Ausgangspunkt fiir dieses Buch des
Professors am Papstlichen Orientalischen In-
stitut in Rom ist das ,Jesus-Gebet“, wie es
durch die ,Aufrichtige Erzihlung eines russi-
schen Pilgers® (zuletzt Herder-Biicherei, Bd.
36, 1959; diese Ztschr. 24, 326—338) in wei-
ten Kreisen bekannt wurde; aber von hier
aus werden wir in weite Gebiete frithchrist-
licher &stlicher Spiritualitit eingefiihrt, so
dafl manche Monographie iber die Mystik

der Ostkirche dagegen weit zurickfillt. Der
V{. schreibt als Franzose, und so ist Seite fir
Seite durchpulst von franzosischer Gefillig-
keit und gallischem Esprit; und zugleich —
soll sein deutscher Name (Elsafl) dafiir biir-
gen? — zeigt er seine wohlbekannte Quel-
lenkenntnis und Akribie, die ihn zu einem
der ersten Fachleute auf diesem Gebiet ma-
chen. Aber noch ein drittes gehort zur Cha-
rakterisierung: die innere Anteilnahme und
manchmal auch Begeisterung fiir den Stoff.

Zuerst gibt H. eine Geschichte des Namens
Jesu in der 6stlichen Spiritualitit: vom Evan-
gelium angefangen tiber die griechischen und
syrischen Kirchenviter bis ins 7. Jhd. zu Isaak
v. Ninive, von den Mairtyrerakten bis zur



310

Liturgie. Der V{. wiirde sich gegen den An-
schein der Vollstindigkeit, den wir zu er-
wecken scheinen, heftig wehren; aber das ist
ja seine grofle Kunst: aus einer umfassen-
den Stoffbeherrschung das Wesentliche und
Typische hervorzuheben. Was hier schon klar
wurde, wird im zweiten Teil diber die An-
rufung des Namens Jesu noch deutlicher: die
innere Verbindung dieser ,Jesus“-Frémmig-
keit mit dem ,erbarme dich meiner, dem
Bekenntnis menschlicher Hilfsbediirftigkeit
des ,Jesus-Gebetes“. Hier sind es wiederum
zwei Abschnitte: Zuerst wird iiber den Auf-
trag der Heiligen Schrift: Thr sollt standig
beten, gehandelt. Im Mittelpunkt steht Eva-
grius Ponticus, einer der grofiten und einflufi-
reichsten Schriftsteller der dgyptischen Wiiste
und seine Lehre vom reinen Gebet. Dann
wird iiber die Stoflgebete, wie wir heute zu
sagen pflegen, gehandelt. Zuletzt vereinigt
er diese breite Stoffiille wieder im ,Jesus®-
Gebet.

Auf ein zweifaches wollen wir zum Ab-
schluf} noch aufmerksam machen: einmal auf
das grofle Anliegen von Hausherr: dafl der
Gegensatz zwischen 6stlicher und westlicher
Frémmigkeit bei einem tieferen Eindringen
in die Quellenschriften langsam verschwin-
det; so zeigt er immer wieder — hier beson-
ders im Schlufkapitel —, dafl in unserer
westlichen Frommigkeit sogar die hesycha-
stische Frommigkeit ihre Entsprechung hat;
und umgekehrt hat die Idee der Nachfolge
Christi auch in der orthodoxen Geistigkeit
ihren angemessenen Platz.

Das zweite 148t sich in die Frage kleiden:
warum cigentlich Irénée Hausherr in der brei-
teren deutschen Uffentlichkeit bis heute ein
Unbekannter ist. Uns scheint, daf} seine Bi-
cher der Forderung nach historisch und theo-
logisch begriindeter geistlicher Literatur wie
kaum ein anderes Werk entsprechen.

J. Sudbrack S]

Schaffner, Otto: Christliche De-
mut. Des hl. Augustinus Lehre von der
Humilitas (Sammlung Cassiacum, Bd.
17). Wiirzburg, Augustinus-Uerlag 1959.
328 S., kart. DM 18,—.

Bei dem Wort Demut kommt uns heute
leicht ein muffiger, bitterer Geruch in die
Nase, als ob nicht die Heilige Schrift und
die ganze christliche Uberlieferung gerade
in der Demut einen Héhepunkt des christli-
chen Lebens geschen hitten. Eine Klirung
tut sicher not, und unser Autor konnte sich
wohl keinen besseren Fithrer wihlen, als den
hl. Augustinus.

Zwei Auffassungen stehen sich im katho-
lischen Lager gegeniiber: Demut als eine in
der Reihe der christlichen Tugenden, wie

Buchbesprechungen

z. B. bei Thomas v. Aquin, oder Demut als
die christliche Grundhaltung, die wie ein of-
fenes Gefaf der géttlichen Gnade harrt, um
den Mutterboden der Liebe zu formen.

Letztere Auffassung von Demut findet der
Vi. in der Heiligen Schrift und der {riihe-
sten Uberlieferung, besonders aber beim hl.
Augustinus (I. Kapitel). Es ist aber nicht die
antike Skepsis oder Menschenverachtung, die
hier christlich iibertincht wird, sondern
Augustinus schaut auf den Abstieg Gottes
zur Menschwerdung und auf den Tiefpunkt
des Elends im Kreuzestod, um christliche De-
mut zu lernen (Kp. II); der Glaube an diesen
Christus fiihrt ihn auch erst zur echten Selbst-
erkenntnis, damit er sich im Dreischritt als
Geschopf, als Sinder und als Erloster wisse
(Kp. TIT). Diese totale Abhingigkeit von
Gott aber ist das seinsmafige Wesen der De-
mut, das sich in der ethischen Verwirklichung
entfalten soll, wie im I'V. Kp. breit ausein-
andergefaltet wird.

Das Besondere an dieser wichtigen Arbeit
ist wohl das Zusammenwachsen von sachli-
cher Wiedergabe dessen, was Augustinus
lehrte, und der inneren Anteilnahme des
Vi{.’s an dieser Lehre. Dadurch hebt sich das
Buch iiber eine niichterne wissenschaftliche
Abhandlung zur persénlich erlebten religio-
sen Aussage, was aber wieder seinen wis-
senschaftlichen Wert keineswegs beeintréch-
tigt, wie die Auseinandersetzungen mit Mo-
ralisten und Augustinusforschern, und beson-
ders die ungeheure Stoffiille (30 Seiten en-
ges, detailliertes Register) beweisen.

Vielleicht ist sogar an Stoffiillle zuviel des
Guten getan; oftmals fragt man sich, warum
dieses noch erwihnt, jenes in den Anmerkun-
gen behandelt wird. Gelegentlich scheint der
Autor selbst sich mithsam an den roten Fa-
den zu klammern, der durch den Stoff leitet,
z. B. wenn sich auf Seite 289 Anm. 98 fast
wértlich eine Auseinandersetzung von S. 261
wiederholt.

Aber zum Enigelt fir ein Konzentration
forderndes Studieren findet man vieles, was
man nicht sofort hinter dem Titel vermuten
wiirde, z. B. einen fast 40 Seiten langen Ab-
rifl einer Anthropologie. Der Leser muf} al-
lerdings mit der lateinischen Sprache ver-
traut sein, um aus dieser Quelle christlicher
Geistigkeit schépfen zu diirfen.

J. Sudbrack S]

Chenu, M.-D.OP: DasWerkdes
hl. Thomas v. Aquin. Heidel-
berg, Kerle-Uerlag und Graz-Wien-
Kéln, Uerlag Styria 1960. 452 S., Ln.
DM 24,80.

Fin halbes Jahrhundert der Forschung hat
dazu gefiihrt, dafl wir heute in dem Aquina-
ten nicht mehr so sehr den Metaphysiker



Buchbesprechungen

einsamer Groéfle sehen, sondern ebensosehr
ein Kind seiner Zeit, dessen genialer Kraft
es gelang, all die Wildbache und Urgletscher
des Mittelalters in dem Strombett seiner Ge-
danken einzufangen und zu zihmen.

Dieses Thomasbild schenkt uns hier einer
der ersten Theologen unseres Nachbarlandes,
so klar und geistreich, wie es nur ein Fran-
zose zeichnen kann. Man sucht vergebens
die hinlidnglich bekannten Schulthesen, aber
man findet Thomas; im ersten Teil schreitet
der Autor den Geist des Hochmittelalters ab:
die Universitit, die jungen Orden, Aristo-
teles, die evangelische Bewegung, die litera-
rischen Gattungen, die Sprache, die Auto-
rititen usw., und zeigt, wie alles das in Tho-
mas einen Mittelpunkt findet. Im zweiten
Teil schreitet er die Werke des hl. Thomas
selbst ab, und wiederum gelingt es Chenu,
diesem scheinbar so niichternen Stoff Leben
einzuhauchen: es wird nicht doziert, nicht be-
hauptet, sondern wir tasten uns von auflen
an die groflen Kommentare zu Aristoteles,
zur Schrift, zum Lombarden, an die Sum-
men, die Quaestiones und die Opuscula her-
an, und sind plotzlich erstaunt, vor welchem
Reichtum wir stehen.

Ein nicht zu ibersehender literarischer
Kniff (mit Verlaub zu sagen) sind die ,Ar-
beitshinweise®, die jeweils auf einen grofie-
ren Abschnitt folgen; eine Methode, die die
franzosischen Dominikaner auch sonst anwen-
den. Diese nur halbausgezogenen Linjen,
mit vielen Literaturhinweisen, geistreichen
Hypothesen und vorsichtigen Vermutungen
machen es dem Autor méglich, auch das zu
sagen, was eigentlich noch nicht voll ausge-
reift, was noch vieler Vorarbeiten bediirfte,
was mehr ein kithner Gedankenblitz als schon
bewiesene Tatsache ist; gerade dafiir sind
wir dem Autor dankbar und hoffen, dafl
méglichst bald manche dieser Skizzen zum
fertigen Bild vollendet werden.

Wenn iiberhaupt ein Bedenken anzumel-
den ware, dann ist es dies: was hat dies Buch
in den Spalten unserer Zeitschrift zu suchen?
Nun, genau das, was der hl. Thomas hier zu
suchen hat, und das ist gewifl nicht wenig.

Die Ubersetzung von P. Otto-M. Pesch
OP ist ausgezeichnet; ebenso zn loben sind
die Erganzungen fiir den deutschen Sprach-
bereich. Fiir die sicher bald erscheinende 2.
Aufl. méchten wir noch ein paar Einzel-
wiinsche anmelden: wenn man schon die
lateinischen Texte iibersetzt, warum nicht
auch die der Anmerkungen? Gelegentlich
wirkt die Ubersetzung des Latcins auch unge-
schickt; z. B. S. 884 hinc-inde; und sollte man
nicht auch dem deutschen Leser erkliren,
dafl die ,Dialektik“ nicht von Hegel und
Marx her zu verstehen ist, sondern vom mit-

telalterlichen Trivium? J. Sudbrack S]

311

Strack, Bonifatius OFM: Christus-
leid im Christusleben. Ein
Beitrag zur Theologie des christlichen
Lebens nach dem hl. Bonaventura (Fran-
ziskanische Forsch. 138). Werl/Westf.,
Dietrich Coelde-Uerlag 1960. 160 §.,
kart. DM 15,—.

Der Titel belehrt uns eindeutig iiber die
Absicht des V1.’s, eine Monographie iiber das
Herzstiick der Lehre dieses ,Firsten unter
den Mystikern® zu schreiben. P. Strack ver-
sucht dem, nach seiner Ansicht, immer noch
klassischen Werk Guardinis itber die Erls-
sungslehre des hl. Bonaventura das Gegen-
stlick von der Anwendung dieser Erlésung
auf den Menschen zur Seite zu stellen; da-
bei schrinkt er aber sein Thema auf das
Leiden Christi ein.

Der erste Teil stellt dieses Erlosungsleiden
dar: Der Lehrer, das Buch, das Vorbild, der
Arzt, der Weg, das Licht, die Quelle; unter
diesen Bildern versucht Bonaventura die Li-
nie von Christus anf den Erlgsten zu zichen.
Der Exemplarismus, der sich schon in den
wenigen Stichworten zeigt, wird noch deut-
licher, wenn wir den Gekreuzigten dann
weiter als Tugendbeispiel anschauen. Im
zweiten Teil wird die menschliche Teilnahme
an diesem Erlgsungsleiden beschrieben: die
Nachfolge des Gekreuzigten, im passiv er-
tragenen Leid und in der aktiven Ubung der
Tugend.

Einer der grofiten Vorziige der Arbeit
sind die Literaturangaben, die bei textkriti-
schen und inhaltlichen Fragen immer einen
guten Hinweis zu geben haben und im Be-
reich des Thomas wohl auf Vollstindigkeit
Anspruch erheben konnen, ohne dafl immer
die Literatur in den Text selbst eingebant
ist. Storend wirkt auf den ersten Blick, dafl
sich die Lehre iiber die Erlgsungswirklichkeit
fast immer in Bildern und Metaphern aus-
spricht: aber es ist gerade die Eigenart des
bonaventurischen Denkens, daff die Grenze
von bildhafter Aussage und begrifflicher
Definition nicht so scharf gezogen wird, wie
es manch einer gern sahe; hier ist anzuerken-
nen, dafl der V{. sich nicht mit einer ganzen
Generation von Bonaventuraforschern dazu
verleiten lieR, all dies Bildhafte mit dem
Predigtwerk und den aszetisch-mystischen
Schriften leichthin der reinen Erbauung zu-
zuweisen. Auf letzteren Schriften beruht doch
besonders in unsern Landen der Einfluf} Bo-
naventuras. Aber wir hitien es gern ge-
sehen, wenn diese Scite Bonaventuras, die
die asthetische Mitte hilt zwischen Abstrak-
tion und Unmittelbarkeit, in ihrer tiefen
Theologie deutlicher herausgearbeitet wor-
den wire; das hitte auf den modernen Men-
schen anregender gewirkt, als ein Durchlau-



312 Buchbesprechungen

fen all der Bilder und Begriffe, die zur Sa-
che gehéren; dann ware wohl auch der immer
wiederkehrende Hinweis auf die doppelte
Seite des Erlésungsgeschehens, auf das sub-
jektive Beispiel und die objektive Gnaden-
wirkung, noch leuchtender aus der Sache
hervorgebrochen.

Die mehr statistische Methode des Vi.’s
aber hat den Vorteil der Vollstindigkeit, so
daf uns hier auch ein sehr brauchbares Nach-
schlagewerk geschenkt ist. J. Sudbrack SJ

Fénelon: Geistliche Werke.
Einleitung und Textauswahl von Fran-
¢ois Oarillon. Diisseldorf, Patmos-Uer-
lag (1961). 887 S., Ln. DM 24,—.

»Fénelon, ergebener Schiiller Bossuets bis
zu dem Tag, an dem Madame Guyon ihn
ungliicklicherweise von dem kéniglichen Weg
abbrachte, — dieses Thema ist durch die
bossuetistische Tradition klassisch geworden
und hat sich in der offiziellen Darstellung in
Frankreich durchgesetzt. Wir diirfen sie je-
doch als eine summarische und simplifizie-
rende Ansicht betrachten, die dringend der
Revision bedarf“ (25). Varillon hat sich in
seiner vorziiglichen Einleitung (S. 9—125) zu
der vorliegenden Textauswahl der Briefe,
Predigten und Traktate Fénelons diese Revi-
sion zum Ziel gesetzt, und seine Ausfiithrun-
gen iiber Leben und Werk, iiber den inneren
Menschen und das religiose Anliegen Féne-
lons wirken iiberzeugend. Seit Henri Bre-
monds ,Apologie pour Fénelon® (Paris 1910)
hat sich eine wesentliche Wandlung in der
katholischen Fénelon-Forschung vollzogen.
Man hat geradezu von einer Rehabilitierung
des durch ein papstliches Breve verurteilten
Bischofs von Cambrai gesprochen. Nicht als
ob man seine ,Explication des maximes des
saints sur la vie intérieure® (1697), in der
die 23 verurteilten Sitze stehen, in allem
rechtfertigen wollte — auch Varillon halt sie
nicht fiir ein ,Meisterwerk® (57) —, wohl
aber hat man die ,Rechtgliubigkeit seines
Anliegens® (58), das mit den beiden Begrif-
fen von der ,reinen (desinteressierten) Lie-
be® und vom ,passiven Zustand (état pas-
sif)“ der Seele des vollkommenen Christen
wiedergegeben ist, erwiesen, wie auch seine
Haltung im Streit mit Bossuet zuungunsten

des letzteren ins rechte Licht gertickt. So kann
man heute geradezu von einer Renaissance
Fénelons und seines Geistes, vor allem in
Frankreich, sprechen, und es mag bezeichnend
fiir diese Wiedergeburt sein, dafl ein neueres
Werk iiber den Bischof den Titel trigt: ,Le
vrai visage de Fénelon® (Agnés de la Gorce,
Hachette, 1958). Varillon bemiiht sich, bei
aller Sympathie fiir Fénelon objektiv zu sein.
Er zeigt auch die Schwichen im System Fé-
nelons auf, das Fehlen einer Trinititstheo-
logie und das auffdllige Zuriicktreten der
Mittlerschaft Christi. Um so nachdriicklicher
tritt er aber fir die Lauterkeit des Mannes
ein, der durch seine enge Bezichung zu Ma-
dame Guyon und ihrer Lehre in ein Zwie-
licht geraten war. Der Herausstellung sei-
ner geistlichen Lehre und seiner hohen Kunst
der Seelenfithrung dient die Auswahl geist-
licher Texte, die den grofiten Teil des vor-
liegenden Werkes ausfiillt. Es sind darunter
Texte von grofler Einfachheit und wieder
solche von hochster Subtilitdt, aber immer
leuchtet hinter ihnen die Gestalt eines ganz
und gar geistlichen Menschen auf, der selbst
durch viele Dunkelheiten hindurchgegangen
ist, um sich schlieflich in letzter Vorbehalt-
losigkeit dem Liebeswillen Gottes zu iiber-
geben. Was sich aus seinen Briefen, Predig-
ten und Schriften vor allem ergibt, ist dies:
Fénclon vermag die Menschen mit grofier
Meisterschaft und Folgerichtigkeit auf den
geistlichen Weg zu bringen und ihnen die
Niahe zu Gott zu erschlieffen. Das Buch wird

darum viele Freunde finden.

Peter Manns, der schon durch einige Bei-
trage zur Fénelon-Forschung hervorgetreten
ist, zeichnet nicht nur als Ubersetzer (die
Ubersetzung scheint mir sehr gut), sondern
hat dem Werk auch ein Nachwort hinzuge-
figt, in dem er einmal an Hand des Buches
von R. Schmittlein, L’aspect politique du dif-
férend Bossuet-Fénelon (Baden-Baden 1954)
den politischen Hintergrund des Streites um
die reine Liebe darstellt und zum anderen
als Erginzung oder im Widerspruch zu Va-
rillon die ,theologia crucis® als ein Grund-
anliegen Fénelons aufzeigt, eine sehr niitz-
liche und fiir den deutschen Leser, der mit
der Fénelon-Forschung weniger vertraut ist,
willkommene Zugabe. F.Wulf SJ

Hagiographie

Fourrey, René, Bischof von Belley:
DerPfarrer von Ars. DasLeben
des Heiligen auf Grund authentischer
Zeugnisse. Bildbiographie von René
Perrin und Jean Servel OMI. Heidel-
berg, Kerle-Uerlag 1959. 221 S., Ln.
DM 24,80.

Dahm, Paul: Der Pfarrer von
Ars, sein Leben und sein
Uermdchtnis. Monchengladbach,
Uerlag B. Kiihlen 1960. 127 S., Ln. DM
16,50.

Die beiden Bildbinde iiber den Pfarrer
von Ars kann man in ihrer Eigenart wohl



Buchbesprechungen

am besten durch einen Vergleich miteinander
bewerten. Der erste bringt zunichst eine Bio-
graphie Johannes Maria Vianneys aus der
Feder des Bischofs von Belley, der Heimat-
diézese des heiligen Pfarrers, allerdings
nicht in chronologischer Reihenfolge, sondern
nach grofien Gesichtspunkten: ,Gesicht und
Seele des Pfr. v. A. Der Patron aller Pfar-
rer der Welt. Unter der Kanzel des Pfr. v. A.
Im Beichtstuhl des Pfr. v. A. Von der Hélle
verfolgt, vom Himmel beschiitzt. Der Pfr. v.
A. und die Menschen von heute.“ Fast jeder
Satz ist ans den Quellen belegt; die Fund-
stelle wird in den Anmerkungen genan an-
gegeben. Auch unabhingig vom Bildteil hat
darom diese Vita ihren eigenen Wert. Die
115 schonen, grofen Bilder sind von beacht-
licher Reichhaltigkeit und unterstreichen das
wissenschaftlich Dokumentarische des ersten
Teiles. In ihrer ausfithrlichen Erkldrung ist
wiederum anf den Zusammenhang mit den
Quellen Wert gelegt. Man wiifite eigentlich
nicht, was hier noch hinzugefiigt werden
kénnte.

Das zweite Werk mit seinen etwa 100 Bil-
dern steht an Reichhaltigkeit dem ersten
kaum nach, geht jedoch in seinem Aufbau
streng chronologisch voran und bringt den
Begleittext jeweils vor einer Gruppe von
mehreren Bildern. Es liegt in der Natur der
Sache, dafl zum grofen Teil dieselben Ge-
genstinde (nicht Aufnahmen) wiederkehren.
Nur finden hier die Landschaft und die Men-
schen von Ars eine groflere Beachtung. Die
abgebildeten Riume sind belebter. Insofern
ist der Band von Dahm lebensniher, man
méchte sagen, er 1dBt uns eine Wallfahrt
nach Ars miterleben, so wie heutige Men-
schen es tun.

Beide Werke verschaffen dem Leser und
Beschaner jedes in seiner Weise eine Nihe
zu dem lingst Heimgegangenen heiligen
Pfarrer und ein reiches Bild von seinem in
engem Kreis doch so fruchtbaren Wirken.

Predigten, Briefe, Leben
des hl. Pfarrersvon Ars Jean-
Baptiste-Marie Uianney. Diis-
seldorf, Patmos-Uerlag 1959. 315 S., Ln.
DM 18,—.

Nodet, Bernard: Jean-Marie
Uianney. Der heilige Pfarrer von
Ars in seinen Gesprichen und Predig-
ten. Salzburg, Uerlag Otto Miiller 1959.
327 S., Ln. DM 13.80. ‘

Der erste Band besteht eigentlich aus zwei
verschiedenen franzdsischen Veréffentlichun-
gen, die erst spiter zu einem Buch vereinigt
wurden. Den Hauptteil bilden ausfithrliche
Ausziige aus den Predigten des heiligen

313

Pfarrers. ,Die Auswahl geht aus von der
Erfahrung der Siinde, ihrer Furchtbarkeit,
stellt ihr die Erldsungstat Jesu gegeniiber
und gipfelt in der Predigt vom Kreuz, das
den Diamon vertreibt und das uns das iiber-
natiirliche Heil erschlieBt“ (8). Aus dem In-
haltsverzeichnis kann man bei der einen oder
anderen Predigt auch entnehmen, fiir welche
Gelegenheit (Sonntag oder Fest) sie gedacht
war. Uberschriften gibt es nicht, sondern nur
Themaangaben als Randbemerkung. Wenn
man bedenkt, dafl die erste Ansgabe der Pre-
digten, die alle erhaltenen Manuskripte ab-
druckte, vier Bande betrug, so ist die hier
gebotene Auswahl verhiltnismifig klein,
aber sie ist sehr gut getroffen. Sie vermittelt
einen guten Eindruck von der kraftvollen,
personlichen Art, mit der Johannes-Maria
Vianney sprach. Solche Predigten konnten
auf die Daner ihren Eindrud nicht verfeh-
len.

In den Briefen, die fast 60 Seiten umfas-
sen, tritt uns in geradezu rihrender Form
der demiitige, liebende und immer wieder
um milde Gaben bettelnde Pfarrer entgegen,
der auf der einen Seite ganz in der Welt
Gottes lebt, anf der anderen aber von er-
staunlicher Wirklichkeitsndhe ist. Kurze Ein-
fithrungen und Randbemerkungen erleichtern
dem Leser das Verstindnis sehr. Das grofle
Faksimile einer von der Hand des Heiligen
geschriebenen Seite hitte im Buch selbst ge-
bracht werden miissen und nicht auf dem
Schutzumschlag.

Den Schluf bildet die kleine Biographie
von Maxence van der Meersch, die bei aller
gedringten. Kiirze das Bild des Heiligen
iiberaus plastisch zeichnet nnd es versteht, die
wichtigsten Ausspriiche und Handlungen
Vianneys herauszuheben.

Ganz anders ist das Buch von Abbé Nodet
gearbeitet. Bischof Fourrey, dessen Bildband
wir oben besprochen haben, hat zum vorlie-
genden Buch ein kurzes Vorwort geschrie-
ben, in dem er sagt: ,Mit vieler Geduld hat
uns Abbé Nodet aus Vianneys Worten eine
Anthologie zusammengestellt, die wie eine
geistliche Abhandlung konzipiert und geglie-
dert ist.“ Man konnte auch sagen: es ist eine
Mosaikarbeit, in der zu allen Themen des
geistlichen Lebens Worte des Heiligen aus
dem gesamten vorliegenden Material gesam-
melt sind. Eine miihsame und iiberaus flei-
Rige Arbeit! Bei jedem Zitat — es diirften
iiber zweitausend sein! — ist genau angege-
ben, wer das betreffende Wort iiberliefert
hat (im Gegensatz zum vorgenannten Buch,
das auf genaue Quellenangaben verzichtet).
Dem Hauptteil ,Aus Gesprichen und Pre-
digten des Heiligen“ ist cin Abschnitt vor-
aufgeschickt ,Der hl. Pfr. v. Ars“, der keine
eigentliche Biographie sein will, sondern viel



314

diskutierte oder oft falsch dargestellte Punk-
te aus dem Leben des Heiligen nach seinen
eigenen Worten oder denen nnverdichtiger
Zeugen klarzustellen sucht. Nodets Werk
kann man nicht in einem Zug lesen. Es ist
woh! mehr zum Meditieren gedacht oder um
nachzuschlagen, was Johannes Maria {ber
die einzelnen Lehren und Tatsachen unseres
Glaubens gesagt hat.

Das Werk hat zwei wertvolle Beigaben,
einmal (am Schluf) die Zusammenstellung
der Zeugen mit ihren wichtigsten Lebens-
daten und dann eine Reihe schoner Bilder,
eines, das man auch in den Bildbinden nicht
findet: ,Die Kirchentiir, die der hl. Pfr. v. A.
durch 30 Jahre hindurch jeden Morgen off-
nete, wenn er um 1 Uhr frith in den Beicht-
stuhl ging“ (zu S. 33). Man sieht nicht viel
mehr als ein paar rohe Bretter, das Schliis-
selloch mit dem Schliissel darin und den Tiir-
griff zum Uffnen, aber man spiirt, daff man
hier eintreten mufl, um den armen Pfarrer
richtig zu verstehen. So sind auch die hier
besprochenen neuen Biicher nur eine Tiir, die
man mithsam 6ffnen mnf}, che man in die
Seele dieses heiligen Priesters schauen kann,
dessen Leben sich fast ganz abspielte zwi-
schen Beichtstuh! und Altar.

Ad. Rodewyk S]

Briefedes heiligen Pius X.
Herausg. von Nello Utian. Freiburg/
Schweiz. Paulus-Uerlag 1960. 245 §.,
Ln., DM 11,—.

Von den 1000 erhaltenen handgeschriebe-
nen Briefen Pius’ X. hat Nello Vian etwa
ein Viertel herausgebracht (Lettere de S. Pio
X, Padova 1958); von diesen bietet die dent-
sche Ausgabe etwa zwei Drittel. Die Samm-

Buchbesprechungen

lung beginnt mit einem Brief des 15j4hrigen,
der damals noch im Bischdflichen Konvikt in
Padna war und endet mit dem Brief an die
Katholiken der ganzen Welt zu Beginn des
ersten Weltkrieges. In diesen Briefen zeigt
sich uns zunichst weniger der grofie Bischof
und Papst, sondern der Mensch mit seiner
grofien Giite und ruhigen Uberlegenheit.
Stets findet man neue Beweise fiir die Cha-
rakterdentung, die Girolamo Moretti in
einem graphologischen Gutachten iiber die
Schrift des Heiligen gegeben hat, in dem er
sagt: ,Die Herzensgiite bestimmt seine gan-
ze Personlichkeit. In seinen Vorstellungen,
Plinen und Bekenntnissen, die er — bevor
er sie verwirklicht oder ausspricht — in aller
Ruhe durchdenkt, offenbart sich manchmal
blitzartig eine ansgeprigte Originalitit. Die
klare Sicherheit des flissigen und ungehemm-
ten Denkens ist erstannlich... Zum Kom-
mandieren verspirt er nicht die geringste
Lust® (I Santi dalla scrittura. S. 837). Man
lese nur etwa folgende Worte an einen Prie-
ster, der dem Bischof einen sehr anmaflenden
Brief geschrieben hatte: ,Ich habe hier das
Amt eines Vaters und Freundes auszuiiben;
greift man aber zu gewissen Argumenten,
werde ich mich gezwungen sehen, anch das
Amt eines Richters zu erfillen® (S. 123). Wer
spiirt aus diesen Worten, dafl man den Bi-
schof hatte einschiichtern wollen? Aber wer
kénnte auch {iberhéren, dafl der Bischof han-
deln wird, wenn er mit Giite nicht zum Ziel
kommt.

Vielen Briefen hat der VI. einige einlei-
tende Zeilen vorausgeschickt, um das Ver-
stindnis zu erleichtern, so dafl es kaum der
Anmerkungen bedarf. Diese enthalten meist
nur die Ubersetzung lateinischer Zitate, die
der HI. Schrift und den romischen Klassikern
entstammen. Ad. Rodewyk S]

Biographie

Gieraths, Gundolf OP: Savona-
rola, Ketzer oder Heiliger?
Eingeleitet und iibersetzt von G. Gie-
raths. Mit 6 Bildtafeln. Freiburg, Her-
der 1961. 302 §., Ln. DM 15.,80.

Savonarola gehért wohl zu den umstritten-
sten Personlichkeiten der Kirchengeschichte.
Papst Alexander VL. hat ihn als Ketzer ver-
brennen lassen, heutige Historiker mdchten
das Wort Ketzer durch das Wort Heiliger
ersetzt wissen. 1955 ersuchte der Bilirgermei-
ster von Florenz den Dominikanerorden, die
Seligsprechung Savonarolas zu betreiben
(S. 40).

Das vorliegende ausgewogene Buch ist eine
gute Hilfe, um sich selbst in der Frage ein

Utteil zu bilden. Einen mutigen Vorstofl zur
Rechtfertigung Savonarolas machte schon
1929 Sebastian Merkle durch seinen Aufsatz
~Der Streit um Savonarola“ (Hochland 25 11
S. 462—485). Was sonst noch in deutscher
Sprache oder an fremdsprachigen Werken
zum Savonarola-Problem erschienen ist, stellt
P. Gieraths in der Literaturiibersicht (S. 199ff.)
zusammen. In einem eigenen lidngeren Bei-
trag schildert der Herausgeber das Leben
Savonarolas auf dem Hintergrund der da-
maligen Zeit. Die Schuldfrage seines grofien
Ordensbruders entscheidet er dahin, daf die-
ser sich objektiv an die Exkommunikation zu
halten hatte, seine subjektive Gutglaubigkeit
aber einwandfrei feststehe (S. 52). Wird das
ausreichen, um darauf einen Seligsprechungs-
prozef aufznbauen?



Buchbesprechungen

Der Schwerpunkt des Buches liegt nicht so
sehr in der Darlegung der geschichtlichen
Tatsachen, als vielmehr in der reichen Aus-
wahl der Schriften Savonarolas. Die einzel-
nen Stiicke werden mehr oder weniger aus-
fihrlich eingeleitet und z. T. auch noch durch
Anmerkungen erkldrt. Aus allem wird ver-
standlich, warum viele in Savonarola einen
Heiligen sehen. Ad. Rodewyk S|

Frassati, Luciana: Das Leben
Pier Giorgio Frassatis. Eine
Nachfolge Christi heute. Mit einem Ge-
leitwort von Karl Rahner S] und vier
Bildtafeln. Freiburg, Herder 1961.234 8.,
geb. DM 17.,80.

Pier Giorgio Frassati, dessen Vater eine
Zeitlang italienischer Botschafter in Berlin
war, wurde frither in Deutschland oft ge-
nannt. Erst von 1933 an hérte man begreif -
licherweise nichts mehr von ihm. Pier Gior-
gio starb im Alter von 24 Jahren (1925) in
Turin und wurde sogleich wie ein Heiliger
verehrt. Er war das Vorbild eines aktiven
katholischen Studenten, der in Italien im
Sinne von Dr. Karl Sonnenschein sich be-
tatigte, mit dem er eng zusammenarbeitete.

Luciana Frassati, die Schwester Pier Gior-
gios, hat bereits einiges iiber ihren Bruder,
vor allem seine Briefe herausgegeben. Wenn
sie nun hier eine Biographie vorlegt, setzt sie
die fritheren Veroffentlichungen als bekannt
voraus. Dadurch erscheint dieses Lebensbild
nicht so reich, wie es eigentlich sein konnte.
Grundthema des Buches ist die These: ,Mein
Bruder ist bestimmt nicht durch den Einflufl
meiner Eltern und der iibrigen Familie das
geworden, was er war, im Gegenteil.“ Der
Vater war Atheist und Herausgeber der
»Stampa“, einer liberalen Zeitung, und die
Mutter fihrte nur ein oberflichliches reli-
gioses Leben. Die Familie hat den Sohn vél-
lig verkannt. Um so deutlicher wird, dafl es
Gottes Gnade war, die diese junge Seele so
kraftvoll formte. Pier Giorgio konnte wirk-
lich sagen: ,Durch die Gnade Gottes bin ich
das, was ich bin“ (1 Kor 15, 10).

Jungen Menschen wird dieses Buch viel
Mut und Anregung geben; christliche Eltern
und Erzieher werden in eindrucksvoller
Weise darauf hingewiesen, was in der Er-
zichung oft ibersehen wird oder beriicksich-
tigt werden mufl. Ad. Rodewyk S]

Tardint, Domenico: Pius XIl.als
Oberhirte, Priesterund Mensch.
Freiburg - Basel - Wien, Herder 1961.
160 S., mit 6 Bildtafeln, geb. DM 9,80.

315

Wenige Menschen haben den verstorbenen
Papst aus jahrelanger Zusammenarbeit so
gut gekannt wie Kardinal Tardini, der ihm
nun auch schon in die Ewigkeit gefolgt ist.
Am ersten Jahrestag des Todes Pius’ XII.
hielt er in der Benediktionsaula des Vatikans
auf den hohen Toten eine Gedichtnisrede,
deren Text den Kern des vorliegenden Bu-
ches bildet (S.23—86). Nach einer kurzen
biographischen Einfithrung kennzeichnet er
in drei Stichworten den Papst: ,Mann des
Friedens — Papst des Krieges®, ,Einsam in-
mitten der Massen“ und ,Sanftmiitig und
heldenhaft®. So entsteht ein Lebensbild vol-
ler Pietat und bester Sachkenntnis. Was dem
Buch aber wohl einen besonderen Wert ver-
leiht, sind die ,Anmerkungen und Doku-
mente“, die einen breiten Raum einnehmen
(S. 87—158) und manches richtig stellen, was
falschlich von Pius XII. behauptet wurde.
Einige Dokumente werden sogar in Faksi-
mile wiedergegeben, so die drei Telegram-
me an den Konig von Belgien, die Konigin
der Niederlande und die Grofiherzogin von
Luxemburg vom 10. Mai 1940, als deutsche
Truppen in diese neutralen Linder einmar-
schierten. Durch den Vergleich mit der von
Kardinal Maglione verfafiten Protestnote
tritt die Denk- und Arbeitsweise des Papstes
besonders deutlich hervor. Kardinal Tardini
weill auch manches von der natirlichen
Schiichternheit und den Hemmungen zu be-

- richten, die Pius XII. sein 6ffentliches Auf-

treten viel schwerer machten, als es nach
auflen scheinen konnte.

Nicht unerwihnt sei, dafl die ersten Seiten
(8—19) des Buches die Gedenkrede bringen,
»die Seine Heiligkeit Papst Johannes XXIII.
als Patriarch von Venedig auf Papst Pius
XII. im Markusdom am 11. 10. 1958 gehal-
ten hat“. Damals ahnte er noch nicht, daf er
der Nachfolger sein wiirde.

Ad. Rodewyk S]

Schiel, Hubert: Clemens Bren-
tano und Luise Hensel. Mit
bisher ungedruckten Briefen. Aschaffen-
burg, Paul Pattloch Uerlag 1956. 152 S.,
Ln. DM 12,—.

Der Vf. widerlegt in der vorliegenden
Abhandlung die bisher allgemein vertretene
Ansicht, Luise Hensel habe noch vor ihrer
eigenen Konversion Clemens Brentano dazu
bewogen, zur katholischen Kirche zuriickzu-
kehren. Brentanos Entwicklung sei bereits
in den Jahren vor der Bekanntschaft mit L.
Hensel in diese Richtung gegangen und wire
wohl auch ohne diese Begegnung zum glei-
chen Ergebnis gekommen. Dagegen sei es
fraglich, ob L. Hensel ohne Brentano den
Weg zur Konversion gefunden hitte, so dafl



316

das Verhiltnis der beiden jetzt geradezu um-
gekehrt erscheint.

In sachlicher Hinsicht kann Schiel genii-
gend Belege anfithren, um seine Ansicht zu
erhidrten. Dariiber hinaus geht er mit einer
leicht riicksichtslosen Sorgfalt den Griinden
nach, die zu der oben skizzierten und bisher
allgemein akzeptierten Darstellung des Ver-
héltnisses zwischen B. und L. Hensel gefiihrt
haben. Er kommt zu dem Ergebnis, dafl die
bisher iibliche Darstellung auf einer vorwie-
gend religiés motivierten ,Stilisierung® L.
Hensels beruht. Aus dem beigegebenen Brief-
material geht hervor, daf sie sich schon frith
damit abquilte, ihr angenscheinlich erotisch
getdntes Verhiltnis zu Brentano — auch vor
sich selbst — in ein rein geistliches umzubie-
gen. Gegen Ende ihres Lebens scheint sie an
ihre eigene Stilisierung geglaubt zu haben.

Die Abhandlung liefert Stoff vor allem fiir
eine neue Biographie Luise Hensels. Dafl es
sich bei ihr um einen schwierigen und zwie-
spaltigen Charakter handelt, war bereits be-
kannt. Hinter Schiels Darlegungen — bei
deren Lektiire man einen gewissen unange-
nehmen Beigeschmack nicht los wird — wird
eine Zerqualtheit sichtbar, die an sehr mo-
derne Storungen des seelischen Lebens er-
innert. Der Fall als solcher diirfte zundchst
den Psychologen interessieren, aber vielleicht
lieflen sich aus einer detaillierten Untersu-
chung fiir einen beschrinkten Personenkreis
auch seelsorgliche Hilfen gewinnen.

G. Hinzmann S]

Halévy, Daniel: Charles Péguy,
Leben und W erk Miinchen, Uer-
lag Anton Pustet 1960. 352 S., Ln. DM
18,80.

Bisher war in deutscher Ubersetzung nur
die Lebensbeschreibung aus der Hand Ro-
main Rollands erschienen (1952), und so sind
wir dankbar, nun von einem weiteren engen
Freund Péguys mehr iiber diesen eigenwil-
ligen und einflufireichen Mann des modernen
franzésischen Katholizismus zu erfahren. Ha-
lévy versucht uns mehr ein geistiges als ein
streng biographisches Bild Péguys zu geben.
Er bemiiht sich, die Doppelbodigkeit seines
adufleren und inneren Lebensgeschehens zu
zeigen. Péguy schirmt sich ab, er will nicht
leicht die Menschen in sein Selbst eindringen
lassen. Immer hilt er etwas vor ihnen ver-
borgen, und wenn es nur das Manuskript sei-
ner ,Johanna“ ist, das der Student auf dem
Boden seines Koffers verbirgt. ,Ich lebe im-
mer auf zwei Ebenen® (20). Zur gegebenen
Zeit schleudert er dann den Menschen mit
echt baurischer Harte seine Mahnungen, Ge-
danken, Verdammungen, Sorgen ins Gesicht,
gleich wie sie es aufnehmen, gleich, ob er da-

Buchbesprechungen

durch Abonnenten seiner ,Hefte“ verliert,
die ihm ohnchin eine nur schmale Existenz
ermoglichen. ,Die Wahrheit sagen, ganz die
‘Woabhrheit sagen, nichts als die Wahrheit, die
unverstellte Wahrheit unverstellt, die lang-
weilige Wahrheit langweilig...“ (77): das
ist sein Programm. Péguy strebt nach dem
Ideal des guten, des vollkommenen Sozialis-
mus, und in gerade Folge seiner Haltung
kommt er zum Glauben zuriick, den er in sei-
ner Jugend fast aus Langeweile verloren
hatte, chne jedoch eigentlich zuzugeben, er
sei unchristlich gewesen. Aber auch in seinem
neu erstarkten Glauben bleibt er ein seltsa-
mer Christ. Er meidet die Sakramente, er
schlieRt sich nicht offiziell der Kirche an, er
versucht nicht seine Familie zu bekehren, er
weist die Bemithungen des Eiferers Maritain
zuriick, weil er solcher Art Christentum nicht
als sein eigenes betrachtet. ,Er war ein
Bauer, der nur sein eigenes Land bearbei-
tete“ (40). Besonders schwer rang Péguy mit
dem Geheimnis der Hélle. Es ging ihm nicht
ein, daf es eine ewige Bestrafung geben kon-
ne. In seinen Schriften taucht diese Frage im-
mer wieder auf.

Sein Weg war hart. Halévy zeigt sehr klar
und mit dem verstehenden Scharfblick des
guten Freundes und Mitarbeiters die politi-
schen und religiosen Schwierigkeiten, die
Auseinandersetzung mit Jaurés und Clau-
del. Hier erkennt auch Karl Pfleger richtig,
wenn er meint, Péguy habe sich von zwei
Moglichkeiten zu leben immer die schwerere
gewihlt. In seinen ,Heften® sieht er eine
Prophetenaufgabe, die er ernst nimmt wie
nichts anderes. ,Durch mich geschieht eine
katholische Wiedergeburt“ (181). Er versudht,
soweit er die ,Hefte“ selbst schreibt, den
Menschen cine tiefere Schau der Welt und
des Heiles zu vermitteln, zugleich anch eine
griindigere Sicht Frankreichs und seiner Auf-
gaben und Maglichkeiten. Das vollendet sich
in seiner ,Eve“ (1913), deren Thema ist:
,Eva, die erste der Frauen, die erste der
Miitter. Denn das ist er, der Siindenfall; Ar-

beit, Mutterschaft, Haushalt, der sinkende

Tag, die Lampe, die man hineinbringt, der
gedeckte Tisch...“ (279). Er will hier ein
Bild der Welt zeigen, wie sie Gott gegeben
hat, ein Bild ,aller Dinge, die gut gelungen
sind“ (280).

Péguy fihlt selbst sein baldiges Ende und
bemiiht sich geradezu hastig, die laufenden
Arbeiten, Polemik und Meditation, zu einem
Abschlufl zu bringen. Er fallt in den ersten
Tagen des Weltkrieges, das Gesicht vergra-
ben in die Erde seines geliebten Frankreich.

Bei der Fiille der Ideen und Ansichten
Péguys kann uns auch Halévy nur einen
Ausschnitt vermitteln, und es 1st verstind-
lich, daf bei diesem Bemithen manche dufiere



Buchbesprechungen 317

Einzelheit zu kurz kommt, die wir uns in
einer vollendeten Biographie wiinschen. Die
Namen und Fakten kommen wie Legionen,
ohne weitere Einleitung und als selbstver-
stindlich bekannt vorausgesetzt. Halévy
konnte wohl bei einem franzésischen Leser
vieles voranssetzen, was ein gebildeter Deut-
scher nicht mehr weifl. Daher wire ein aus-
fihrlicherer Apparat in der deutschen Aus-
gabe sehr zu wiinschen, denn man liest nicht
mehr mit Freude iiber Menschen, die nur in
Andeutungen aufgefiihrt werden. Die Uber-
tragung selbst ist sprachlich recht gut gelun-

gen. Péguy ist fiir die jungen Katholiken
Frankreichs ein Stern, der zu neuen und
fruchtbaren Einsichten fiihrte. Bei uns spricht
seine meditative Art zu schreiben, die langen
Wiederholungen, sein Umkreisen des The-
mas vielleicht nicht so leicht an. Deutlich
zeigt sich das daran, dafl die erste Gesamt-
anusgabe sciner Werke im Deutschen erst 1956
vom Herold-Verlag in Wien veranstaltet
wurde. Dennoch kann uns Péguy manches
sagen, nicht so sehr spekulativ, als bildhaft,
lebendig, erfahren und menschlich gereift.
G. Heussen S]

Christliche Unterweisung

Barth, Alfred: Katechetisches
Arbeitsbuch zum katholi-
schen Katechismus fiir die
Bistiimer Deutschlands. Er-
ginzungsband zum Katechetischen Hand-
buch. Stuttgart, Schwabenverlag 1960.
506 8., geb. DM 14,40.

Dieses Arbeitsbuch stellt eine Art ,Fahr-
plan® fiir die Benutzung des vierbindigen
Katechetischen Handbuchs von demselben
VA£. dar, das schon frither in dieser Zeitschrift
besprochen worden ist (Bd. T u. I11,2 in
GulL 30 [1957] 315; Bd. 111 in GuL 32 [1959]
159). Der erste Teil, der aus Vortragen zur
Einfibrung in die Arbeit mit dem neuen
Katechismus entstanden ist, gibt einige kurze
Hinweise auf die Theologie und die Methode
des neuen Katechismus. Im zweiten Teil
folgen — auf durchschnittlich eine halbe
Seite zusammengedringt — theologisch-ke-
rygmatische Vorbemerkungen zu den einzel-
nen Lehrstiicken. Am umfangreichsten ist
der dritte Teil des Werkes. Er enthilt drei
vollstindige Arbeitspline fiir den Unterricht,
die alle von der Voraussetzung eines vier-
jihrigen Katechismusunterrichts (5. bis 8.
Schuljahr) ausgehen. Sie unterscheiden sich
dadurch voneinander, dafl der gesamte Stoff
bald ausfithrlicher, bald gedrangter aufge-
gliedert ist, je nachdem ob cine, zwei oder
drei Wochenstunden fiir die Durchnahme des
Katechismus zur Verfiigung stehen. Dabei
werden fiir jede einzelne Unterrichtsstunde
das zu behandelnde Lehrstiick mit den Merk-
sitzen, das Unterrichtsziel und hin und wie-
der ein passendesLied angegeben.Dann folgt
ein Vorschlag zur bildhaften Veranschauli-
chung des Stoffes sowie der duflerst knapp
gehaltene Gedankengang der Katechese. Der
V{. scheint es sich zur Regel gemacht zu ha-
ben, ohne Riicksicht auf dogmatische oder
methodische Schwierigkeiten des Lehrstiicks
nicht mchr als eine halbe Seite in ziemlich
weitem Druck auf ein Stundenbild zn ver-

wenden. Er verweist oft (wenn auch nicht
immer) auf sein Handbuch. Doch sind diese
Hinweise im ganzen so sparlich, dafl leicht
der Eindirudk entstehen kann, als stehe das
Arbeitsbuch® allzuschr neben dem ,Hand-
buch®, anstatt mit ihm zu einer organischen
Einheit zu verwachsen. Man fragt sich, war-
um der Vf. selbst das reiche Material seines
Handbuches nicht viel mehr in diesem Ar-
beitsbuch herangezogen und ausgewertet hat.
Dann wiren viele Wiederholungen wegge-
fallen, die ohnehin nicht leicht zu vermeiden
sind, wenn derselbe Stoff dreimal in verschie-
dener Anfgliederung angeboten wird. Im-
merhin findet hier jeder, der das Handbuch
wegen oder trotz seiner Fiille von Gedanken
und Beispiclen schitzt, einen Leitfaden, mit
dem er sich besser zurechtfinden und den
Stoff ein wenig ordnen kann. H. Finé §]

Padberg, Rudolf: Erasmus als
Katechet. Der literarische Beitrag
des Erasmus von Rotterdam zur katho-
lischen Katechese des 16. Jhds. Eine Un-
tersuchung zur Geschichte der Katechese
(Untersuchungen zur Theologie der Seel-
sorge, Bd. 9). Freiburg, Herder 1956.
168 S., kart. DM 10,—.

Ohne Zweifel hat Erasmus von Rotterdam,
der Fiirst der Humanisten, der Freund des
hl. Thomas Morus, der hochgeschitzte Leh-
rer von Kardindlen wie von Reformatoren,
eine Rehabilitierung oder wenigstens ein ge-
schichtliches Verstehen ldngst verdient; es
mehren sich die Arbeiten, die ihm gerecht zu
werden versuchen, ihm, dessen gesamtes
Schrifttum Papst Paul IV. auf den Index
setzte. Padberg stellt uns nun einen gliu-
bigen und dogmatisch wie biblisch tiefgehen-
den Katecheten vor. Ich mufl gestehen, die
vielen Belege, die Padberg anfiihrt, sind
iiberzeugend. Die Frage allerdings, wie das
zu dem manchmal sogar kontrir negativen



318

Bild pafit, das, um ein paar moderne, katho-
lische Namen zu nennen, Jedin, Lortz, Iser-
loh, in einigen Ziigen sogar A. Auer (91)
von Erasmus entworfen haben, bleibt wohl
bestehen.

Wir lernen nimlich hier nur den Kateche-
ten Erasmus kennen, in seinem kiirzeren Ge-
dicht ,Christiani hominis institutum® und in
dem lingeren Dialog ,Explanatio symboli
apostolorum . ..“: eine kurze Einfiihrung in
die Diskussion um Erasmus und in die sehr
negativ beurteilte katechetische Situation um
1500 6ffnet den Weg zur eingehenden Be-
handlung dieser beiden Katechismen.

Als Schwachen des Erasmus treten seine
Vorliebe fiir das Formale hervor, sein riick-
wirts gerichteter Blick auf eine idealisierte
christliche Antike, die Blasse in der Darstel-
lung der kirchlichen Autoritat, die Vernach-
lassigung der konkreten Geschichtlichkeit des
Glaubens.

Aber von dem humanistischen Christen-
tum, das Dogma, Gnade und Gebot gegen-
iber der Eigenkraft des Menschen in den
Hintergrund treten 1afit, findet man nichts;
im Gegenteil: sein ,katechetisches Ei des Ko-
lumbus® (139) ist der Glaube, der durch die
Liebe wirksam wird; hier ruht er auf dem
von ihm hochgeschitzten Thomas v. Aquin
und geht iber ihn hinaus zuriick zur Patri-
stik und zur Schrift, wo er den vergessenen
»mystischen“ Kirchenbegriff findet (53). Von
dieser Kirche her kann er auch die Sakra-
mente in die Glaubensbotschaft einordnen
(181); dazu die Konzentration auf die Liebe
(126), die Betonung der Stellung Christi
(188), alles auf dem Hintergrund der un-
verkurzten paulinischen Heilsbotschaft: das
* sind einige Wesensziige seiner katechetischen
Leistung. -

Dazu kommt noch, als das typisch Erasmi-
sche, sein weit iiber das Niveau der damali-
gen Zeit hinausgehendes padagogische Ge-
schick, mit dem er das Wesentliche sieht, ein-
fach gliedert und in die plastische Bilderwelt
hineinstellt.

Sicherlich wird man in Zukunft den Kate-
cheten Erasmus iiber dem Humanisten nicht
mehr vergessen dirfen.

Von der Seite des Nichtfachmanns sei noch
angemerkt, dafl man bei einem Vergleidh,
der zuungunsten der Ignatiamischen Exer-
zitien austillt, sich nicht gut einzig und allein
auf Sierp, Hochschule der Gottesliebe, be-
rufen sollte (114, A. 257). Hier hitte der
sonst so belesene Autor sich mehr umsehen
miissen, falls man schon die ,Exercitia spi-
ritualia®, die ja kein Buch sind, sondern
vollzogen werden wollen, literarisch wertet.

J. Sudbrack S]

Buchbesprechungen

Exeler, Adolf: Eine Frohbot-
schaft vom christlichen Le-
ben. Die Eigenart der Moraltheologie
J. B. Hirschers. Freiburg-Basel-Uien,
Herder 1959. XU u. 316 S., Ln. DM
21,80.

Exeler, ein junger westfédlischer Theologe
— jetzt in der Seelsorge am Nordrand des
Ruhrgebietes titig — bietet uns mit dieser
Studie einen Diskussionsbeitrag iiber die
Frage nach einer giiltigen Gestalt der Moral-
theologie. In seinen umfangreichen, oft sehr
ins Detail gehenden Untersuchungen iiber die
Moraltheologie Johann Baptist Hirschers
(1788—1865) versucht er zu beweisen, dafl
wir auch heute in der moraltheologischen
Disziplin diber Hirscher nicht hinausgekom-
men sind, ja daB wir — wie F. X. Linsen-
mann es [872 sagte — ,in bedeutenden
Punkten hinter thn zurfickgekommen sind.”
Der V1. zeichnet im 1. Kapitel ein historisch
genaues Portrat Hirschers und gibt in chrono-
logischer Reihenfolge einen erschépfenden
Uberblick iiber dessen Werk. Das 2. Kapitel
hingegen entwirft in aller Breite Hirschers
moraltheologisches Programm, das sich in
folgenden sechs Grundprinzipien konzen-
triert:

1. Das sittliche Leben des Christen ist
nichts anderes als die Offenbarungswahrheit,
insofern sie im Menschen wirksam ist.

2. Die hochste Idee, in der sich alle géttli-
chen Offenbarungen konzentrieren, ist die
Idee des Reiches Gottes. Diese hochste Idee
mufl durch das sittliche Leben verwirklicht,
bzw. in ihrer Verwirklichung von der Mo-
raltheologie dargestellt werden.

3. Das Eine und Hocdhste, was der Mensch
tun soll, ist durch die Offenbarung bereits
festgestellt. Der Morallehrer muf§ also mit
der durch die Offenbarung vorgegebenen
héchsten Idee seine Untersuchung beginnen;
erst von dort aus fragt er nach der Anlage
des Menschen und sucht schliefilich vom glei-
chen Ausgangspunkt her die verschiedenen
Krifte der sittlichen Anlage zu verstehen.

4. Das sittliche Leben des Christen ist ein
organisches Ganzes, durch und durch von
einem Prinzip getragen. Hirscher beschreibt
deshalb in seinem Werk, wie das sittliche
Leben des Christen in allen Einzelheiten
aus dem einen Prinzip hervorgeht, da sich
nur so eine klare Anschauung dessen ergibt,
was der Christ tun soll.

5. Eine Moraltheologie, die den Geist des
Evangeliums nicht verfilschen will, darf sich
nicht mit Minimalforderungen begniigen,
sondern muf} die christliche Vollkommenheit
als Ziel jedes Christen hinstellen.



Buchbesprechungen

6. Hirscher will eine bewufit kirchliche
Moraltheologie. Die Verwirklichung des Rei-
ches Gottes auf dieser Erde stellt er als ein
Werk der Kirche dar. Da er die Kirche jedoch
als vom Heiligen Geist beseelte, als immer
junge und produktive versteht, fordert er
einen bestindigen Fortschritt bei aller Bin-
dung an die Lehrtradition.

In weit ausholender Darstellung riickt Exe-
ler diese Grundprinzipien Hirschers neben
die moraltheologischen Systeme vor und nach
ihm und legt fiberzeugend die Mifiverstind-
nisse und falschen Argumentationen im Ur-
teil Scheebens und Kleutgens dar.

Worum es Hirscher zu seiner Zeit und
nun mit diesem Band Exeler geht, hat Joseph
Mausbach 1911 in seinem Werk ,Die katho-
lische Moral und ihre Gegner® richtungwei-
send formuliert: Weder die kasuistische noch

319

die scholastisch-spekulative Darstellungswei-
se konne man als die eigentliche katholische
Moral ansprechen. Diese ist nach ihm ,eine
uniibersehbare reiche Literatur aszetisch-my-
stischer und homiletischer Art, die der posi-
tiven Seite der Moral gewidmet ist“.

Ein einfaches ,Zuriick zu Hirscher® wire
wobl nicht die richtige Folgerung aus die-
sem Buch. Denn gerade heute kann sich die
Moraltheologie nicht einfach an einer héch-
sten Idee allein orientieren. Sie mufl viel-
mehr fir ihre giltige Gestalt auch die Fra-
gen miteinbeziehen, die sich von den Sach-
gebieten des menschlichen Lebens her (Me-
dizin, Wirtschaft, Politik usw.) so zahlreich
stellen und die hauptsichlich den Gegenstand
der letzten kirchlichen Lehrduflerungen auf
diesem Gebiet bildeten.

G. Soballa §]

Psychologie und Psychotherapie

Miiller-Eckhard, Hans: Welt-
bewdltigung. Uom entseelten und
eigentlichen Leben. Stuttgart, Klett-Uer-
lag 1959. 255 S., Ln. DM 14,80.

Der V1. ist durch seine Biicher , Die Krank-
heit, nicht krank sein zu kénnen®, ,Das un-
verstandene Kind“, ,Grundlagen der Ge-
schlechtserziehung“ bekannt geworden. Als
Psychotherapeut hat er einen tiefen Einblick
darin gewonnen, wie entseelt fiir viele das
Leben heute ist. Als gliubiger Christ versucht
er, die Dinge, die durch eine falsche Philoso-
phie oder eine ungesunde Lebensfiihrung
entstellt worden sind, wieder richtig zu stel-
len und zu zeigen, wie man im richtigen Sin-
ne mit der Welt fertig werden kann. Von
dieser ,Bewaltigung® spricht er nicht nur im
allgemeinen, sondern zerlegt sie in viele
Einzelaspekte. Demgemifl sprechen die Ka-
piteliiberschriften von der Bewiltigung der
Mutter, der seelsorgerischen Autoritit, der
niitzlichen Liige, der iibersinnlichen Wirklich-
keit, der Anarchie des Unbewufiten, des un-
verdienten Leids, von Arbeit, Mufie und Lie-
be, der geschlechtlichen Wirklichkeit, des
Gutseins, der Psychotherapie, der Ehe usw.
Das Buch ,tritt als Verteidiger des cinzel-
nen Menschen auf, indem es den heutigen
Menschen in seiner Ausgeliefertheit deutet
und die unabweisbaren Wirklichkeiten er-
kennt, die einzig und allein mit dem Men-
schen ganz allgemein zusammenhingen, und
nicht etwa so, dafl es diesen Menschen einfach
entschuldigt und ihm eine psychologische Ab-
solution erteilte“ (S. 11). An vielen Beispie-
len wird gezeigt, wie verschiedenartig die
Versuche einzelner Menschen sind, sich mit
den Gegebenheiten ihres Lebens auseinan-

derzusetzen. Daraus ergibt sich vielfach von
selbst, wie es gemacht werden soll, aber
lingst nicht immer. Im Grund fehlt den
wegweisenden Richtlinien des Vf.s die be-
griffliche Klarheit und — vom katholischen
Standpunkt aus gesehen — die theologische
Exaktheit. Als Beispiel fithren wir einen
Satz aus dem Kapitel ,Die Notwendigkeit
der Askese“ an: ,Jede Askese, die dem Leib
beispielsweise das Notwendige versagt und
den Elan der Krifte reduziert, kann nur eine
falsche sein. Es ist selbstverstindlich, daf
auch ein religiéses Dasein, das auf einer un-
natiirlichen Lebensweise fufit, absurd und
grotesk bleibt. Das Unnatiirliche ist noch nie
die Voraussetzung fiir das Ubernatiirliche ge-
wesen“ (S. 141). Das ist nur halb richtig.
Wie stehen denn die Asketen der dgyptischen
Wiiste, ein Antonius oder Paulus, und erst
recht in Syrien Simon der Stylite in dieser
Beleuchtung da! Aus der groflen Schar der
Heiligen, die doch wahrhaftig die Welt be-
wiltigt haben, bringt der V{. keine Beispiele
und erhdlt infolgedessen von ihnen auch
keine Korrektur seiner Ideen. Und eine solche
Korrektur wire an manchen Stellen notwen-
dig, etwa fiir den Satz: ,Die Verkiindigung
ewiger Verdammnis fiir ein geeignetes Mittel
zur religiésen Erziehung zu halten, beweist
lediglich die Regie der falschen, d. h. gewalt-
samen Autoritit.“ Aber Christus hat von
einer solchen Verdammnis gesprochen. War
seine Autoritit eine falsche? Ein anderer
Punkt ist die Einstellung des Vf.’s zur ,offi-
ziellen Medizin“. Seine Abwehrstellung ihr
gegeniiber hat manch Berechtigtes, aber er
geht doch viel zu weit, wie schon frither bei
der Besprechung seinesBuches iiber dasNicht-
krank-sein-kénnen ausgefiihrt wurde (Geist
und Leben 27 [1954] S. 475).



320

Wenn man sich auch auf der cinen Seite
iiber so manchen mutigen Vorstofl, den der
Vi. wagt, und iiber die vielen Anregungen,
die er gibt, freut, so kann man seines Buches
als Ganzes gesehen doch nicht recht froh wer-
den. Dazu bediirfte es einer viel grofieren
philosophischen und theologischen Prézision

im Grundsitzlichen.
Ad. Rodewyk S]

Zarncke, Lilly: Psychologie und
Glaube. Eine Auseinandersetzung
mit den Systemen der Tiefenpsychologie.
Berlin, Morus-Uerlag 1960. 189 S., Ln.
DM 8,80.

Die durch ihre Schriften zur Kinder- und
Jugendpsychologie bekannte Vf. betrachtet
auch in diesem Buch die Auswirkung der
verschiedenen tiefenpsychologischen Systeme
vor allem auf das Kind. Sie geht dabei ganz
vom katholischen Standpunkt aus und zeigt,
wie unheilvoll sich eine falsche weltanschau-
liche Einstellung des Psychotherapeuten aus-
wirken kann. Am eindrucksvollsten treten
die Folgen in dem Kapitel ,Orientierung
des Gewissens* zutage, wo der Fall behandelt
wird, wie eine Zwanzigjshrige, die ein Ver-
hiltnis mit einem verheirateten Mann hat,
in den sich daraus ergebenden inneren
Schwierigkeiten von Vertretern der verschie-
denenen Systeme beraten wird. Wer wird es
wollen und wagen, ihr im christlichen Sinne
ihre Grenzen und Pflichten zu zeigen? Oder
was ist zu sagen zu dem ,Agressionsraum®, in
welchem die Kinder hemmungslos ihren Zorn
usw. abreagieren konnen, aber nicht lernen,
ihren Zorn zu beherrschen und Ricksicht zu
nehmen auf den Mitmenschen. L. Zarncke
rdumt mit manchen verhingnisvollen apodik-
tischen Sitzen auf. So stellt sie z. B. der Ten-
denz, die Eltern fiir alle Fehlentwicklungen
des Kindes verantwortlich zu machen, sehr
bestimmt den Satz entgegen: ,Es liegt nicht
immer an den Eltern!“ und hilft damit man-
cher Mutter, die sich in Selbstvorwiirfen zer-
griibelt, die Dinge wieder in richtiger Distanz
zu sehen. Lehrer und Erzieher (in des Wor-
tes weitester Bedeutung) finden in dem vor-
liegenden Buch auf jeden Fall viele Anre-
gungen und Gesichtspunkte, die ihnen in
einem konkreten Fall richtungweisend sein
kénnen. Ad. Rodewyk S]

Angst und Schuld in theo-
logischer und psychothera-
peutischer Sicht. Herausg. von
V. Bitter, Stuttgart, Ernst Klett Uerlag
(1959). 186 S., Ln. DM 9,80.

Buchbesprechungen

Die Tagungen der Stuttgarter Gemein-
schaft ,Arzt und Seelsorger” sind bekannt.
Ihre Vortrige wurden jeweils in Budiform
herausgegeben. Die Themen der letzten Jah-
re lauteten: ,Meditation in Psychotherapie
und Religion® (1957), besprochen in dieser
Ztschr. 82 (1959), 801ff., ,Magie und Wun-
der® (1958), ,Angst und Schuld“ (1959). Von
den Vortrigen zum letztgenannten Thema
scheinen uns folgende fiir die Leser dieser
Ztschr. besonders erwidhnenswert: Maria
Wandruzka, Was weif die Sprache von
der Angst; Jutta von Graevenitz,
Angst und Schuld in der Ehe; Karl Rah-
ner, Schuld und Schuldvergebung.

Aufschluireich ist zunichst die Feststel-
lung Wandruzkas, dafl Furcht und
Angst von der Sprache her nicht unterschie-
den werden konnen; beide Worte werden
synonym gebraucht. Gut ist ferner der Hin-
weis, daBl es ,Angst vor dem Nichts“ (Hei-
degger) nicht gibt. ,Angst, so sagt uns die
Sprache, ist (immer) Angst vor etwas: vor
dem Bésen, der Erbostheit, dem Zorn, der
Waut, dem Ha und wm das Gute, die Liebe.
Angst ist zuriickschreckende Haflangst und
umklammernde Liebesangst, Verfolgungs-
angst und Verlustangst, die beiden Angste,
die sich in so vielen Angstvorstellungen und
Angsttriumen miteinander verquicken...“
(20). Diese Feststellungen kénnen von der
Psychoanalyse gestiitzt werden. —v.Grae-
venitz spricht mit grofler Offenheit und
Aufrichtigkeit von den Schwierigkeiten in
der Ehe und gibt treffende Aufschliisse iber
Schwierigkeiten, die geschichtlich begriindet
sind, und andere, die im einzelnen Menschen
ihre Ursache haben. Es scheint uns auch
durchaus angebracht, die Fragwiirdigkeit in-
tellektueller Aufklirung tiefenpsychologi-
scher Art einmal ins Licht zu riicken. Die nur
mit dem Verstand erfafite Wirklichkeit kann
Hemmungen nicht beseitigen; soll sie bewail-
tigt werden, muf} sie irgendwie erlebt wer-
den. Der Vortrag enthilt weiter viele gute
Bemerkungen zu Freud: iiber Schuld und
Haltlosigkeit, Ubertragung, Verhiltnis zu
den Eltern in uns und zum Vergeben ihrer
Schuld usf. — Rahner legt das Haupt-
gewicht auf das Grundaxiom, daf Schuld nur
in Freiheit gewirkt werden kann. Er versucht
darum, den Raum der Freiheit abzustecken.
Vieles von dem, was sich als frei gibt und als
frei imponiert, ist es nicht. Umgekehrt kann
aber auch aus dem schicksalhaft Aufgegebe-
nen, etwa aus der Krankheit, Schuld hervor-
gehen, obwohl es selbst keine Schuld ist oder
zu sein braucht. — Dem Seelsorger gibt das
Buch manche Anregung, zumal in einer Zeit
erhohter Lebensschwierigkeiten.

H.Thurn S]





