
Das himmlische Jerusalem 

Von Hans Wulf SJ, z. Zt. München 

Der heilige Thomas von Aquin war der Ansicht, daß das Heil des Men- 
schen, seine eschatologische Vollendung, nicht nur die unmittelbare Schauung 
Gottes voraussetze und als wesentliches Element enthalte, sondern eben darin 
eigentlich bestehe1. Denn in der Kontemplation, so meint er, verwirkliche sich 
der Mensch, der ein geistbestimmtes Wesen ist, am meisten selbst. •Deswegen 
wird auch in der göttlichen Schrift unter den übrigen Lebensformen am mei- 
sten die beschauliche empfohlen, da ja der Herr sagt: ,Maria hat den besten 
Teil erwählt' • will sagen: die Beschauung der Wahrheit •, ,der nicht von 
ihr wird genommen werden' (Lk 10, 42). Es beginn nämlich die Kontempla- 
tion der Wahrheit in diesem Leben, aber vollendet wird sie im künftigen, 
wohingegen das tätige und politische Leben die Grenze dieses Lebens nicht 
überschreiten wird" (S. c. g. III, 63). Daß diese Sentenz des allgemeinen 
Lehrers der Kirche nicht so sehr von biblischen als von philosophischen, 
näherhin griechischen Denkmotiven, gespeist worden ist, dürfte heute unbe- 
stritten sein2. Auch die Heilige Schrift redet vom Schauen Gottes durch die 
Vollendeten, Engel und Menschen (Mt 18,10; 1 Kor 13,12; Apok 22,4), aber 
vorbetont wird eine andere Bildwelt in Anspruch genommen, um das end- 
zeitliche Heil zu beschreiben3. Im 21. Kapitel der Geheimen Offenbarung 
wird das Eschaton als neue Schöpfung gesehen, als heilige Stadt, in der Gott 
selbst unter den Menschen wohnt. Das endgültige Heil des Menschen ist also 
mehr als bloße Schau; es besagt die Lebensgemeinschaft mit Gott. Versuchen 
wir das anhand des genannten Textes näher darzulegen. 

•Und ich sah einen neuen Himmel und eine neue Erde: denn der erste 
Himmel und die erste Erde waren vergangen, und (auch) das Meer ist nicht 
mehr da" (Apok 21,1). 

Wir Menschen sind Wesen, die Geist und Leib sind, verleiblichter Geist 
und vergeistigter Leib; weil Leib, deshalb in und aus der Erde. Die alte Erde 
unter dem alten Himmel ist der Ort unserer Existenz. Diese Existenz wird 
aber als seltsam zwiespältig erfahren. Gewiß, wir sind in der Erde behaust 
und beheimatet, zuweilen sogar mütterlich geborgen. Sie ist uns anvertraut 
und aufgegeben. •Machet euch die Erde Untertan" (Gen 1,28). Sie ist das uns 
vorgegebene Material, aus dem wir unsere eigene Welt zu bauen haben, Welt 
der Kultur, Erde, in der sich unser Geist, das menschliche Ingenium, verleib- 
lichen soll und zuweilen in strahlenden Schöpfungen verleiblicht hat. 

Erde ist aber auch alles verschlingender Moloch, dräuender Abgrund, Tal 
der Tränen, geöffneter Rachen, der die Dämonen der Tiefe aus sich heraus 
entläßt. Sie ist auch •Meer", in dem die elementaren Mächte (scheinbar) 

1 •(Im Hinblick auf Seligkeit) folgt, daß, weil Gott allein von Wesen Wahrheit ist, seine 
Schauung vollkommen selig macht" (S. Th. 1, 2 qu 3 a 7; vgl. auch S. c. g. III, 27). 

2 Vgl. E. Coreth: In actione contemplativus, in: ZKTh 76 (1954) 55•58; 61•64. 
3 A. Brunner •Gott schauen" in: ZKTh 73 (1951) 218. 



322 Hans Wulf 

unbezwungen hausen, so daß die •ganze Welt im argen liegt" (1 Jo 5, 19). 
Sie ist, verführt von der alten Schlange, böse geworden und sündig. Sie ist 
auch verwüstete Erde, auf der der Mensch umgetrieben wird wie Kain, der 
erste Mörder seines Bruders, der •unstet und flüchtig" (Gen 4, 14), keine 
bleibende Stätte mehr auf ihr fand. 

So ist der Mensch dieser Erde hin und her gerissen; auf der einen Seite 
•namenlos zu ihr entschlossen" wie es Rilke beschwor4, und doch, auf der 
anderen Seite, angstvoll harrend eines drohenden Untergangs. Und eben ein 
solcher hängt, wie die Wolken aus atomaren Explosionen, über dieser Welt. 
Der Mensch scheint nicht nur sich selbst vernichten zu können, sondern heute 
auch seine Erde. 

Können wir in dieser Situation noch Hoffnung haben? Wir können es im 
Raum des Glaubens. Durch Gottes offenbarendes Wort wissen wir, daß die 
Erde, die sündige und todverfallene, das Blut des unschuldigen Gottessohnes 
in sich hineingetrunken hat. Dadurch ist sie entsühnt worden. Christus 
•machte Frieden durch sein Blut am Kreuz" (Kol 1, 20). Mehr noch! Aus der 
geöffneten Seite des Herrn, aus seinem Herzen, sind •Ströme lebendigen 
Wassers geflossen" (Jo 7, 38), der Geist, der •ausgegossen wurde über alles 
Fleisch" (Act 2, 17). Gott selbst hat sich in Christus in die Welt hinein- 
gegeben. Der Heilige Geist Gottes selbst west in ihrem Schöße. Gewiß, noch 
seufzt sie, noch liegt sie in Wehen. Doch es sind die Wehen einer Geburt, 
einer Neu-Geburt. Die Erde kreißt. Die neue und endgültige Gestalt soll 
geboren werden. Alles Kreatürliche soll teilhaben an •der herrlichen Frei- 
heit der Kinder Gottes" (Rö 8,21). Somit ist nicht Untergang das letzte Wort 
in der Geschichte, sondern Aufgang und Verwandlung. Der siebente Tag, 
der nur einen Morgen, aber keinen Abend mehr hat5 kommt, der Tag, an 
dem der •Morgenstern aufgeht in den Herzen" (2 Petr 1, 19). Am Ende 
wird es heißen: •Das Alte ist vergangen, seht, es ist alles neu geworden (2 
Kor 5, 17). 

•Und die heilige Stadt, das neue Jerusalem, sah ich aus dem Himmel 
herabsteigen von Gott her, bereitet wie eine Braut, die sich für ihren Gemahl 
geschmückt hat" (Apok 21, 2). 

In welcher Weise stellt sich die verwandelte Erde dar? Sie ist • und das 
ist sehr bedeutsam für die eschatologische Existenz des Menschen • Ort einer 
neuen •Stadt", eines Gemeinwesens, das •neues Jerusalem" genannt wird 
und so •Stadt des lebendigen Gottes" (Hebr 12, 22) ist, nicht nur von ihm 
geschaffen, sondern Bereich seiner besonderen Gegenwart. In dieser •Stadt" 
werden die Vollendeten wohnen, diejenigen, die schon irdisch ihre eigent- 
liche Heimat, genauer ihr •Bürgertum" (Phil 3, 20) in den Himmeln fanden. 
Immer sollte der Mensch •Bürger" sein; schon seine paradiesische Daseins- 
gestalt war auf eine •Polis" hin ausgerichtet6. Doch seine •politische" Existenz 
verdarb durch die Sünde und sein Staat kann zum •Tier aus dem Meer" 
(Apok 13,1) werden, zum •Drachen", der angebetet wird (Apok 13,4). Doch 

4 Duineser Elegien, Leipzig (1923), 9. Elegie, S. 35. 
5 S. Thomas, Sent. 2 d. 15, 3, 2 ad 8. 
6 S. Th. 1 q 96 a 4; 1, 2 q 94 a 2. 



Das himmlische Jerusalem 323 

auch die Welt, sofern sie durch politische Ordnungen; verfaßt ist und verfaßt 
sein muß, ist im Sterben Christi erlöst worden; damit auch das •bürgerliche" 
Leben des Menschen, das die Dimension des Irdischen immer schon über- 
schreitet und erst ganz zu sich selber kommt in jenem •Bürgertum" (Phil 
3, 20), das in der himmlischen Stadt Jerusalem gelebt wird7. Das aber ent- 
spricht ganz und gar dem Sein, des Menschen, der gleichursprünglich und 
gleichwesentlich einzelner in Gemeinschaft ist und somit nur als solcher voll- 
endet werden kann. 

Die politische Existenzform des ewigen Menschen ist Gnade. Das himm- 
lische Jerusalem wird von oben gebaut und gründet im Abstieg Gottes, zuerst 
und zuletzt in seiner Inkarnation. Die endgültig heile politische Existenz ist 
demnach nicht die Folge einer natürlichen Dynamik des Menschen, nicht 
immanente Entfaltung seiner naturhaften Potenzen, sondern einer realen 
Einung von Natur und Obernatur. Denn Gottes Abstieg entbindet im Men- 
schen eine neue, von oben geschenkte Möglichkeit des Aufstiegs. Gottes Kraft 
hat so die menschliche Ohnmacht ergriffen, daß sie zu einer Macht geworden 
ist, die alles bloß Natürlich-Welthafte übersteigt und erst in der unmittelbar- 
liebenden Begegnung mit Gott seine Ruhe findet. •Auf dich hin hast du uns 
geschaffen, und unruhig ist unser Herz, bis es ruhet in dir"8. Die Gestalt 
dieser Begegnung aber ist die eines bräutlichen Bundes. Denn die von Gott 
geschaffene und angerufene Erde ist •Braut" (Apok 13, 2). Als solche hat sie 
geantwortet in der Dynamik des ihr geschenkten Heiligen Geistes, hat sie 
sich geschmückt und schmückt sich weiter bis zum Ende ihrer irdischen Tage. 
So ist sie bräutlich zubereitet für ihren •Bräutigam" (Apok 21, 2). Zwar ist 
die Hochzeit schon geschlossen. Sie ist gefeiert •im Blute des Lammes" (Apok 
7, 14). Doch die reine Fülle der •Braut" steht noch aus. Noch rufen •Braut 
und Geist", die •Braut" in der Begnadung durch den •Geist": •Komm!" 
(Apok 22, 17). Somit verwirklicht sich das Heilsgeheimnis Gottes und der 
Welt, das Geheimnis Gottes in Bezug auf diese Welt, in der Bewegung von 
Abstieg und Aufstieg. Gott ist in Christus in das Unterste der Erde abgestie- 
gen, um mit ihr und uns, die wir aus Erde sind, aufzusteigen über alle Him- 
mel (Eph 4, 9•10). Und immer ist das himmlische Leben vermittelt durch 
Christus, sich vollziehend im Geheimnis der •Hochzeit des Lammes" (Apok 
19,7). 

•Und ich hörte eine mächtige Stimme vom Throne her rufen: Siehe, das 
Zelt Gottes bei den Menschen, und er wird bei ihnen wohnen, und sie werden 
sein Volk sein und Gott selber wird bei ihnen sein" (Apok 21, 3). 

Schon durch die Benennung der eschatologischen Stadt durch den Namen: 
•neues Jerusalem" und durch das Attribut •heilig", wird deutlich, daß Gottes 
besondere Gegenwart in dieser •Stadt" ausgesagt werden soll. Diese The- 
matik wird nun noch ausdrücklicher entfaltet. Gott wollte Gemeinschaft mit 
den Menschen, wollte sie in ihrer höchsten Form, wollte sie so, daß er sich 
selber hineinschenkte in das Herz des Menschen, sich ihm zutiefst verband. 

7 Wir können also dem Satz des hl. Thomas aus S. c. g. III. 63 nicht zustimmen, der lautet: 
•activa vero et civilis vita huius vitae terminos non transcendunt". 

8 S. Aug. Conf. I. 1. 



324 Hans Wulf 

Unüberbietbare Höhe dieser schenkenden Bewegung Gottes ist das Geheim- 
nis der Inkarnation. In ihm wurden Gott und Mensch am innigsten eins. An 
dieser Einung aber sollen alle Menschen aus Gnade teilhaben. So waren im 
reinen Anfang der Welt alle in Christus und auf ihn hin zum Heil berufen 
(Kol 1,16). Die Sünde durchkreuzte Gottes ursprünglichen Willen. In Adam fiel 
die Menschheit aus Gottes Nähe heraus. Doch wo die menschliche Sünde groß 
geworden ist, wurde Gottes Gnade noch größer (Rö 5, 20). Und so berief er 
das Volk Israel zum Bundes-Volk. Die Synagoge wurde zum Unterpfand 
des allgemeinen Heilswillens Gottes. Alle Völker sollen zum Berg Sion pil- 
gern (Rö 11,26•27), alle von dorther das Heil gewinnen. Denn auch Israels 
Versagen vernichtete nicht Gottes Heilsplanung. Er berief sich ein neues 
Bundes-Volk. Er begründete in Christus die Kirche, die •Gemeinde der 
Herausgerufenen" (Ekklesia: Mt 16,18), die •Zeichen (des Heils), aufgerich- 
tet unter den Völkern" (Vat. Konzil), ist. Sie ist Zeichen, die das Heil, enthüllt 
und verhüllt zugleich, enthält. Sie ist das sakramentale •An-Wesen Gottes" 
(1 Petr 4,17). Am Jüngsten Tage aber wird die Zeit der Kirche zu Ende sein; 
sie wird • in ihrer Gestalt, nicht in ihrer Substanz • zur endgültigen Gottes- 
gemeinde umgewandelt. Das überzeitlich-ewige Leben beginnt und dauert 
ohne Ende. Dieses Leben aber ist die unverhüllt-liebende Einung mit Gott 
im Mitvollzug der verklärten, vollendeten Existenz Christi. Gott wird in der 
Mitte des Herzens, in einer Ekstase des Herzens, überselig erfahren, ohne 
•Spiegel", ohne •Rätselbild", nicht •stückweise", sondern von •Angesicht zu 
Angesicht" (1 Kor 13, 12). Noch einmal wird deutlich: die neue Erde unter 
dem neuen Himmel ist schlechthin heiliges Land, alle Profanität ist vernich- 
tet, •Gott ist alles in allem" (1 Kor 15, 28). Die ganze Schöpfung läßt Gottes 
Herrlichkeit transparent werden, brennt in dieser Herrlichkeit zu seiner 
größeren Ehre. 

• Und er wird jede Tyrone aus ihren Augen wegwischen, und der Tod wird 
nicht mehr sein; weder Trauer, noch Jammer, noch Mühsal wird mehr sein; 
denn die erste Schöpfung ist vergangen" (Apok 21, 4). 

Doch nicht nur Gottes Herrlichkeit ist der Glanz der neuen Erde und nicht 
nur seine Verherrlichung ist ihr Auftrag; sie ist auch der endgültige Ort des 
Heils der Menschen. Die alte Schöpfung ist in der Sicht des 21. Kapitels der 
Geheimen Offenbarung durch mannigfaltige Leiden charakterisiert, zumal 
und alles einbegreifend durch den Tod. Dieser ist der greifbarste Ausdruck 
des Verlustes jener anfänglichen Heilheit, in der sich der Mensch selber ganz 
hatte • was noch nichts aussagt über die zeitliche Erstreckung dieses Sich- 
Habens9 • und sein Wesen so besaß, daß er von außen ungewollt, sozusagen 
überfallend, nicht angegangen werden konnte. Es gab im Ursprung keine 
Bedrängnis von der Welt und vom Mit-Menschen her. Gewiß hätte der 
Mensch sich zur Welt, zumal zum Mit-Menschen hin öffnen müssen, ein Sich- 
öffnen, das leibhaft zu geschehen hatte. Denn nur so konnte er sich selbst 
verwirklichen und in die Fülle seiner Existenz kommen. Dieses Sich-Öffnen, 

9 Vgl. K. Rahner in: Das Problem der Hominisation. Freiburg (1961) S. 86: •Aber 
diese uranfängliche Integrität... kann durchaus gedacht werden als .momentan', weil mit 
dem Anfang gesetzte und in der Übernahme des Anfangs verlorene". 



Das himmlische Jerusalem 325 

dieses An-sich-Nehmen der Dinge der Welt, diese Kommunikation mit den 
anderen sollte beim paradisisdien Menschen in reiner Freiheit geschehen. 
Durch die Ur-Sünde wurde diese Freiheit • nicht die Freiheit schlechthin • 
und damit die ursprüngliche Integrität des menschlichen Wesens vernichtet. 
Der Mensch entfremdete sich Gott und damit der Welt. Er besaß sich nicht 
mehr selber bis zur Konsequenz des Sterbenmüssens. Im Ausgeliefertsein an 
den Tod, der immer schon andrängt, zeigt sich die Sünde, die wahrhaft und 
wirklich Tod-Sünde ist. Der Tod macht offenbar, daß sich der Sünder in 
seiner Sünde vom Leben, von Gott, der der Quell des Lebens einfachhin ist, 
abgebunden hat. Der Sünder hat sich selbst zum Tod verurteilt und damit 
die Welt zum Untergang. Gott allerdings hat die Macht des Todes aufgehal- 
ten. Das Weiterleben des Menschen der Sünde, des Tod-Sünders, ist in 
bestimmtem Sinne schon Gnade. Der dem Tode verfallene Mensch und die 
zu Tode getroffene Welt werden gnädig von Gott erhalten im Hinblick auf 
Christus10. Und doch scheint das Weiterleben des sündigen Menschen im 
Tode zu enden. Der Tod scheint nicht endgültig besiegt, er scheint über- 
mächtig in uns zu stecken. Er überfällt und erschlägt uns und scheint das 
ganze Leben, das immer schon vom Tode durchwaltet ist, sinnlos zu machen. 
Denn nicht auf den Tod hin ist der wirkliche Mensch ins Dasein gerufen, 
sondern daß er das Leben habe und es in reicher Fülle habe (Jo 10, 10). Im 
Glauben wissen wir, daß in Christus die Macht des Todes zerbrochen ist. 
Im Herzen erfahren wir die Wahrheit des Pauluswortes: •Mag auch der 
äußere Mensch zugrunde gehen, der innere Mensch wird von Tag zu Tag 
neu" (2 Kor 4, 16). Wir müssen also sterben, gewiß, aber der Tod ist nicht 
mehr das schlechthinige Ende, er ist Übergang und Anfang neuen Lebens, 
das in jeder Dimension vollendet wird im Ewigen Leben. •Der Tod wird 
nicht mehr sein" (Apok 21, 4). Damit aber hört alle Mühsal auf und keine 
Träne wird mehr geweint. Denn die Unsterblichkeit des himmlischen Lebens 
ist Ausdruck und Zeichen jener von Gott stammenden Heilheit, die den gan- 
zen Menschen ergreift und die ursprüngliche, paradiesische Integrität noch 
überbietet. Im Ewigen Leben kommt der ganze Mensch in das Heil, der 
Mensch, der Geist ist und Leib. Und seine Erde wird heil, die unverlierbar 
Ort unserer Existenz ist und bleibt. 

Wir leben noch in der Gestalt der ersten und alten Schöpfung. Wir sind 
noch alter Mensch, im Sterben ausgeliefert. Doch das Neue ist schon ange- 
kommen. In Christi Ankunft ist Gottes Reich inmitten der Welt, die unter 
der Herrschaft des •Gottes dieser Welt" (2 Kor 4, 4) steht, angebrochen; die 
•Kräfte des kommenden Äons" (Hebr 6, 5) werden schon gespürt. Scheinbar 
kämpfen die Mächte des Lebens und des Todes noch miteinander, doch nur 
scheinbar. Denn die Macht des lebendigen und lebenschenkenden Gottes ist 
stärker als die Macht des Todes. Das letzte Wort hat Gott, der durch sein 
Wort im Anfang die ganze Schöpfung in das Dasein rief und am Ende rufen 
wird: •Seht, ich mache alles neu" (Apok 21,5). 

10 Vgl. Hans Küng, Rechtfertigung (Einsiedeln 1957), •Sünde und Tod im Heilsplan", 
S. 150ff. 




