Das himmlische Jerusalem

Von Hans Wulf S], z. Zt. Miinchen

Der heilige Thomas von Aquin war der Ansicht, dafl das Heil des Men-
schen, seine eschatologische Vollendung, nicht nur die unmittelbare Schauung
Gottes voraussetze und als wesentliches Element enthalte, sondern eben darin
eigentlich bestehe!. Denn in der Kontemplation, so meint er, verwirkliche sich
der Mensch, der ein geistbestimmtes Wesen ist, am meisten selbst. ,Deswegen
wird auch in der gottlichen Schrift unter den iibrigen Lebensformen am mei-
sten die beschauliche empfohlen, da ja der Herr sagt: ,Maria hat den besten
Teil erwadhlt’ — will sagen: die Beschauung der Wahrheit —, ,der nicht von
ihr wird genommen werden‘ (Lk 10, 42). Es beginn ndmlich die Kontempla-
tion der Wahrheit in diesem Leben, aber vollendet wird sie im kiinftigen,
wohingegen das tatige und politische Leben die Grenze dieses Lebens nicht
uberschreiten wird“ (S. c. g. III, 63). Dafl diese Sentenz des allgemeinen
Lehrers der Kirche nicht so sehr von biblischen als von philosophischen,
naherhin griechischen Denkmotiven, gespeist worden ist, dirfte heute unbe-
stritten sein®. Auch die Heilige Schrift redet vom Schauen Gottes durch die
Vollendeten, Engel und Menschen (Mt 18,10; 1 Kor 13,12; Apok 22,4), aber
vorbetont wird eine andere Bildwelt in Anspruch genommen, um das end-
zeitliche Heil zu beschreiben®. Im 21. Kapitel der Geheimen Offenbarung
wird das Eschaton als neue Schopfung gesehen, als heilige Stadt, in der Gott
selbst unter den Menschen wohnt. Das endgiiltige Heil des Menschen ist also
mehr als blofle Schau; es besagt die Lebensgemeinschaft mit Gott. Versuchen
wir das anhand des genannten Textes niher darzulegen.

~Und ich sah einen neuen Himmel und eine neue Erde: denn der erste
Himmel und die erste Erde waren vergangen, und (auch) das Meer ist nicht
mehr da“ (Apok 21, 1).

Wir Menschen sind Wesen, die Geist und Leib sind, verleiblichter Geist
und vergeistigter Leib; weil Leib, deshalb in und aus der Erde. Die alte Erde
unter dem alten Himmel ist der Ort unserer Existenz. Diese Existenz wird
aber als seltsam zwiespéltig erfahren. Gewif}, wir sind in der Erde behaust
und beheimatet, zuweilen sogar miitterlich geborgen. Sie ist uns anvertraut
und aufgegeben. ,Machet euch die Erde untertan“ (Gen 1, 28). Sie ist das uns
vorgegebene Material, aus dem wir unsere eigene Welt zu bauen haben, Welt
der Kultur, Erde, in der sich unser Geist, das menschliche Ingenium, verleib-
lichen soll und zuweilen in strahlenden Schépfungen verleiblicht hat.

Erde ist aber auch alles verschlingender Moloch, drduender Abgrund, Tal
der Trénen, gedffneter Rachen, der die Didmonen der Tiefe aus sich heraus
entlaflt. Sie ist auch ,Meer®, in dem die elementaren Michte (scheinbar)

1 ,(Im Hinblick auf Seligkeit) folgt, daff, weil Gott allein von Wesen Wahrheit ist, seine
Schauung vollkommen selig macht® (S. Th. 1,2 qu 8 a 7; vgl. audi S. c. g. 111, 27).

2 Vgl. E. Coreth: In actione contemplativus, in: ZKTh 76 (1954) 55—58; 61—64.

3 A. Brunner ,Gott schauen® in: ZKTh 73 (1951) 218.



822 Hans Wulf

unbezwungen hausen, so dafl die ,ganze Welt im argen liegt“ (1 Jo 5, 19).
Sie ist, verfithrt von der alten Schlange, bose geworden und siindig. Sie ist
auch verwiistete Erde, auf der der Mensch umgetrieben wird wie Kain, der
erste Morder seines Bruders, der ,unstet und fliichtig“ (Gen 4, 14), keine
bleibende Stitte mehr auf ihr fand. _

So ist der Mensch dieser Erde hin und her gerissen; auf der einen Seite
,namenlos zu ihr entschlossen“ wie es Rilke beschwor?, und doch, auf der
anderen Seite, angstvoll harrend eines drohenden Untergangs. Und eben ein
solcher hingt, wie die Wolken aus atomaren Explosionen, @iber dieser Welt.
Der Mensch scheint nicht nur sich selbst vernichten zu konnen, sondern heute
auch seine Erde.

Kénnen wir in dieser Situation noch Hoffnung haben? Wir kénnen es im
Raum des Glaubens. Durch Gottes offenbarendes Wort wissen wir, dafl die
Erde, die siindige und todverfallene, das Blut des unschuldigen Gottessohnes
in sich hineingetrunken hat. Dadurch ist sie entsithnt worden. Christus
s~machte Frieden durch sein Blut am Kreuz“ (Kol 1, 20). Mehr noch! Aus der
geoffneten Seite des Herrn, aus seinem Herzen, sind ,Strome lebendigen
Wassers geflossen® (Jo 7, 38), der Geist, der ,ausgegossen wurde iiber alles
Fleisch“ (Act 2, 17). Gott selbst hat sich in Christus in die Welt hinein-
gegeben. Der Heilige Geist Gottes selbst west in ihrem Schofle. Gewif}, noch
seufzt sie, noch liegt sie in Wehen. Doch es sind die Wehen einer Geburt,
einer Neu-Geburt. Die Erde kreifit. Die neue und endgiltige Gestalt soll
geboren werden. Alles Kreatiirliche soll teilhaben an ,der herrlichen Frei-
heit der Kinder Gottes“ (Ro6 8, 21). Somit ist nicht Untergang das letzte Wort
in der Geschichte, sondern Aufgang und Verwandlung. Der sicbente Tag,
der nur einen Morgen, aber keinen Abend mehr hat® kommt, der Tag, an
dem der ,Morgenstern aufgeht in den Herzen“ (2 Petr 1,19). Am Ende
wird es heiflen: ,Das Alte ist vergangen, seht, es ist alles neu geworden (2
Kor 5, 17).

~Und die heilige Stadt, das neue Jerusalem, sah ich aus dem Himmel
herabsteigen von Gott her, bereitet wie eine Braut, die sich fiir ihren Gemahl
geschmiickt hat® (Apok 21, 2).

In welcher Weise stellt sich die verwandelte Erde dar? Sie ist — und das
ist sehr bedeutsam fiir die eschatologische Existenz des Menschen — Ort einer
neuen ,Stadt“, eines Gemeinwesens, das ,neues Jerusalem“ genannt wird
und so ,Stadt des lebendigen Gottes“ (Hebr 12, 22) ist, nicht nur von ihm
geschaffen, sondern Bereich seiner besonderen Gegenwart. In dieser ,,Stadt“
werden die Vollendeten wohnen, diejenigen, die schon irdisch ihre eigent-
liche Heimat, genauer ihr ,Birgertum“ (Phil 3, 20) in den Himmeln fanden.
Immer sollte der Mensch ,Biirger“ sein; schon seine paradiesische Daseins-
gestalt war auf eine ,Polis“ hin ausgerichtet®. Doch seine ,politische“ Existenz
verdarb durch die Siinde und sein Staat kann zum ,Tier aus dem Meer
(Apok 18,1) werden, zum ,Drachen®, der angebetet wird (Apok 13,4). Doch

4 Duineser Elegien, Leipzig (1928) 9. Elegie, S. 35.

5 S. Thomas, Sent. 2 d. 15, 3, 2 ad 8.
¢ S.Th.1q96a4;1,2q94a2.



Das himmlische Jerusalem 328

auch die Welt, sofern sie durch politische Ordnungen verfafit ist und verfafit
sein mufl, ist im Sterben Christi erlost worden; damit auch das ,biirgerliche“
Leben des Menschen, das die Dimension des Irdischen immer schon iiber-
schreitet und erst ganz zu sich selber kommt in jenem ,Birgertum® (Phil
8, 20), das in der himmlischen Stadt Jerusalem gelebt wird’. Das aber ent-
spricht ganz und gar dem Sein des Menschen, der gleichurspriinglich und
‘gleichwesentlich einzelner in Gemeinschaft ist und somit nur als solcher voll-
endet werden kann.

Die politische Existenzform des ewigen Menschen ist Gnade. Das himm-
lische Jerusalem wird von oben gebaut und griindet im Abstieg Gottes, zuerst
und zuletzt in seiner Inkarnation. Die endgiiltig heile politische Existenz ist
demnach nicht die Folge einer natiirlichen Dynamik des Menschen, nicht
immanente Entfaltung seiner naturhaften Potenzen, sondern einer realen
Einung von Natur und Ubernatur. Denn Gottes Abstieg entbindet im Men-
schen eine neue, von oben geschenkte Maglichkeit des Aufstiegs. Gottes Kraft
hat so die menschliche Ohnmacht ergriffen, daf sie zu einer Macht geworden
ist, die alles blofl Natiirlich-Welthafte ibersteigt und erst in der unmittelbar-
liebenden Begegnung mit Gott seine Ruhe findet. ,Auf dich hin hast du uns
geschaffen, und unruhig ist unser Herz, bis es rubet in dir“s. Die Gestalt
dieser Begegnung aber ist die eines brautlichen Bundes. Denn die von Gott
geschaffene und angerufene Erde ist ,Braut“ (Apok 13, 2). Als solche hat sie
geantwortet in der Dynamik des ihr geschenkten Heiligen Geistes, hat sie
sich geschmiickt und schmiickt sich weiter bis zum Ende ihrer irdischen Tage.
So ist sie brautlich zubereitet fiir ihren ,Brautigam®“ (Apok 21, 2). Zwar ist
die Hochzeit schon geschlossen. Sie ist gefeiert ,im Blute des Lammes“ (Apok
7, 14). Doch die reine Fiille der ,Braut“ steht noch aus. Noch rufen ,Braut
und Geist“, die ,Braut® in der Begnadung durch den ,Geist“: ,Komm!“
(Apok 22, 17). Somit verwirklicht sich das Heilsgeheimnis Gottes und der
Welt, das Geheimnis Gottes in Bezug auf diese Welt, in der Bewegung von
Abstieg und Aufstieg. Gott ist in Christus in das Unterste der Erde abgestie-
gen, um mit ihr und uns, die wir aus Erde sind, anfzusteigen iiber alle Him-
mel (Eph 4,9—10). Und immer ist das himmlische Leben vermittelt durch
Christus, sich vollziehend im Geheimnis der ,Hochzeit des Lammes“ (Apok
19, 7).

~Und ich hérte eine michtige Stimme vom Throne her rufen: Siche, das
Zelt Gottes bei den Menschen, und er wird bei ihnen wohnen, und sie werden
sein Uolk sein und Gott selber wird bei ihnen sein“ (Apok 21, 3).

Schon durch die Benennung der eschatologischen Stadt durch den Namen:
Jneues Jerusalem® und durch das Attribut ,heilig®, wird deutlich, daff Gottes
besondere Gegenwart in dieser ,Stadt“ ausgesagt werden soll. Diese The-
matik wird nun noch ausdriiklicher entfaltet. Gott wollte Gemeinschaft mit
den Menschen, wollte sie in ihrer hochsten Form, wollte sie so, dafl er sich
selber hineinschenkte in das Herz des Menschen, sich ihm zutiefst verband.

7 Wir kénnen also dem Satz des hl. Thomas aus S. ¢. g. III. 63 nicht zustimmen, der lautet:

nactiva vero et civilis vifa huius vitae terminos non transcendunt®.
8 S. Aug. Conf. I. 1.



324 Hans Wulf

Uniiberbietbare Hohe dieser schenkenden Bewegung Gottes ist das Geheim-
nis der Inkarnation. In ihm wurden Gott und Mensch am innigsten eins. An
dieser Einung aber sollen alle Menschen aus Gnade teilhaben. So waren im
reinen Anfang der Welt alle in Christus und auf ihn hin zum Heil berufen
(Kol 1, 16). Die Siinde durchkreuzte Gottes urspriinglichen Willen. In Adam fiel
die Menschheit aus Gottes Nihe heraus. Doch wo die menschliche Siinde grof§
geworden ist, wurde Gottes Gnade noch gréfer (R6 5, 20). Und so berief er
das Volk Israel zum Bundes-Volk. Die Synagoge wurde zum Unterpfand
des allgemeinen Heilswillens Gottes. Alle Vlker sollen zum Berg Sion pil-
gern (R6 11,26—27), alle von dorther das Heil gewinnen. Denn auch Israels
Versagen vernichtete nicht Gottes Heilsplanung. Er berief sich ein neues
Bundes-Volk. Er begriindete in Christus die Kirche, die ,Gemeinde der
Herausgerufenen® (Ekklesia: Mt 16, 18), die ,Zeichen (des Heils), aufgerich-
tet unter den Volkern“ (Vat. Konzil), ist. Sie ist Zeichen, die das Heil, enthiillt
und verhiillt zugleich, enthilt. Sie ist das sakramentale ,An-Wesen Gottes”
(1 Petr 4,17). Am Jingsten Tage aber wird die Zeit der Kirche zu Ende sein;
sie wird — in ihrer Gestalt, nicht in ihrer Substanz — zur endgiltigen Gottes-
gemeinde umgewandelt. Das tiberzeitlich-ewige Leben beginnt und dauert
ohne Ende. Dieses Leben aber ist die unverhiillt-liebende Einung mit Gott
im Mitvollzug der verklarten, vollendeten Existenz Christi. Gott wird in der
Mitte des Herzens, in einer Ekstase des Herzens, tiberselig erfahren, ohne
»Spiegel“, ohne ,Ritselbild“, nicht ,stiickweise“, sondern von ,Angesicht zu
Angesicht (1 Kor 13, 12). Noch einmal wird deutlich: die neue Erde unter
dem neuen Himmel ist schlechthin heiliges Land, alle Profanitat ist vernich-
tet, , Gott ist alles in allem“ (1 Kor 15, 28). Die ganze Schopfung 1afit Gottes
Herrlichkeit transparent werden, brennt in dieser Herrlichkeit zu seiner
grofleren Ehre.

»Und er wird jede Trine aus thren Augen wegwischen, und der Tod wird
nicht mehr sein; weder Trauer, noch Jammer, noch Miihsal wird mehr sein;
denn die erste Schopfung ist vergangen” (Apok 21, 4).

Doch nicht nur Gottes Herrlichkeit ist der Glanz der neuen Erde und nicht
nur seine Verherrlichung ist ihr Auftrag; sie ist auch der endgiiltige Ort des
Heils der Menschen. Die alte Schépfung ist in der Sicht des 21. Kapitels der
Geheimen Offenbarung durch mannigfaltige Leiden charakterisiert, zumal
und alles einbegreifend durch den Tod. Dieser ist der greifbarste Ausdruck
des Verlustes jener anfanglichen Heilheit, in der sich der Mensch selber ganz
hatte — was noch nichts aussagt iiber die zeitliche Erstreckung dieses Sich-
Habens® — und sein Wesen so besaf}, dafl er von aufien ungewollt, sozusagen
tberfallend, nicht angegangen werden konnte. Es gab im Ursprung keine
Bedriangnis von der Welt und vom Mit-Menschen her. Gewif8 hitte der
Mensch sich zur Welt, zumal zum Mit-Menschen hin 6ffnen miissen, ein Sich-
Offnen, das leibhaft zu geschehen hatte. Denn nur so konnte er sich selbst
verwirklichen und in die Fiille seiner Existenz kommen. Dieses Sich-Uffnen,

® Vgl. K. Rahner in: Das Problem der Hominisation. Freiburg (1961) S. 86: ,Aber

diese uranfingliche Integritit... kann durchaus gedacht werden als ,momentan’, weil mit
dem Anfang gesetzte und in der Ubernahme des Anfangs verlorene®.



Das himmlische Jerusalem 325

dieses An-sich-Nehmen der Dinge der Welt, diese Kommunikation mit den
anderen sollte beim paradisischen Menschen in reiner Freiheit geschehen.
Durch die Ur-Siinde wurde diese Freiheit — nicht die Freiheit schlechthin —
und damit die urspriingliche Integritat des menschlichen Wesens vernichtet.
Der Mensch entfremdete sich Gott und damit der Welt. Er besafl sich nicht
mehr selber bis zur Konsequenz des Sterbenmiissens. Im Ausgeliefertsein an
den Tod, der immer schon andringt, zeigt sich die Siinde, die wahrhaft und
wirklich Tod-Siinde ist. Der Tod macht offenbar, dafl sich der Siinder in
seiner Siinde vom Leben, von Gott, der der Quell des Lebens einfachhin ist,
abgebunden hat. Der Siinder hat sich selbst zum Tod verurteilt und damit
die Welt zum Untergang. Gott allerdings hat die Macht des Todes aufgehal-
ten. Das Weiterleben des Menschen der Siinde, des Tod-Siinders, ist in
bestimmtem Sinne schon Gnade. Der dem Tode verfallene Mensch und die
zu Tode getroffene Welt werden gnidig von Gott erhalten im Hinblick auf
Christus®. Und doch scheint das Weiterleben des siindigen Menschen im
Tode zu enden. Der Tod scheint nicht endgiltig besiegt, er scheint iiber-
machtig in uns zu stecken. Er {iberfallt und erschldgt uns und scheint das
ganze Leben, das immer schon vom Tode durchwaltet ist, sinnlos zu machen.
Denn nicht auf den Tod hin ist der wirkliche Mensch ins Dasein gerufen,
sondern dafl er das Leben habe und es in reicher Fiille habe (Jo 10, 10). Im
Glauben wissen wir, dafl in Christus die Macht des Todes zerbrochen ist.
Im Herzen erfahren wir die Wahrheit des Pauluswortes: ,Mag auch der
auflere Mensch zugrunde gehen, der innere Mensch wird von Tag zu Tag
neu” (2 Kor 4, 16). Wir miissen also sterben, gewif}, aber der Tod ist nicht
mehr das schlechthinige Ende, er ist Ubergang und Anfang neuen Lebens,
das in jeder Dimension vollendet wird im Ewigen Leben, ,Der Tod wird
nicht mehr sein“ (Apok 21, 4). Damit aber hort alle Mihsal auf und keine
Trane wird mehr geweint. Denn die Unsterblichkeit des himmlischen Lebens
ist Ausdruck und Zeichen jener von Gott stammenden Heilheit, die den gan-
zen Menschen ergreift und die urspriingliche, paradiesische Integritit noch
iiberbietet. Im Ewigen Leben kommt der ganze Mensch in das Heil, der
Mensch, der Geist ist und Leib. Und seine Erde wird heil, die unverlierbar
Ort unserer Existenz ist und bleibt.

Wir leben noch in der Gestalt der ersten und alten Schépfung. Wir sind
noch alter Mensch, im Sterben ausgeliefert. Doch das Neue ist schon ange-
kommen. In Christi Ankunft ist Gottes Reich inmitten der Welt, die unter
der Herrschaft des ,Gottes dieser Welt“ (2 Kor 4, 4) steht, angebrochen; die
»Kréfte des kommenden Aons“ (Hebr 6, 5) werden schon gespiirt. Scheinbar
kdmpfen die Méachte des Lebens und des Todes noch miteinander, doch nur
scheinbar. Denn die Macht des lebendigen und lebenschenkenden Gottes ist
starker als die Macht des Todes. Das letzte Wort hat Gott, der durch sein
Wort im Anfang die ganze Schopfung in das Dasein rief und am Ende rufen
wird: ,Seht, ich mache alles neu“ (Apok 21,5).

1 Vgl. Hans Kiing, Rechtfertigung (Einsiedeln 1957), ,Sinde und Tod im Heilsplan“,
S. 1504.





