
Das Sakrament der Auferstehung 
Versuch einer Sinndeutung der Letzten Ölung 

Von Aloys G r i 11 m e i e r SJ, Frankfurt/Main 

Mit der Letzten Ölung oder der Krankensalbung, die in Verbindung mit der 
sakramentalen Lossprechung und der Hl. Wegzehrung gespendet wird, entläßt die 
Kirche den sterbenden Christen in die Ewigkeit. Was will sie ihm mit dem Akt 
dieser Salbung im besonderen mitgeben? Was bedeutet er für das Bestehen des 
Letzten und Schwersten im menschlichen Leben, des Todes? Wir wollen versuchen, 
aus Schrift und alter Überlieferung eine Antwort auf diese Fragen zu gewinnen, die 
vielleicht eine gewisse Verlegenheit beseitigen kann, in der sich Theologen und Seel- 
sorger bei der Ausdeutung dieses Sakramentes befinden. Naturgemäß hören wir alle 
aus der Bezeichnung •Letzte Ölung" in erster Linie das erschreckende •Letzt" 
heraus, weshalb ja heute auch gern andere Namen für den Ritus der Salbung der 
Kranken oder Sterbenden gesucht werden. Der Sinn dieses Sakramentes ist es aber, 
über das Ende hinaus auf das Neue zu weisen, auf nichts anderes als auf die Auf- 
erstehung des Leibes und die Vollendung des ganzen Menschen in der ewigen Herr- 
lichkeit. Es ist merkwürdig, daß die Letzte Ölung so wenig zur Auferweckung des 
Leibes in Beziehung gesetzt worden ist, obwohl von Jak 5 her dieser Bezug nahe- 
zuliegen scheint. Leider wird dieses Sakrament nur zögernd in die Gesamtescha- 
tologie und die Lehre von der Vollendung des Menschen eingebaut, obwohl einige 
gute Ansätze dafür bei den alten Theologen vorhanden sind. Gewiß wird auch 
unsere Deutung nicht ohne Schwierigkeiten bleiben. Sie kann nicht mehr sein als nur 
ein Versuch, der einer Diskussion und Weiterführung bedarf1. 

I. 

Jak 5,14•15 als sakramentale Verheißung der Auferweckung 

Wir wissen alle um die Streitgespräche, die sich um den Jakobustext seit der 
Reformationszeit entsponnen haben. Diese •rechte stroherne Epistel" gefiel Luther 
gar wenig. Bis heute sind die •Presbyteroi" in Vers 14 im Gespräch zwischen Pro- 
testanten und Katholiken umstritten. Auch innerhalb der katholischen Exegese und 
Dogmatik besteht keine Einheit in der Ausdeutung dieser schwierigen Verse, wenn 
auch die Kirche auf dem Konzil von Trient definiert hat, daß der Ritus der Kran- 
kensalbung als Sakrament in Jak 5 enthalten sei2. Vielleicht gelingt dieser Nachweis 

1 Um eine gewisse Sicherheit zu haben, wurde die folgende Deutung von Jak 5 in einem 
gemeinsamen Gespräch mit H. Schlier und J. Ratzinger, Bonn, geprüft und als exegetisch 
möglich anerkannt. Sehr ermutigte mich für diese Erklärung Jos. Schmid, München, und 
dies mit besonderem Hinweis auf die jüdische Anthropologie des Jakobusbriefes, wie unten 
kurz gesagt werden soll. Für die Einzelheiten der Deutung fühlt sich der Vf. allein verant- 
wortlich. Den besten Ausgangspunkt bietet H. v. Soden, Hand-Commentar zum Neuen 
Testament3 3, 2 (Freiburg•Leipzig•Tübingen 1899) (vgl. unten). 

2 Wörtlich: •Wer sagt, die Letzte Ölung sei nicht wirklich und eigentlich ein von Christus, 
unserem Herrn, eingesetztes und vom heiligen Apostel Jakobus verkündetes Sakrament, son- 



Das Sakrament der Auferstehung 327 

am leichtesten, wenn man den Worten des Briefes in 5,14•15 einen möglichst ein- 
fachen und naheliegenden Sinn gibt. Die Eigenart dieses Briefes erleichtert diese 
Aufgabe nicht. Das •Briefartige" tritt sehr zurück. Der Zusammenhang der Gedan- 
ken ist nicht sehr stark. Man spricht sogar von •Zusammenhanglosigkeit"3. Es sind 
Spruchreihen festzustellen, die manchmal nur locker verbunden sind. Dennoch zeich- 
net sich ein bestimmter Kreis von Ideen ab. Das Ganze hat einen starken eschatalo- 
gischen Einschlag4. 

Bewährung im christlichen Lebenskampf, bis zum Bestehen des Gerichts, •in 
mancherlei Versuchung" (1,2), scheint das besondere Anliegen aller Mahnungen des 
Briefes zu sein. Wer •in der Versuchung standhält", wer •sich bewährt hat", der 
•wird die Krone des Lebens empfangen" (1, 12). Auch der Glaube muß sich im 
Werk als lebendig erweisen, sonst nützt er nichts (1,19•2,26). Der Blick auf das 
Gericht soll den Christen vor den Zungensünden bewahren und nach der wahren 
Weisheit suchen lassen (3,1•18). Das Bild, das Jakobus von dem Streit der Begier- 
den und von dem Kampf des guten und bösen Geistes im Christen entwirft (4, 
1•10), zeigt, wie sehr er den Menschen in die Entscheidung gestellt sieht, in die 
Entscheidung zwischen Gott und Satan. Aus dieser Einsicht heraus soll sich der 
Christ zur Ordnung seiner Begierden durchringen. Weil nur Einer •Gesetzgeber 
und Richter" ist, weil alles unter dem kommenden Gericht steht, sollen sich die 
Christen nicht gegenseitig richten (4,11•17), sollen die Reichen ihres Endes geden- 
ken (5, 1•6), alle aber in Geduld auf die Ankunft des Herrn warten und ausharren 
(5, 7•11), sollen wir Gesinnung und Wort übereinstimmen lassen (5, 12) und jeg- 
liche Stimmung, ob Leid oder Freude, auf Gott beziehen (5,13). Wenn aber schließ- 
lich das Ende kommt, dann sollen sich die Christen an die Presbyter der Kirche 
wenden, um von ihnen in der letzten Heilsentscheidung eine besondere Hilfe im 
Namen des Herrn zu bekommen (5, 14•15a). Eine Hilfe zur endgültigen Verwirk- 
lichung des Heils wird angeboten. Dieses Heil hat aber die Vergebung der Sünden 
zur Voraussetzung mit Aufforderung zum Bekenntnis der Sünden (5, 15b•16a). 
Gegenseitiges, beharrliches Fürbittgebet soll Heilung (des Leibes? der Seele?) bewir- 
ken. Brüderlicher Dienst in der Sorge um das Heil des Anderen ist schließlich auch 
ein Weg zur Verwirklichung der eigenen Rettung (5, 19•20). 

Wir haben es nur mit den Versen 14 und 15 (und zunächst nur 15a) des letzten 
Kapitels zu tun, die aber sicherlich von der starken eschatologischen Grundstimmung 
des Briefes mitgetragen werden. Worum geht es hier? Die Antwort ist Schritt für 
Schritt zu erarbeiten: •Ist jemand unter euch krank"? Das schwerste Stück des christ- 
lichen Lebenskampfes steht bevor, der Kampf mit dem Tod. Diese Frage meint nicht 
mehr bloß eine alltägliche Leiderfahrung, wie Vers 5,13, aus der wir uns durch 
Gebet herausringen sollen. Es geht um die Todeskrankheit als die Zusammenfassung 
der allgemeinen menschlichen Schwachheit und Vergänglichkeit. Hinter ihr stehen 
Sünde und dämonische Einwirkung, nicht notwendig als unmittelbare physische 

dem lediglich ein von den Vätern überkommener Brauch oder eine menschliche Erfindung, 
der sei ausgeschlossen(Denzinger, EnckiridionSymbolorum, 926; vgl.908; M. Schmaus, 
Kath. Dogmatik IV, 1 [München 19575] 616f.). 

* M. Dibelius, Der Brief des Jakobus (Krit.-exeg. Kommentar über das NT von H. 
A. W. Meyer 15), Göttingen 19217, 2. 

4 Dies wird betont von H. v. Soden, Hand-Commentar zum NT', 3, 2, 201; M. M e i - 
n e r t z , Die Krankensalbung Jak 5,14f., Bibl. Ztschr. 20 (1932) (23•36) 29. 



328 Aloys Grillmeier 

Ursache, sondern als allgemeine Situation unserer gefallenen menschlichen Natur 
(vgl. 1, 14•16). Das Wort asthenein ist hier in seinem eigentlichen und vollen Sinn- 
zu nehmen: krank sein, schwer krank sein (vgl. Mk 6, 56; Lk 7, 2)5. Dies ergibt sich 
auch aus dem Wort kamnein (Vers 15a), das wohl mit Recht übersetzt werden darf 
mit •hoffnungslos krank sein, hinwelken"6. Der Tod steht vor der Tür. Der Lebens- 
kampf geht seinem Ende zu. Diese Situation wird aber nicht nur in ihrer biolo- 
gischen Bedeutung gesehen. Die Tatsache des Krankseins hat, obwohl in erster Linie 
eine leibliche Gegebenheit, für den Briefschreiber eine Bedeutung für den ganzen 
Menschen. Dieser wird durch den Tod in Frage gestellt, in seiner diesseitigen und 
jenseitigen Existenz. Für den Juden kann der Mensch nicht rein säuberlich nach Leib 
und Seele geschieden werden. Wenn Hilfe kommen soll, so muß sie dort ansetzen, 
wo die letzte Bedrohung des Menschen gegeben ist, dort wo sich Heil oder Unheil 
vor Gott entscheidet. Der Kranke braucht diese letzte Heilshilfe. Vom Arzt für den 
Leib ist nicht die Rede. Die Presbyteroi sollen ihn nicht ersetzen. Sie wirken nicht 
wie Schamanen, die mit ihrer Ekstase-Technik die sich entfernende Seele des Kran- 
ken festhalten oder wieder herbeibringen sollen und zugleich nach den letzten physi- 
schen Ursachen der Krankheit suchen müssen, um das leibliche Leben in jedem Fall 
zu retten. Es geht hier nicht um die unbedingte Erhaltung des leiblichen Lebens, 
sondern um die totale Rettung des Menschen und um die Überwindung der heils- 
gefährdenden Wirkung des Todes, für Seele und Leib. Das Heil ist in der Krisis. 
Darnach wird auch die Hilfe für die Gesundung eingeschätzt. Darum können mit 
den Presbyteroi auch nicht die Ältesten der zivilen Gemeinschaft gemeint sein. Das 
Wort •Älteste der Kirche" ist vielmehr der Gemeinschaft der Christen entnommen. 
Ihr Tun fließt aus ihrem Charakter als Vertretern der Heilsgemeinde, welche die 
Kirche ist, nicht aus ihrer zivilen Stellung, auch nicht aus einer charismatischen 
Begabung. Wohl war die Fürbitte von Gelehrten oder Rabbis für die Kranken ge- 
schätzt7. Niemand aber dachte daran, den Ältesten der Ortsgemeinde überhaupt 
eine besondere Heilskraft zuzuschreiben. Was aber die Presbyter der Kirche zu geben 
haben, vermitteln sie durch ein Gebet, das mit einer Zeichenhandlung verbunden ist. 
Sie sollen über den Sterbenden beten (proseuxasthosan ep'auton) und ihn dabei mit 
öl salben8, und dies im Namen des Herrn, das heißt im Namen Jesu Christi, als des 
Bringers des Heils. 

Das Ganze stellt also eine religiöse, von Christus her motivierte, geistig-leibliche 
Handlung dar, die dem sterbenden Christen eine entscheidende Hilfe in letzter Not 
bringen soll. Welcher Art ist sie? Jak 5, 15 sagt zunächst ganz apodiktisch: •Und 
das Gebet des Glaubens wird den Sterbenden retten". Was ist mit diesem •retten" 
gemeint? Bedeutet es rein leibliche Hilfe, wenn auch motiviert unter der Rücksicht 
des Heils? Wer asthenein und kamnein nur als leibliches Kranksein deutet, und 
zwar unter Voraussetzung des modernen medizinischen Begriffes der Krankheit, 

5 W. Bauer, Wörterbuch zum Neuen Testament (Berlin 19585) sub voce. 
6 W. Bauer, ebd. s. v. kamno führt diese Bedeutung unmittelbar nach dem Hinweis auf 

Jak 5, 15 als möglich an. Kamnein heißt sogar sterben, wie Grabinschriften besagen. Ebenso 
H. v. Soden, a.a.O. 201 (siehe unten). 

7 Vgl. Strack-Billerbeck, Kommentar z. NT aus Talmud und Midrasdi, II, 441 
(nach M. Meinertz, a.a.O. 26). 

8 aleiphein wird nur vom äußeren körperlichen Salben gebraucht: H. Schlier, in: 
Theol. Wörterbuch z. NT I, 230. 



Das Sakrament der Auferstehung 329 

wird auch das •Retten" als leibliches Heilen oder Gesundmachen fassen. Damit wäre 
zunächst • von den obigen Voraussetzungen aus • eine rein diesseitige Wirkung 
gegeben, die auch in der zweiten Hälfte des Verses 15 ausgedrückt sein könnte: 
egeirein, das heißt vom Krankenlager aufstehen lassen. Ist eine apodiktische Ver- 
heißung völliger Heilung, etwa durch charismatische Kräfte, ausgesprochen? Wer 
eine solche annimmt, braucht nicht sofort von •ölmagie", Dämonenglauben und 
zeitbedingten Anschauungen zu sprechen, wie dies bei manchen Religionshistorikern 
der Fall ist. Die allgemeine Todeserfahrung der Christen widersprach aber schon 
damals einer absoluten Zusage der Gesundung auf Grund des Salbungsritus. Die 
Dogmatik sucht diese Schwierigkeit, die sich aus dem Widerspruch zwischen Ver- 
heißung und Erfahrung ergibt, mit der Berufung auf die absolute geistige Wirkung 
der Salbung und ihrem bedingten leiblich-diesseitigen Einfluß zu beheben9. Dies 
braucht nicht ausgeschlossen zu werden, da die Kirche auch mit einem solchen leib- 
lichen Nutzen • untergeordnet dem geistig-übernatürlichen • rechnet und die 
leibliche Gesundung somit in gewissen Fällen als Frucht der Salbung betrachtet. 
Diese Deutung war durch die Übersetzung des egeirein durch das •alleviabit" der 
Vulgata nahegelegt. 

Doch, so glauben wir, geht dieses Verständnis an dem ersten und unmittelbaren 
Sinn der Jakobusverheißung vorbei. Sie ist in zwei Worten ausgesprochen: sozein 
und egeirein. Das erste Wort übersetzen wir mit •retten" und verstehen es eschato- 
logisch, das heißt von der letzten christlichen Heilsverwirklichung. Gewiß kennt das 
NT auch ein Retten des diesseitigen Lebens (vgl. Mt 9,21. 22 par; Mk 10, 52). Doch 
wird in der ntl. Briefliteratur sozein nicht für •Errettung aus leiblicher Krankheit" 
verwendet10. Es kommt aber häufig darin vor. Noch viermal findet es sich • außer 
unserer Stelle • im Jakobusbrief. Jedesmal hat es einen heilstheologisch-eschatolo- 
gischen Sinn: •Nehmt das (euch) eingepflanzte Wort auf, das euer Leben retten 
kann" (1,21) (psyche ist hier im jüdischen Vollsinn von •Leben" zu nehmen, als 
Einheit von Seele und Leib und nicht von •Seele" im Gegensatz zum Leib, etwa 
im Sinne von •Seelenheil" allein. Dennoch ist diese Rettung nicht diesseitig-natür- 
lich, sondern eine dem Heilswort entsprechende Rettung, die sich also auf das Leben 
des ganzen Menschen in Gott bezieht); der Glaube allein kann nicht retten, ohne sich 
im Werk zu bewähren (2, 14); Gott ist die entscheidende Heilsmacht; er hat die 
Macht zu retten und zu verderben (4, 12); wer einen Sünder bekehrt, der rettet seine 
Seele vor dem Tod (5, 20). So ist auf jeden Fall auch für Vers 5, 15 dieser letzte, 
heilstheologische Sinn von •retten" gefordert. Es geht um das jenseitige, von Chri- 
stus vor Gott erworbene Heil, das den ganzen Menschen erfassen soll. So wie 
Jakobus die Todesgefährdung sieht, so versteht er auch die Rettung. Es geht ihm 
um die Aufhebung des Todes einfachhin, nicht bloß für eine kurze Zeit, bis zur 
neuen Krankheit und dem endgültigen Hinscheiden. Auf die grundsätzliche Über- 
windung des Todes, in geistiger und leiblicher Sicht, zielt das •Retten". Dies folgt 
aus dem zweiten Teil des Verses 15: kai egerei auton ho Kyrios. Wir übersetzen: 

* Vgl. Z. Alszeghy, L'effetto corporate dell'Estrema Unzione, Gregorianum 38 (1957) 
385•405. Vgl. die Übersicht bei M. M e i n e r t z , Bibl. Ztsdir. 20 (1927)   27•29. 

10 Vgl. 1 Petr3, 21; 4, 18; Jud23; auch Jud5 und 1 Petr3,20 sehen diesen Heilszusam- 
menhang, auch wenn unmittelbar von physischer Rettung (aus Ägypten oder der Sintflut) die 
Rede ist. Vgl. M. M e i n e r t z , a.a.O. 30•31. 



330 Aloys Grillmeier 

•Und der Herr wird ihn auferwecken". Gewiß hat egeirein eine mehrfache Bedeu- 
tung: aufrichten, gesundmachen, aufwecken. Für den Christen ist das Wort vor 
allem mit der Auf erweckung von den Toten verbunden (Mt 10, 8; Joh5, 21; Apg 
26, 8, sowie die vielen Stellen, die sich auf die Auferweckung Jesu beziehen). Hier 
erhielt es seinen neuen, eigentümlich christlichen Klang. Hörten die Empfänger oder 
Leser der Jakobusschrift nicht zuerst diesen heraus11? H. von Soden sagt gut, daß 
egeirein hier die •unmittelbare Verwirklichung des sozein" sei12. Beide Worte müs- 
sen auf derselben Ebene genommen werden, also in heilstheologischer Sicht. Das 
•Retten" greift hinüber in das Jenseits und besagt •definitive Heilverwirklichung". 
Auch das egeirein verwirklicht sich dort und sagt aus, daß der Leib miterfaßt wird 
durch das •rettende" Handeln der Kirche im Namen des Herrn. Die Kyrios wird 
den Sterbenden auferwecken. Der wiederkommende Christus wird diese Tat voll- 
bringen. Damit ist wiederum auf das Ereignis des Gerichtes und der Wiederkunft 
angespielt, das für den Jakobusbrief eine so große Bedeutung hat (siehe oben, beson- 
ders aber 5, 7). 

Die Tat des Rettens am Sterbenden ist also eine eschatologische Handlung Christi. 
Der hinscheidende Christ erhält die Zusicherung des endgültigen Heils und der 
Auferweckung seines Leibes zu ewigem Leben. Es wäre eine Abschwächung der so 
betonten Eschatologie dieses Briefes und eine Entleerung des so gefüllten Verses 15, 
wollte man darin nur eine Verheißung der leiblichen, diesseitigen Gesundung, wenn 
auch nur in bedingter und zweitrangiger Weise sehen • sofern es nämlich dem ewigen 
Heil nützen sollte. Jakobus sieht den Christen vor das entscheidende Ereignis des 
Todes gestellt. Für dieses unausweichliche Ende sind die Verheißungsworte gespro- 
chen, und ist das Zeichenhandeln der Presbyter empfohlen. Darin liegt ja schließlich 
der entscheidende Trost des Christen, der ihn in seinem Leiden wahrhaft •aufrichten" 
und für den Todeskampf letztlich stärken kann, daß er weiß: das Leben wird mir 
wiedergegeben, der Seele und dem Leibe nach, in der Gemeinschaft mit dem Auf- 
erstandenen. Sozein wie egeirein haben so einen vollen und absoluten Sinn. Sie 
beziehen sich nicht in erster Linie auf eine diesseitige Wirkung, sondern auf das 
Eschaton, die volle Wiederherstellung des Menschen in Christus. Die Kranken- 
salbung ist das Sakrament der Auferstehung. Die Symbolik des Salbens unter dem 
Gebet der Presbyter ist die sakramentale Zusicherung der letzten Heilsverwirk- 
lichung und der Wiederweckung des jetzt dahinsterbenden Leibes, im Namen des 

11 egeirein als •gesundmachen" ist im NT selten (Mt 8,15; 9, 5. 6. 7. 25 und par.). Das 
Theol. Wörterb. z. NT, II, 333 führt für diese Bedeutung nur Jak 5 an, was aber zur Frage 
steht. In der Briefliteratur hat egeirein nie den Sinn von gesundmachen. Vgl. M. M e i - 
n e r t z , Bibl. Ztschr. 20 (1932), 31 f., der egeirein mit H. v. Soden als unmittelbare Verwirk- 
lichung des sozein nimmt. Er gibt aber keine konkrete Deutung. Wir nehmen egeirein auf 
derselben eschatologisch-heilstheologisdien Ebene wie das sozein, geben ihm aber den enge- 
ren Bezug auf den Leib. Das Auferwecken ist leibliche Verwirklichung des jenseitigen Ret- 
tens, das den ganzen Menschen erfaßt. 

12 H. v. S o d e n, Hand-Commentar, a.a.O. 201 übersetzt: •ist einer unter euch krank, so 
lasse er die Ältesten der Gemeinde (...) rufen, und sie sollen über ihn beten, ihn salben mit 
öl (bei Juden und Römer-Griechen, wie bei den Jüngern Jesu Mk 6, 13 Heilmittel, aber auch 
Totenweihe; Apulejus: ultimum lavacrum) in dem Namen des Herrn (vgl. 5, 10), und das 
Gebet des Glaubens (vgl. 1, 6) wird den Todesmatten (kamnontes gebräuchliche Bezeichnung 
für die Sterbenden und Gestorbenen) retten (im eschatologischen Sinn, sc. zum ewigen Heil 
wie 19), und der Herr wird ihn erwecken (im christlich-technischen Sinn, die unmittelbare 
Verwirklichung des sozein)." 



Das Sakrament der Auferstehung 331 

Herrn. Indem der Sterbende diese Zeichenhandlung entgegennimmt, demonstriert 
er seinen Glauben an das Heil in Christus und an die Auferstehung des Leibes. Er 
läßt sich salben zum Zeichen, daß sein Kampf mit dem Tod und den Feinden des 
Heils siegreich sein wird, und daß sein Leib nicht der Verderblichkeit überlassen 
bleiben soll13. So wird sein tiefes Verlangen nach Leben in christlicher Hoffnung 
erfüllt. Auf die Überwindung des Todes und die Erneuerung des Lebens geht ja die 
Sehnsucht des antiken Menschen. Man muß einmal in der Umgebung des Alten und 
Neuen Testamentes auf das Unsterblichkeitsverlangen des Menschen hören, um zu 
begreifen, was Christus und die Kirche, auch Jakobus, verheißen wollen. Die alten 
Religionen kennen den Mythos vom Abstieg in die Unterwelt14. Sie wissen, daß 
eine Macht der Tiefe überwunden werden muß, um den Tod zu bannen. Sie senden 
ihre Götter und Heroen dorthin und müssen doch deren Versagen feststellen. Sie 
suchen die Ewigkeit im Mythus von der ewigen Wiederkehr der Zeit und sind damit 
doch nicht in ihrem Durst nach Leben gesättigt. Sie suchen Erneuerung nur im 
Bereich des Natürlichen, im Auf- und Untergehen der Vegetation, des Sexus und in 
der Wiederkehr der kosmischen Zyklen. In Jesus Christus, dem zur Hölle Abgestie- 
genen und vom Tode Auferstandenen, wird anstelle mythischer Sehnsüchte eine 
klare Hoffnung gesetzt. In ihm wird eine •neue Schöpfung" gewährt (2 Kor 5, 17), 
und nicht bloß eine Rückkehr in den sich doch immer wieder erschöpfenden kosmo- 
gonischen Akt erträumt. Diese übernatürliche Neuschaffung ist die Verheißung des 
Jakobusbriefes. 

Wir deuten also die Salbung von Jak 5,14•15 in erster Linie vom Eschaton her, 
das heißt vom Endziel des Menschen aus, wie es ihm in Christus, dem Gekreuzigten 
und Auferstandenen, geschenkt ist. Der Kyrios ist es, der dafür bürgt, daß der ganze 
Mensch als Einheit von Seele und Leib gerettet und auferweckt wird, nachdem der 
Kampf des Todes bestanden und durchgefochten ist. 

Unserer Deutung stehen noch einige Schwierigkeiten entgegen. Ein erster Einwand erhebt 
sich von Vers 15c aus: •und wenn er Sünden auf sich hat, werden sie ihm vergeben werden". 
Warum ist jetzt erst die Rede von diesem Sündennachlaß? Wäre die Auferwedkung als die 
absolute Wirkung der Gebetssalbung hingestellt, dann wäre schon das jenseitige Endziel des 
Handelns Gottes benannt, ein Ziel, das die Sündenvergebung schon voraussetzt. So müßte 
logisch die Sündenvergebung zuerst benannt werden, etwa in der Abfolge: •Das Glaubens- 
gebet wird den Kranken retten, und wenn er Sünden getan hat, so wird ihm vergeben wer- 
den, und der Herr wird ihn auf erwecken." Jakobus betrachtet tatsächlich die Sünde als die 
eigentliche Ursache des Todes (5, 20). Sie muß also zuerst behoben werden, damit der Weg 
des Lebens beschritten werden kann. Warum aber die Umstellung? Vielleicht darf man die 
Lösung in Folgendem sehen: Jakobus rechnet damit, daß der Christ als Christ sich von der 
Sünde losgesagt hat. Darum die bedingungsweise Aussage: •Und wenn er Sünden getan 
hätte ..." Eine Ausnahme wird benannt. Sie braucht nicht in den Gedankengang eingefloch- 
ten zu werden, der den Normalfall darstellt. Ist es übrigens so ausgemacht, daß das Ver- 
geben, welches nun versprochen wird, von Jakobus mit dem Akt der Gebetssalbung identi- 
fiziert wird? Ist nicht an einen eigenen Akt gedacht, die Aphesis, die Nachlassung, welche 
das Bekenntnis zur Voraussetzung hat? Es wird ja auch nicht einfach gesagt: Wenn er Sün- 

13 Zum verschiedenen Sinn der Salbungen siehe H. S c h 1 i e r, art. aleipho, Theol. Wor- 
terb, z. NT I, 230. Das zeitlich vom Jakobusbrief nicht weit abliegende 2. Henochbuch be- 
schreibt eine verwandelnde und verklärende Salbung, die dem aufsteigenden Henoch durch 
Michael zuteil wird (22. Kp.). Vgl. P. Rießler, Altjüdisches Schrifttum außerhalb der 
Bibel (Augsburg 1928) 459-^60. 

14 Vgl. A. Grillmeier, Höllenabstieg Christi, Lex. f. Theol. u. K. V2. 



332 Aloys Grillmeier 

den getan hat, dann sind sie ihm nachgelassen, sondern: •dann wird ihm Nachlaß gewährt". 
Fast möchte man übersetzen: •Dann soll ihm Nachlaß gewährt werden", um die neue Hand- 
lung deutlicher abzuheben. Vielleicht liegt darin ein leiser Hinweis auf die Anfänge urkirch- 
licher Bußdisziplin. Sollte dies gelten, dann wäre bei Jak der Gebetssalbung ein positiver 
Sinn gegeben: Definitive Heilsverwirklichung und Auferweckung des Leibes (vgl. H. v. So- 
den, Hand-Commentar, a.a.O. 201). 

Ein zweiter Einwand ist von Vers 16 ab gegeben: •Betet für einander, daß ihr geheilt 
werdet." Hier wäre also doch von körperlicher Heilung die Rede. Wenn Vers 16 in diesem 
Sinn als Schlußwort zu dem ganzen Abschnitt über die Krankensalbung gedacht wäre, dann 
käme alles doch auf die leib-seelisch-diesseitige, wenn auch religiöse Sinngebung des egeirein 
hinaus. Einzelne Übersetzungen bieten einen Ausweg an. Sie deuten auch das iathete von 
Vers 16a von dem ewigen Heil: •Betet für einander, daß ihr das Heil erlanget." Richtiger 
wird es sein, der gesprächsweise geäußerten Meinung von H. Schlier zu folgen und hier einen 
Hinweis auf die körperliche Heilung zu sehen, die angeführten Worte von Vers 16 aber als 
neue Spruchgruppe zu betrachten. Vers 15 ist eindeutig vom Jenseits, vom Eschaton zu ver- 
stehen. Dem •Retten" ist das •Auferwecken" zugeordnet. Vers 16a spricht vom Gebet und 
der diesseitigen körperlichen Heilung, deren Heilszweck nicht geleugnet zu werden braucht. 
Dem •Betet" ist das •Geheiltwerden" zugeordnet. Zwischen beiden Sprüchen besteht nur ein 
loser Zusammenhang, wie er dem Briefe des Jakobus entspricht. 

II. 

Das Sakrament der christlichen Vollendung 

Wir bezeichnen die Krankensalbung von Jak 5 als Sakrament der Auferstehung 
und der endgültigen Heilsverwirklichung. Damit ist ein Ausgangspunkt gegeben, 
um den Sinngehalt dieses Heilszeichens weiter im Sinn der kirchlichen Tradition 
durchzudenken. In der kirchlichen Überlieferung und Verkündigung ist eine ziem- 
lich starke Wandlung der Erwartungen gegenüber der Krankensalbung gegeben15. 
Das erste Jahrtausend der Kirche erhoffte von ihr vor allem eine körperliche Wohl- 
tat, und zwar in derselben Stärke, wie man eine geistliche Gnade erwartete. Leib- 
liche Hilfe sollte in jedem Fall und unbedingt mit der Spendung der Salbung ver- 
bunden sein, und zwar kraft des Sakramentes, ex opere operate Dieses Bewußtsein 
war aus pastoralen Rücksichten gefördert worden, um ein Gegenangebot gegenüber 
den heidnischen Heilpraktiken zu haben. Caesarius von Arles etwa versuchte in 
einer Reihe von Predigten Zauberei und Wahrsagerei, die große Verlockung seiner 
Gläubigen, zurückzudrängen durch den Hinweis auf das gesegnete öl, die •Medizin 
der Kirche". Wohl wird auch die Gesundheit der Seele betont. Aber das Wohl des 
Leibes tritt in den Vordergrund16. Recht realistische Vorstellungen von der Wirk- 
samkeit des Öls herrschen dabei. Die heilende Kraft kommt dem öl durch die kirch- 
liche Segnung zu und wohnt der Materie physisch ein. Die Salbung selber gibt dem 
öl nur die Möglichkeit, seine durch die Segnung schon eingegebene Kraft zu ent- 
falten. Die Konsekration des Öls ist darum dem Bischof vorbehalten, die Salbung 
können • nach der damaligen Praxis • Priester und Laien vornehmen. Der Realis- 
mus erreicht seinen Höhepunkt in der Anweisung von Ritualien des 9. Jahrhunderts: 
•Wo größerer Schmerz herrscht, soll ausreichender gesalbt werden"17. Das Wesen 

15 Vgl. Z. Alszeghy (oben Anm. 9). 
16 Vgl. A. Chavasse, Ütude sur l'onction des infirmes dans l'Sglise Latine du IIIe au 

XI' siede (Lyon 1942) (Tom. I); zu Caesarius von Arles, S. 99•117. 
17 Ebda. 184. 



Das Sakrament der Auferstehung 333 

einer kirchlichen Zeichenhandlung, deren eigentlicher Träger Christus ist, ist hier 
noch verdunkelt. 

Solche Auffassungen, die besonders dem Leib und seiner Gesundheit die Wirkun- 
gen der Ölung zudachten, konnten sich nicht halten. Mit der Zeit traten Tendenzen 
in den Vordergrund, allein von der geistigen Wirkung der Salbung zu sprechen, 
dies vielleicht nicht immer aus der Einsicht in das Wesen eines kirchlichen Sakra- 
mentes, sondern mindestens auch aus der Ernüchterung heraus über das Ausbleiben 
der so absolut erhofften körperlichen Wirkungen. Mehr und mehr ging der Blick 
damit auch auf die jenseitigen Wirkungen der Letzten Ölung. In der Hochscholastik 
und in der Zeit der Katholischen Restauration wurde dann der Primat der geist- 
lichen Wirksamkeit des Sakramentes offenbar. Man ließ die körperliche Heilung 
von einer Bedingung abhängen, dem geistlichen Nutzen. Das Konzil von Trient 
stärkte in der Verteidigung der Krankensalbung gegenüber den Reformatoren das 
Bewußtsein vom Primat des Geistlichen. Luther z. B. verstand den Ritus des 
Jakobusbriefes, den er nicht mehr als kanonisch anerkannte, im Sinne einer wunder- 
baren, charismatischen Krankenheilung, die mit dem Erlöschen der Charismen auf- 
gehört habe18. Die Diskussion auf dem Konzil von Trient zeigt, daß eine Gruppe 
von Theologen der Letzten Ölung überhaupt keinen körperlichen Effekt mehr zubil- 
ligen wollte. Diese Ansicht wurde aber von der Mehrheit nicht angenommen. Die 
endgültige Fassung des Textes hat einen weiten Spielraum für die Deutung des 
Sakramentes gelassen: sanitatem corporis interdum, ubi saluti animae expedierit, 
consequitur (Denzinger 909). Das heißt: Die körperliche Heilung ist nur in bestimm- 
ten Fällen als Wirkung des Sakramentes zu erwarten, wenn sie dem Heil der Seele 
dient. Auf jeden Fall tritt die leibliche Wirkung in den Hintergrund. Die Eingießung 
der Gnade des Heiligen Geistes oder deren Vermehrung im Kranken oder Sterben- 
den ist die erste, wenn auch mit anderen Sakramenten gemeinsame Wirkung (Den- 
zinger 909.927). Als besondere, erstrangige und absolute Gabe des Sakramentes 
wird schließlich die sanatio mentis und die confortatio animae, die Heilung des 
Geistes und die Stärkung der Seele genannt (D 700), die auch ihren Einfluß auf die 
körperliche Heilung haben können. Stand also am Anfang der christlichen Tradition, 
soweit sie überhaupt zu verfolgen ist, die körperliche Wirkung der Krankensalbung 
stark im Vordergrund, so schwang das Pendel mit der Zeit auf die andere Seite: das 
Geistig-Übernatürliche trat in den Blick, für den leiblichen Bereich blieben nur sehr 
bedingte Wirkungen übrig. Sicherlich wirkte bei dieser Entwicklung apologetisches 
Interesse mit. 

Es ist aber der katholischen Tradition eigen, alle Phasen ihrer Geschichte schließ- 
lich zu einem Ganzen zu integrieren und nach einer Synthese auseinanderstrebender 
Bewegungen zu suchen. Demnach wären für das Verständnis der Krankensalbung 
sowohl das Geistige wie das Leibliche zu betonen, in gleicher Stärke. Dies wird aber 

18 M. Luther, Vom babylonischen Gefängnis der Kirche, 291•297: H. H. Borcherdt- 
G. Merz, Martin Luther, Ausgewählte Werke II (München 19483) 248: • ,Das Gebet des 
Glaubens wird dem Kranken helfen, und der Herr wird ihn aufrichten.' Wer sieht aber 
nicht, daß die Verheißung des Apostels Jacobus in wenigen, ja in keinem erfüllt wird? Denn 
unter tausenden wird kaum einer wieder gesund, und das gibt niemand zu, daß es durch die 
Kraft des Sakraments, sondern daß es durch die Hilfe der Natur oder der Arznei geschehe." 
Vgl. ebda. 249f. 



334 Aloys Grillmeier 

nur möglich sein, wenn wir ohne Verkennung der diesseitigen Gaben entschlossen 
die jenseitigen Wirkungen beachten und als Empfänger der Gaben des Sakramentes 
in gleicher Weise den ganzen Menschen, mit Leib und Seele, bezeichnen. Die Kran- 
kensalbung ist aber ein Sakrament der Kirche. Sie führt den Menschen aus der Kirche 
dieser Zeit und dieser Welt hinüber in die Kirche der Ewigkeit, in die Kirche des 
Auferstandenen und der Auferweckten. 

1. Eschatologische Sinngebung der Krankenölung 

Lassen wir es zunächst einmal bei der (nach-)tridentinischen Sicht, welche die 
Wirkungen der Letzten Ölung um den Begriff der •Gnade des Heiligen Geistes" 
und der •Heilung des Geistes" und der •Stärkung der Seele" sammelt. Darin ver- 
wirklicht sich das •Retten", von dem Jakobus spricht, die Soteria, das Heil. Diese 
heiligmachende Gnade stellt wohl eine allgemeine Wirkung aller Sakramente dar 
(effectus communis), und zwar entweder in ihrer ersten Verleihung (Taufe) oder 
ihrer Erneuerung (Buße) oder ihrer Vermehrung (Eucharistie und die anderen 
Sakramente). Gehen wir davon aus, daß auch die Letzte Ölung die heiligmachende 
Gnade entweder wieder gibt oder vermehrt, so läßt eine solche Formulierung bei 
aller Berechtigung doch nicht das sichtbar werden, was nun mit dem Christen 
geschieht. Weil die Salbung am Ende des Lebens steht, hat die Bestärkung in der 
Gnade Gottes den Sinn einer letzten Ergreifung des Menschen durch Gott, über die 
hinaus es keine weitere gibt. Die Geschichte des Menschen als Pilger auf Erden 
wird von Christus und der Kirche selbst zu Ende geführt und hinübergeleitet in den 
Endzustand der Gottvereinigung, der keine Gefährdung mehr kennt. Zum letzten 
Mal spricht sich Gott in dieser Zeit durch die Kirche dem Menschen auf sakramen- 
tale Weise zu. In der Entgegennahme dieser Salbung vollzieht sich von Seiten des 
sterbenden Christus die letzte •protestatio fidei", die letzte Demonstration seines 
Glaubens an Gott als das Ende und die Erfüllung seines Lebens in Christus. 

Dieser Charakter des •Letzten" von Gott her auf den •Pilger dieser Zeit" zu und 
vom Menschen her auf Gott als sein Ziel hin ist ein wichtiger Umstand der Gnaden- 
verleihung oder -Vermehrung in diesem letzten sakramentalen Akt, der der Kirche 
zur Verfügung steht. In dieser •letzten" Begnadung als solcher ist eine •besondere" 
Wirkung zu sehen, ein Lohn schon für die bisherige Beharrlichkeit auf dem Weg 
der Pilgerschaft, eine Hilfe bis zu ihrer Krönung in der Ewigkeit. Dies dürfen wir 
dem wichtigen Wort bei Jak 5,15 entnehmen: •Und das Glaubensgebet wird den 
Sterbenden retten". Das •Retten" bedeutet hier die letzte, endgültige, eschatolo- 
gische Rettung als Vollendung des Heilswirkens des gnädigen Gottes am homo 
viator. Die heiligmachende Gnade als letztes personales Sich-zu-Sprechen und Mit- 
teilen Gottes wird in ihrer letzten heilsverleihenden Sinngebung sichtbar. Weil es 
um die letzte Heilsverwirklichung geht, gibt Gott kraft dieses Sakramentes auch 
besondere gnadenhafte Hilfen zur Bestehung des Endkampfes. Der Jakobusbrief 
zeigt deutlich, daß der Mensch bis zuletzt in Prüfung und Kampf steht und vieler 
Hilfen bedarf, um schließlich zu siegen. Das Konzil von Trient hebt dasselbe in 
seiner schönen Einleitung zu den Kapiteln über die Letzte Ölung hervor (Denzinger 
907). Die letzte geistige Sinngebung der Krankensalbung ist also das Heil bei Gott 
und damit Gott selbst. Eine wertvolle Überlief erung des 12. Jahrhunderts, die leider 



Das Sakrament der Auferstehung 335 

aus schultheologischen Rücksichten in den Hintergrund getreten ist, sieht in der 
Krankensalbung die letzte Vorbereitung für die Gottesschau: •Extrema unctio, que 
ad visionem dei preparaf19. Sie führt den Menschen hin zur Schau Gottes: •unctio 
egredientes divine visioni repraesentat"20. Diese Sinngebung mag in gewisser Hin- 
sicht einseitig sein und zu wenig den ganzen Menschen berücksichtigen. Sie betont 
aber entschlossen den eschatologischen Charakter der Letzten Ölung. Diese Deutung 
darf freilich nicht so verstanden werden, als ob durch das Sakrament in jedem Fall 
sofort der unmittelbare Eintritt in die Schau gewährt werde. Für die Läuterung im 
Jenseits bleibt Raum. Denn der sakramentale Titel auf die volle Gottesgemeinschaft 
wird in diesem Sakrament auch gegeben, selbst wenn der Scheidende noch der 
Läuterung bedarf. 

Nicht der Geist allein aber soll sich der Herrlichkeit bei Gott und in Gott erfreuen. 
Die Botschaft von der Auferweckung sagt, daß der ganze Mensch erneuert wird. Nur 
wenige Theologen haben daran gedacht, die Krankensalbung auch als sakramentales 
Zeichen der Auferweckung des Leibes zu deuten. Das •alleviabit" der Vulgata hat 
sie daran gehindert. Das egerei des Urtextes ist nicht ausgewertet worden. Nur die 
Sentenzen Rolands, ein Werk aus der Abaelard-Schule, denken eschatologisch-ganz- 
heitlich, das heißt, sie beziehen die Wirkung der Letzten Ölung auch auf den auf- 
erweckten Leib. Sie verleiht dem verklärten Leib eine besondere Herrlichkeit, die 
er nicht hätte, wenn er dieses Sakramentes nicht teilhaft geworden wäre (in alia vita 
habebit quendam fulgorem in corpore, quern non haberet, nisi illam unctionem 
accepisset)21. Obwohl für diese Behauptung in dieser Form kein Beweis beigebracht 
werden kann, so ist doch richtig der Bezug auf die Verklärung des Leibes gesehen. 
Dieser Bezug wird für eine volle Darstellung der Wirkung des Sakramentes der 
Letzten Ölung zu fordern sein. Die Salbung bezieht sich in besonderer Weise auf 
den Leib22. Zu schnell gehen die Theologen auf die unctio spiritualis ein. Auch der 
Leib wird in besonderer Weise besiegelt für die Teilnahme an der Herrlichkeit 
Christi: •Und der Herr wird ihn auferweckeri". Damit ist der Bezug auf Christus, 
den Kyrios, ausgesprochen, den verklärten Herrn der Kirche der Ewigkeit. 

2. Ekklesiologische Sinngebung der Krankenölung 

Erst mit dem Bewußtwerden der Siebenzahl der Sakramente konnte auch die 
Frage auftauchen, wie die Krankensalbung in der Hierarchie der Sakramente stehe 
und sich zum •Ursakrament", der Kirche, verhalte. Eine gute Intuition hatte Magi- 
ster Simon (12. Jh.): •Wie die Taufe (das Sakrament) der Eintretenden ist, so ist 
diese Salbung das Sakrament der Hinausgehenden (... baptismus intrantium... hec 
unctio exeuntium sacramentum)23. Die Taufe zeichnet die, welche in diese Welt 
eintreten, mit dem Charakter Christi; die Salbung stellt die Hinausgehenden der 

19 H. Weisweiler, Das Sakrament der Letzten Ölung in den systematischen Werken 
der Frühscholastik, Scholastik 7 (1932), 346, Anm. 99. 

20 Ebda. 345, Anm. 95. 
21 Ebda. 340 mit Anm. 74. Vgl. Anm. 13. 
22 Vgl. H. Schlier (ob. Anm. 8). 
2S H. W e i s w e i 1 e r , Scholastik 7 (1932) 345. Zum Ganzen vgl. M. Schmaus, Kath. 

Dogmatik IV, 1 (19575) § 276, S. 623•633, wo die Beziehung zu Christus, zu den Sakra- 
menten, auch der Firmung, und zum trinitarischen Leben des Christen gezeigt wird. 



836 Aloys Grillmeier 

göttlichen Schau"24. Die Taufe ist also das Sakrament der Initiation, die Salbung 
das sichtbare Zeichen der Entlassung, und zwar letztlich aus der sichtbaren Gemein- 
schaft der Kirche in dieser Welt. Damit soll die Gemeinschaft mit dem Corpus 
Christi Mysticum nicht gelockert, sondern eher gefestigt werden. Die sogenannte 
Epitome aus der Schule Abaelards stellt unter dieser Rücksicht einer sich vertiefen- 
den Eingliederung in die Kirche die drei Sakramente Taufe, Eucharistie und Letzte 
Ölung nebeneinander (die Firmung müßte hier mitgenannt werden). In der Taufe 
wird der Mensch Glied Christi, und als solches tritt er schon an den Altar zur Feier 
und zum Empfang der Eucharistie heran, um dadurch tiefer eingegliedert zu wer- 
den. •In gleicher Weise ist er (der Christ) schon Glied Christi, bevor er gesalbt 
wird25." Die Salbung selbst aber bedeutet ihrerseits die letzte Festigung der Glied- 
schaft hier und die Hinüberführung in die Gemeinschaft der Kirche der Ewigkeit. 
Die Sterbegebete der Kirche lassen im letzten Augenblick diese Vision der himm- 
lischen Kirche schon sichtbar werden28. Es ist ja die eine Kirche Christi, die hier und 
dort ist, die durch ihre Presbyter im Namen ihres Kyrios den Sterbenden aus ihrem 
sichtbaren, diesseitigen Lebensbereich hinübergeleitet in ihren unsichtbaren, jen- 
seitigen Raum. Sie ergreift zum letzten Mal vom Menschen, und zwar vom ganzen 
Menschen, Besitz, damit er dadurch das Eigentum Christi und Gottes werde und als 
solches Eigentum noch ^einmal bestätigt und gefestigt sei. Das Konzil von Trient 
spricht darum von der Hl. Ölung als •dem Abschluß des ganzen Christenlebens" 
(Denziger 926). Es ist ein von Christus, dem Gekreuzigten und Auferstandenen, 
geprägter Abschluß: •Derjenige, welcher die Letzte Ölung empfängt, wird zu einer 
Darstellung und Erscheinung des durch Kreuz und Auferstehung zur Herrlichkeit 
hindurchgeschrittenen Christus"27. Darum eben muß sich die Krankensalbung auch 
auf den Leib beziehen und für ihn das Zeichen • das letzte Zeichen, über Taufe und 
Eucharistie hinaus • dafür werden, daß nach dem Durchgang durch die Pforte des 
Todes die Auf erweckung auf ihn wartet: •Und der Herr wird ihn auf erwecken". 

Erwecken wir in uns und unseren Gläubigen dieses Bewußtsein, daß die Letzte 
Ölung das Sakrament der Auferstehung und der Vollendung des ganzen Menschen 
ist, mit Leib und Seele. Und es wird mehr vom Trost dieses heiligen Zeichens über 
und in uns im Sterben leuchten. 

24 H. Weis weiler, ebda. Anm. 95. 
25 H. W e i s w e i 1 e r , ebda. 339, Anm. 72; 351. 
26 Vgl. M. Schmaus, a.a.O. 626f. 
27 Ebda. 624. Vgl. das auf S. 625 zitierte Wort Alberts des Großen. 




