Das Sakrament der Auferstehung

Versuch einer Sinndeutung der Letzten Ulung

Von Aloys Grillmeier SJ, Frankfurt/Main

Mit der Letzten Ulung oder der Krankensalbung, die in Verbindung mit der
sakramentalen Lossprechung und der Hl. Wegzehrung gespendet wird, entlifit die
Kirche den sterbenden Christen in die Ewigkeit. Was will sie ihm mit dem Akt
dieser Salbung im besonderen mitgeben? Was bedeutet er fir das Bestehen des
Letzten und Schwersten im menschlichen Leben, des Todes? Wir wollen versuchen,
aus Schrift und alter Uberlieferung eine Antwort auf diese Fragen zu gewinnen, die
vielleicht eine gewisse Verlegenheit beseitigen kann, in der sich Theologen und Seel-
sorger bei der Ausdeutung dieses Sakramentes befinden. Naturgemif horen wir alle
aus der Bezeichnung ,Letzte Olung® in erster Linie das erschreckende ,Letzt*
heraus, weshalb ja heute auch gern andere Namen fiir den Ritus der Salbung der
Kranken oder Sterbenden gesucht werden. Der Sinn dieses Sakramentes ist es aber,
itber das Ende hinaus auf das Neue zu weisen, auf nichts anderes als auf die Auf-
erstehung des Leibes und die Vollendung des ganzen Menschen in der ewigen Herr-
lichkeit. Es ist merkwiirdig, daf die Letzte Olung so wenig zur Auferweckung des
Leibes in Bezichung gesetzt worden ist, obwohl von Jak 5 her dieser Bezug nahe-
zuliegen scheint. Leider wird dieses Sakrament nur z6gernd in die Gesamtescha-
tologie und die Lehre von der Vollendung des Menschen eingebaut, obwohl einige
gute Ansidtze dafiir bei den alten Theologen vorhanden sind. Gewifl wird auch
unsere Deutung nicht ohne Schwierigkeiten bleiben. Sie kann nicht mehr sein als nur
ein Versuch, der einer Diskussion und Weiterfithrung bedarf1.

I
Jak 5, 14—15 als sakramentale Uerheiffung der Auferweckung

Wir wissen alle um die Streitgespriche, die sich um den Jakobustext seit der
Reformationszeit entsponnen haben. Diese ,rechte stroherne Epistel“ gefiel Luther
gar wenig. Bis heute sind die ,Presbyteroi® in Vers 14 im Gesprich zwischen Pro-
testanten und Katholiken umstritten. Auch innerhalb der katholischen Exegese und
Dogmatik besteht keine Einheit in der Ausdeutung dieser schwierigen Verse, wenn
auch die Kirche auf dem Konzil von Trient definiert hat, dafl der Ritus der Kran-
kensalbung als Sakrament in Jak 5 enthalten sei2. Vielleicht gelingt dieser Nachweis

1 Um eine gewisse Sicherheit zu haben, wurde die folgende Deutung von Jak 5 in einem
gemeinsamen Gesprich mit H. Schlier und J. Ratzinger, Bonn, geprift und als exegetisch
méglich anerkannt. Sehr ermutigte mich fir diese Erklirung Jos. Schmid, Miinchen, und
dies mit besonderem Hinweis auf di¢ jidische Anthropologie des Jakobusbriefes, wie unten
kurz gesagt werden soll. Fir die Einzelheiten der Deutung fiihlt sich der V{. allein verant-
wortlich. Den besten Ausgangspunkt bietet H. v. Soden, Hand-Commentar zum Neuen
Testament® 3, 2 (Freiburg—Leipzig—Tibingen 1899) (vgl. unten).

? Wértlich: ,Wer sagt, die Letzte Ulung sei nicht wirklich und eigentlich ein von Christus,
unserem Herrn, eingesetztes und vom heiligen Apostel Jakobus verkiindetes Sakrament, son-



Das Sakrament der Auferstehung 827

am leichtesten, wenn man den Worten des Briefes in 5, 14—15 einen mdglichst ein-
-fachen und naheliegenden Sinn gibt. Die Eigenart dieses Briefes erleichtert diese
Aufgabe nicht. Das ,Briefartige® tritt sehr zuriick. Der Zusammenhang der Gedan-
ken ist nicht sehr stark. Man spricht sogar von ,Zusammenhanglosigkeit“s. Es sind
Spruchreihen festzustellen, die manchmal nur locker verbunden sind. Dennoch zeich-
net sich ein bestimmter Kreis von Ideen ab. Das Ganze hat einen starken eschatalo-
gischen Einschlagt.

Bewihrung im christlichen Lebenskampf, bis zum Bestehen des Gerichts, ,in
mancherlei Versuchung® (1,2), scheint das besondere Anliegen aller Mahnungen des
Briefes zu sein. Wer ,in der Versuchung standhilt*, wer ,sich bewahrt bat“, der
,wird die Krone des Lebens empfangen® (1,12). Auch der Glaube mufl sich im
Werk als lebendig erweisen, sonst niitzt er nichts (1,19—2,26). Der Blick auf das
Gericht soll den Christen vor den Zungensiinden bewahren und nach der wahren
Weisheit suchen lassen (3, 1—18). Das Bild, das Jakobus von dem Streit der Begier-
den und von dem Kampf des guten und bésen Geistes im Christen entwirft (4,
1—10), zeigt, wie sehr er den Menschen in die Entscheidung gestellt sieht, in die
Entscheidung zwischen Gott und Satan. Aus dieser Einsicht heraus soll sich der
Christ zur Ordnung seiner Begierden durchringen. Weil nur Einer ,Gesetzgeber
und Richter“ ist, weil alles unter dem kommenden Gericht steht, sollen sich die
Christen nicht gegenseitig richten (4, 11—17), sollen die Reichen ihres Endes geden-
ken (5, 1—6), alle aber in Geduld auf die Ankunft des Herrn warten und ausharren
(5, 7—11), sollen wir Gesinnung und Wort iibereinstimmen lassen (5, 12) und jeg-
liche Stimmung, ob Leid oder Freude, auf Gott beziehen (5, 13). Wenn aber schlie-
lich das Ende kommt, dann sollen sich die Christen an die Preshyter der Kirche
wenden, um von ihnen in der letzten Heilsentscheidung eine besondere Hilfe im
Namen des Herrn zu bekommen (5, 14—15a). Eine Hilfe zur endgiiltigen Verwirk-
lichung des Heils wird angeboten. Dieses Heil hat aber die Vergebung der Siinden
zur Voraussetzung mit Aufforderung zum Bekenntnis der Siinden (5, 15b—16a).
Gegenseitiges, beharrliches Fiirbittgebet soll Heilung (desLeibes? der Seele?) bewir-
ken. Briiderlicher Dienst in der Sorge um das Heil des Anderen ist schlieflich auch
ein Weg zur Verwirklichung der eigenen Rettung (5, 19—20).

Wir haben es nur mit den Versen 14 und 15 (und zunichst nur 15a) des letzten
Kapitels zu tun, die aber sicherlich von der starken eschatologischen Grundstimmung
des Briefes mitgetragen werden. Worum geht es hier? Die Antwort ist Schritt fir
Schritt zu erarbeiten: ,Ist jemand unter euch krank“? Das schwerste Stiick des christ-
lichen Lebenskampfes steht bevor, der Kampf mit dem Tod. Diese Frage meint nicht
mehr blof eine alltéigliche Leiderfahrung, wie Vers 5,13, aus der wir uns durch
Gebet herausringen sollen. Es geht um die Todeskrankheit als die Zusammenfassung
der allgemeinen menschlichen Schwachheit und Verginglichkeit. Hinter ihr stehen
Siinde und dimonische Einwirkung, nicht notwendig als unmittelbare physische

dern lediglich ein von den Vitern iiberkommener Brauch oder eine menschliche Erfindung,
der sei ausgeschlossen (D enzinger, Enchiridion Symbolorum, 926;vgl.908; M. Schmaus,
Rath. Dogmatik 1V, 1 {Miinchen 1957%] 616f.).

3 M. Dibelius, Der Brief des Jakobus (Krit.-exeg. Kommentar iiber das NT von H.
A. W. Meyer 15), Géttingen 19217, 2.

1 Dies wird betont von H. v. So den, Hand-Commentar zum NT?, 8,2,201; M. Mei-
nertz, Die Krankensalbung Jak 5, 14f., Bibl. Ztschr. 20 (1932) (28—86) 29.



328 Aloys Grillmeier

Ursache, sondern als allgemeine Situation unserer gefallenen menschlichen Natur
(vgl. 1, 14—16). Das Wort asthenein ist hier in seinem eigentlichen und vollen Sinn:
zu nehmen: krank sein, schwer krank sein (vgl. Mk 6, 56; Lk 7, 2)5. Dies ergibt sich
auch aus dem Wort kamnein (Vers 15a), das wohl mit Recht iibersetzt werden darf
mit ,hoffnungslos krank sein, hinwelken“s. Der Tod steht vor der Tiir. Der Lebens-
kampf geht seinem Ende zu. Diese Situation wird aber nicht nur in ihrer biolo-
gischen Bedeutung gesehen. Die Tatsache des Krankseins hat, obwohl in erster Linie
eine leibliche Gegebenheit, fiir den Briefschreiber eine Bedeutung fiir den ganzen
Menschen. Dieser wird durch den Tod in Frage gestellt, in seiner diesseitigen und
jenseitigen Existenz. Fiir den Juden kann der Mensch nicht rein sauberlich nach Leib
und Seele geschieden werden. Wenn Hilfe kommen soll, so mufl sie dort ansetzen,
wo die letzte Bedrohung des Menschen gegeben ist, dort wo sich Heil oder Unheil
vor Gott entscheidet. Der Kranke braucht diese letzte Heilshilfe. Vom Arzt fiir den
Leib ist nicht die Rede. Die Presbyteroi sollen ihn nicht ersetzen. Sie wirken nicht
wie Schamanen, die mit ihrer Ekstase-Technik die sich entfernende Seele des Kran-
ken festhalten oder wieder herbeibringen sollen und zugleich nach den letzten physi-
schen Ursachen der Krankheit suchen miissen, um das leibliche Leben in jedem Fall
zu retten. Es geht hier nicht um die unbedingte Erhaltung des leiblichen Lebens,
sondern um die totale Rettung des Menschen und um die Uberwindung der heils-
gefihrdenden Wirkung des Todes, fiir Seele und Leib. Das Heil ist in der Krisis.
Darnach wird auch die Hilfe fiir die Gesundung eingeschitzt. Darum konnen mit
den Presbyteroi auch nicht die Altesten der zivilen Gemeinschaft gemeint sein. Das
Wort ,Alteste der Kirche® ist vielmehr der Gemeinschaft der Christen entnommen.
Ihr Tun flieft aus ihrem Charakter als Vertretern der Heilsgemeinde, welche die
Kirche ist, nicht aus ihrer zivilen Stellung, auch nicht aus einer charismatischen
Begabung. Wohl war die Fiirbitte von Gelehrten oder Rabbis fiir die Kranken ge-
schitzt?. Niemand aber dachte daran, den Altesten der Ortsgemeinde iiberhaupt
eine besondere Heilskraft zuzuschreiben. Was aber die Presbyter der Kirche zu geben
haben, vermitteln sie durch ein Gebet, das mit einer Zeichenhandlung verbunden ist.
Sie sollen iiber den Sterbenden beten (proseuxasthosan ep’auton) und ihn dabei mit
Ol salben®, und dies im Namen des Herrn, das heifit im Namen Jesu Christi, als des
Bringers des Heils.

Das Ganze stellt also eine religiése, von Christus her motivierte, geistig-leibliche
Handlung dar, die dem sterbenden Christen eine entscheidende Hilfe in letzter Not
bringen soll. Welcher Art ist sie? Jak 5, I5 sagt zundchst ganz apodiktisch: ,Und
das Gebet des Glaubens wird den Sterbenden retten“. Was ist mit diesem ,retten®
gemeint? Bedeutet es rein leibliche Hilfe, wenn auch motiviert unter der Riicksicht
des Heils? Wer asthenein und kamnein nur als leibliches Kranksein deutet, und
zwar unter Voraussetzung des modernen medizinischen Begriffes der Krankheit,

8§ W.Bavuer, Woirterbuch zum Neuen Testament (Berlin 1958%) sub voce.

8 W.Bauer, ebd. s. v. kamno fithrt diese Bedeutung unmittelbar nach dem Hinweis auf
Jak 5, 15 als moglich an. Kamnein heiflt sogar sterben, wie Grabinschriften besagen. Ebenso
H.v. Soden, a.a.0. 201 (sieche unten).

7 Vgl. Strack-Billerbeck, Kommentar z. NT aus Talmud und Midrasch, 11, 441
(nach M. Meinertz, a.a.0. 26).

8 aleiphein wird nur vom 4ufleren kérperlichen Salben gebraucht: H. Schlier, in:

Theol. Worterbuch z. NT 1, 230.



Das Sakrament der Auferstehung 329

wird auch das ,Retten” als leibliches Heilen oder Gesundmachen fassen. Damit wire
zunachst — von den obigen Voraussetzungen aus — eine rein diesseitige Wirkung
gegeben, die auch in der zweiten Halfte des Verses 15 ausgedriickt sein konnte:
egeirein, das heifit vom Krankenlager aufstehen lassen. Ist eine apodiktische Ver-
heiflung vélliger Heilung, etwa durch charismatische Krift¢, ausgesprochen? Wer
eine solche annimmt, braucht nicht sofort von ,Ulmagie“, Dimonenglauben und
zeitbedingten Anschauungen zu sprechen, wie dies bei manchen Religionshistorikern
der Fall ist. Die allgemeine Todeserfahrung der Christen widersprach aber schon
damals einer absoluten Zusage der Gesundung auf Grund des Salbungsritus. Die
Dogmatik sucht diese Schwierigkeit, die sich aus dem Widerspruch zwischen Ver-
heiflung und Erfahrung ergibt, mit der Berufung auf die absolute geistige Wirkung
der Salbung und ihrem bedingten leiblich-diesseitigen Einflul zu beheben®. Dies
braucht nicht ausgeschlossen zu werden, da die Kirche auch mit einem solchen leib-
lichen Nutzen — untergeordnet dem geistig-iibernatiirlichen — rechnet und die
leibliche Gesundung somit in gewissen Féllen als Frucht der Salbung betrachtet.’
Diese Deutung war durch die Ubersetzung des egeirein durch das ,alleviabit® der
Vulgata nahegelegt.

Doch, so glauben wir, geht dieses Verstindnis an dem ersten und unmittelbaren
Sinn der Jakobusverheiflung vorbei. Sie ist in zwei Worten ausgesprochen: sozein
und egeirein. Das erste Wort tibersetzen wir mit ,retten“ und verstehen es eschato-
logisch, das heifit von der letzten christlichen Heilsverwirklichung. Gewifl kennt das
NT auch ein Retten des diesseitigen Lebens (vgl. Mt 9,21. 22 par; Mk 10, 52). Doch
wird in der ntl. Briefliteratur sozein nicht fir ,Errettung aus leiblicher Krankheit“
verwendet!?. Es kommt aber hiufig darin vor. Noch viermal findet es sich — aufler
unserer Stelle — im Jakobusbrief. Jedesmal hat es einen heilstheologisch-eschatolo-
gischen Sinn: ,Nehmt das (euch) eingepflanzte Wort auf, das euer Leben retten
kann“ (1, 21) (psyche ist hier im jiidischen Vollsinn von ,Leben“ zu nehmen, als
Einheit von Seele und Leib und nicht von ,Seele® im Gegensatz zum Leib, etwa
im Sinne von ,Seelenheil“ allein. Dennoch ist diese Rettung nicht diesseitig-natiir-
lich, sondern eine dem Heilswort entsprechende Rettung, die sich also auf das Leben
des ganzen Menschen in Gott bezieht); der Glaube allein kann nicht retten, ohne sich
im Werk zu bewihren (2, 14); Gott ist die entscheidende Heilsmacht; er hat die
Macht zu retten und zu verderben (4, 12); wer einen Siinder bekehrt, der rettet seine
Seele vor dem Tod (5, 20). So ist auf jeden Fall auch fiir Vers 5, 15 dieser letzte,
heilstheologische Sinn von ,retten® gefordert. Es geht um das jenseitige, von Chri-
stus vor Gott erworbene Heil, das den ganzen Menschen erfassen soll. So wie
Jakobus die Todesgefdhrdung sicht, so versteht er auch die Rettung. Es geht ihm
um die Aufhebung des Todes einfachhin, nicht blof8 fiir eine kurze Zeit, bis zur
neuen Krankheit und dem endgiiltigen Hinscheiden. Auf die grundsitzliche Uber-
windung des Todes, in geistiger und leiblicher Sicht, zielt das ,Retten®. Dies folgt
aus dem zweiten Teil des Verses 15: kai egerei auton ho Kyrios. Wir iibersetzen:

® Vgl. Z. Alszeghy, Leffetto corporale dell’Estrema Unzione, Gregorianum 38 (1957)
385—405. Vgl. die Ubersicht bei M. Meinertz, Bibl. Ztschr. 20 (1927) 27—29.

10 Vgl. 1 Petr 3, 21; 4, 18; Jud 23; auch Jud 5 und 1 Petr 8, 20 sehen diesen Heilszusam-
menhang, auch wenn unmittelbar von physischer Rettung (aus Agypten oder der Sintflut) die
Redeist. Vgl. M. Meinertz, a.a.0.30—31.



330 Aloys Grillmeier

»,Und der Herr wird ihn auferwecken“. Gewifl hat egeirein eine mehrfache Bedeu-
tung: aufrichten, gesundmachen, aufwecken. Fiir den Christen ist das Wort vor
allem mit der Auferweckung von den Toten verbunden (Mt 10, 8; Joh 5, 21; Apg
26, 8, sowie die vielen Stellen, die sich auf die Auferweckung Jesu beziehen). Hier
erhielt es seinen neuen, eigentitmlich christlichen Klang. Horten die Empfanger oder
Leser der Jakobusschrift nicht zuerst diesen heraus!’? H. von Soden sagt gut, dafl
egeirein hier die ,unmittelbare Verwirklichung des sozein® sei!2. Beide Worte miis-
sen auf derselben Ebene genommen werden, also in heilstheologischer Sicht. Das
,Retten® greift hiniiber in das Jenseits und besagt ,definitive Heilverwirklichung®.
Auch das egeirein verwirklicht sich dort und sagt aus, dafl der Leib miterfafit wird
durch das ,rettende“ Handeln der Kirche im Namen des Herrn. Die Kyrios wird
den Sterbenden auferwedken. Der wiederkommende Christus wird diese Tat voll-
bringen. Damit ist wiederum auf das Ereignis des Gerichtes und der Wiederkunft
angespielt, das fiir den Jakobusbrief eine so grofie Bedeutung hat (siche oben, beson-
ders aber 5, 7).

Die Tat des Rettens am Sterbenden ist also eine eschatologische Handlung Christi.
Der hinscheidende Christ erhilt die Zusicherung des endgiltigen Heils und der
Auferweckung seines Leibes zu ewigem Leben. Es wire cine Abschwichung der so
betonten Eschatologie dieses Briefes und eine Entleerung des so gefiillten Verses 15,
wollte man darin nur eine Verheiflung der leiblichen, diesseitigen Gesundung, wenn
auch nur in bedingter und zweitrangiger Weise sehen — sofern es nimlich dem ewigen
Heil niitzen sollte. Jakobus sieht den Christen vor das entscheidende Ereignis des
Todes gestellt. Fiir dieses unausweichliche Ende sind die Verheiflungsworte gespro-
chen, und ist das Zeichenhandeln der Presbyter empfohlen. Darin liegt ja schlieflich
der entscheidende Trost des Christen, der ihn in seinem Leiden wahrhaft ,,aufrichten®
und fiir den Todeskampf letztlich stirken kann, dafl er weifl: das Leben wird mir
wiedergegeben, der Seele und dem Leibe nach, in der Gemeinschaft mit dem Auf-
erstandenen. Sozein wie egeirein haben so einen vollen und absoluten Sinn. Sie
beziehen sich nicht in erster Linie auf eine diesseitige Wirkung, sondern auf das
Eschaton, die volle Wiederherstellung des Menschen in Christus. Die Kranken-
salbung ist das Sakrament der Auferstchung. Die Symbolik des Salbens unter dem
Gebet der Presbyter ist die sakramentale Zusicherung der letzten Heilsverwirk-
lichung und der Wiederweckung des jetzt dahinsterbenden Leibes, im Namen des

11 egéirein als ,gesundmachen® ist im NT selten (Mt 8,15; 9, 5. 6. 7. 25 und par.). Das
Theol. Waérterb. z. NT, II, 333 fithrt fiir diese Bedeutung nur Jak 5 an, was aber zur Frage
steht. In der Briefliteratur hat egeirein nie den Sinn von gesundmachen. Vgl. M. Mei-
nertz, Bibl. Ztschr, 20 (1982), 31f., der egeirein mit H. v. Soden als unmittelbare Verwirk-
lichung des sozein nimmt. Er gibt aber keine konkrete Deutung. Wir nehmen egeirein auf
derselben eschatologisch-heilstheologischen Ebene wie das sozein, geben ihm aber den enge-
ren Bezug auf den Leib. Das Auferwedken ist leibliche Verwirklichung des jenseitigen Ret-
tens, das den ganzen Menschen erfafit.

12 H, v.Soden, Hand-Commentar, a.a.0. 201 iibersetzt: ,ist einer unter euch krank, so
lasse er die Altesten der Gemeinde (... ) rufen, und sie sollen {iber ihn beten, ihn salben mit
Ol (bei Juden und Romer-Griechen, wie bei den Jiingern Jesu Mk 6, 13 Heilmittel, aber auch
Totenweihe; Apulejus: ultimum lavacrum) in dem Namen des Herrn (vgl. 5, 10), und das
Gebet des Glaubens (vgl. 1, 6) wird den Todesmatten (kamnontes gebrauchliche Bezeichnung
fiir die Sterbenden und Gestorbenen) retten (im eschatologischen Sinn, sc. zum ewigen Heil
wie 19), und der Herr wird ihn erwecken (im christlich-technischen Sinn, die unmittelbare
Verwirklichung des sozein).”



Das Sakrament der Auferstehung 831

Herrn. Indem der Sterbende diese Zeichenhandlung entgegennimmt, demonstriert
er seinen Glauben an das Heil in Christus und an die Auferstehung des Leibes. Er
128t sich salben zum Zeichen, dafl sein Kampf mit dem Tod und den Feinden des
Heils siegreich sein wird, und dafl sein Leib nicht der Verderblichkeit iiberlassen
bleiben soll’s. So wird sein tiefes Verlangen nach Leben in christlicher Hoffnung
erfiillt. Auf die Uberwindung des Todes und die Erneuerung des Lebens geht ja die
Sehnsucht des antiken Menschen. Man mufl einmal in der Umgebung des Alten und
Neuen Testamentes auf das Unsterblichkeitsverlangen des Menschen héren, um zu
begreifen, was Christus und die Kirche, anch Jakobus, verheiflen wollen. Die alten
Religionen kennen den Mythos vom Abstieg in die Unterwelt!4, Sie wissen, daf} .
eine Macht der Tiefe iiberwunden werden muf, um den Tod zu bannen. Sie senden
ihre Gétter und Heroen dorthin und miissen doch deren Versagen feststellen. Sie
suchen die Ewigkeit im Mythus von der ewigen Wiederkehr der Zeit und sind damit
doch nicht in ihrem Durst nach Leben gesittigt. Sie suchen Erneuerung nur im
Bereich des Natiirlichen, im Auf- und Untergehen der Vegetation, des Sexus und in
der Wiederkehr der kosmischen Zyklen. In Jesus Christus, dem zur Hélle Abgestie-
genen und vom Tode Auferstandenen, wird anstelle mythischer Sehnsiichte eine
klare Hoffnung gesetzt. In ihm wird eine ,neue Schopfung“ gewihrt (2 Kor 5,17),
und nicht blof} eine Riickkehr in den sich doch immer wieder erschépfenden kosmo-
gonischen Akt ertrdumt. Diese tibernatiirliche Neuschaffung ist die Verheiflung des
Jakobusbriefes.

Wir deuten also die Salbung von Jak 5, 14—15 in erster Linie vom Eschaton her,
das heifit vom Endziel des Menschen aus, wie es thm in Christus, dem Gekreuzigten
und Auferstandenen, geschenkt ist. Der Kyrios ist es, der dafiir biirgt, dafl der ganze
Mensch als Einheit von Seele und Leib gerettet und auferwedkt wird, nachdem der
Kampf des Todes bestanden und durchgefochten ist.

Unserer Deutung stehen noch einige Schwierigkeiten entgegen. Ein erster Einwand erhebt
sich von Vers 15¢ aus: ,und wenn er Siinden auf sich hat, werden sie ihm vergeben werden®.
Warum ist jetzt erst die Rede von diesem Siindennachlafl? Wire die Auferwedung als die
absolute Wirkung der Gebetssalbung hingestellt, dann wire schon das jenseitige Endziel des
Handelns Gottes benannt, ein Ziel, das die Siindenvergebung schon voraussetzt. So miifite
logisch die Stindenvergebung zuerst benannt werden, etwa in der Abfolge: ,Das Glaubens-
gebet wird den Kranken retten, und wenn er Siinden getan hat, so wird ihm vergeben wer-
den, und der Herr wird ihn auferwecken.“ Jakobus betrachtet tatsichlich die Siinde als die
eigentliche Ursache des Todes (5, 20). Sie mufl also zuerst behoben werden, damit der Weg
des Lebens beschritten werden kann. Warum aber die Umstellung? Vielleicht darf man die
Lésung in Folgendem sehen: Jakobus rechnet damit, dafl der Christ als Christ sich von der
Sinde losgesagt hat. Darum die bedingungsweise Aussage: ,Und wenn er Siinden getan
hitte .. .* Eine Ausnahme wird benannt. Sie braucht nicht in den Gedankengang eingefloch-
ten zu werden, der den Normalfall darstellt. Ist es iibrigens so ausgemacht, dafl das Ver-
geben, welches nun versprochen wird, von Jakobus mit dem Akt der Gebetssalbung identi-
fiziert wird? Ist nicht an einen eigenen Akt gedacht, die Aphesis, die Nachlassung, welche
das Bekenntnis zur Voraussetzung hat? Es wird ja auch nicht einfach gesagt: Wenn er Siin-

13 Zum verschiedenen Sinn der Salbungen siche H. Schlier, art. aleipho, Theol. Wor-
terb. 2. NT 1, 230. Das zeitlich vom Jakobusbrief nicht weit abliegende 2. Henochbuch be-
schreibt eine verwandelnde und verklirende Salbung, die dem aufsteigenden Henoch durch
Michael zuteil wird (22. Kp.). Vgl. P. Riefler, Altjidisches Schrifttum auflerhalb der
Bibel (Augsburg 1928) 459—460.

1 Vgl. A.Grillmeier, Hollenabstieg Christi, Lex. f. Theol. u. K. V2,



332 Aloys Grillmeier

den getan hat, dann sind sie ihm nachgelassen, sondern: ,dann wird ihm Nachlaf} gewahrt*.
Fast mochte man iibersetzen: ,Dann soll ihm NachlaB gewihrt werden, um die neue Hand-
lung deutlicher abzuheben. Vielleicht liegt darin ein leiser Hinweis auf die Anfinge urkirch-
licher Bufidisziplin. Sollte dies gelten, dann wire bei Jak der Gebetssalbung ein positiver
Sinn gegeben: Definitive Heilsverwirklichung und Auferweckung des Leibes (vgl. H. v. So-
den, Hand-Commentar, a.a.0. 201).

Ein zweiter Einwand ist von Vers 16 ab gegeben: ,Betet fiir einander, dafl ihr geheilt
werdet.“ Hier wire also doch von korperlicher Heilung die Rede. Wenn Vers 16 in diesem
Sinn als SchluBwort zu dem ganzen Abschnitt {iber die Krankensalbung gedacht wire, dann
kime alles doch auf die leib-seelisch-diesseitige, wenn auch religidse Sinngebung des egeirein
hinaus. Einzelne Ubersetzungen bieten einen Ausweg an. Sie deuten auch das iathéte von
Vers 16a von dem ewigen Heil: ,Betet fiir einander, dafl ihr das Heil erlanget.“ Richtiger
wird es sein, der gesprachsweise gedullerten Meinung von H. Schlier zu folgen und hier einen
Hinweis auf die kérperliche Heilung zu sehen, die angefiihrten Worte von Vers 16 aber als
neue Spruchgruppe zu betrachten. Vers 15 ist eindeutig vom Jenseits, vom Eschaton zu ver-
stehen. Dem ,Retten® ist das ,Auferwecken® zugeordnet. Vers 16a spricht vom Gebet und
der diesseitigen korperlichen Heilung, deren Heilszweck nicht geleugnet zu werden braucht.
Dem ,Betet” ist das ,Gebeiltwerden® zugeordnet. Zwischen beiden Spriichen besteht nur ein
loser Zusammenhang, wie er dem Briefe des Jakobus entspricht.

IL.

Das Sakrament der diristlichen Uollendung

Wir bezeichnen die Krankensalbung von Jak 5 als Sakrament der Auferstehung
und der endgiiltigen Heilsverwirklichung. Damit ist ein Ausgangspunkt gegeben,
um den Sinngehalt dieses Heilszeichens weiter im Sinn der kirchlichen Tradition
durchzudenken. In der kirchlichen Uberlieferung und Verkiindigung ist eine ziem-
lich starke Wandlung der Erwartungen gegeniiber der Krankensalbung gegeben?s,
Das erste Jahrtausend der Kirche erhoffte von ihr vor allem eine kérperliche Wohl-
tat, und zwar in derselben Starke, wie man eine geistliche Gnade erwartete. Leib-
liche Hilfe sollte in jedem Fall und unbedingt mit der Spendung der Salbung ver-
bunden sein, und zwar kraft des Sakramentes, ex opere operato. Dieses Bewufitsein
war aus pastoralen Riicksichten gefordert worden, um ein Gegenangebot gegeniiber
den heidnischen Heilpraktiken zu haben. Caesarius von Arles etwa versuchte in
einer Reihe von Predigten Zauberei und Wahrsagerei, die grofie Verlockung seiner
Glaubigen, zuriickzudrangen durch den Hinweis auf das gesegnete Ul, die ,Medizin
der Kirche“. Wohl wird auch die Gesundheit der Seele betont. Aber das Wohl des
Leibes tritt in den Vordergrund¢. Recht realistische Vorstellungen von der Wirk-
samkeit des Ols herrschen dabei. Die heilende Kraft kommt dem Ol durch die kirch-
liche Segnung zu und wohnt der Materie physisch ein. Die Salbung selber gibt dem
Ol nur die Mdglichkeit, seine durch die Segnung schon eingegebene Kraft zu ent-
falten. Die Konsekration des Uls ist darum dem Bischof vorbehalten, die Salbung
kénnen — nach der damaligen Praxis — Priester und Laien vornehmen. Der Realis-
mus erreicht seinen Hohepunkt in der Anweisung von Ritualien des 9. Jahrhunderts:
»Wo groflerer Schmerz herrscht, soll ausreichender gesalbt werden“t?. Das Wesen

15 Vgl. Z. Alszeghy (oben Anm. 9).

18 Vgl. A. Chavasse, Etude sur Ponction des infirmes dans UEglise Latine du llle au
Xle siécle (Lyon 1942) (Tom. I); zu Caesarius von Arles, S. 99—117.

17 Ebda. 184.



Das Sakrament der Auferstehung 333

einer kirchlichen Zeichenhandlung, deren eigentlicher Trager Christus ist, ist hier
noch verdunkelt.

Solche Auffassungen, die besonders dem Leib und seiner Gesundheit die Wirkun-
gen der Ulung zudachten, konnten sich nicht halten. Mit der Zeit traten Tendenzen
in den Vordergrund, allein von der geistigen Wirkung der Salbung zu sprechen,
dies vielleicht nicht immer aus der Einsicht in das Wesen eines kirchlichen Sakra-
mentes, sondern mindestens auch aus der Erniichterung heraus tiber das Ausbleiben
der so absolut erhofften korperlichen Wirkungen. Mehr und mehr ging der Blick
damit auch auf die jenseitigen Wirkungen der Letzten Ulung. In der Hochscholastik
und in der Zeit der Katholischen Restauration wurde dann der Primat der geist-
lichen Wirksamkeit des Sakramentes offenbar. Man liefl die korperliche Heilung
von einer Bedingung abhingen, dem geistlichen Nutzen. Das Konzil von Trient
stiarkte in der Verteidigung der Krankensalbung gegeniiber den Reformatoren das
Bewufl{sein vom Primat des Geistlichen. Luther z. B. verstand den Ritus des
Jakobusbriefes, den er nicht mehr als kanonisch anerkannte, im Sinne einer wunder-
baren, charismatischen Krankenheilung, die mit dem Erloschen der Charismen auf-
gehort habets. Die Diskussion auf dem Konzil von Trient zeigt, dafl eine Gruppe
von Theologen der Letzten Ulung iiberhaupt keinen kérperlichen Effekt mehr zubil-
ligen wollte. Diese Ansicht wurde aber von der Mehrheit nicht angenommen. Die
endgiiltige Fassung des Textes hat einen weiten Spielraum fir die Deutung des
Sakramentes gelassen: sanitatem corporis interdum, ubi saluti animae expedierit,
consequitur (Denzinger 909). Das heifit: Die kérperliche Heilung ist nur in bestimm-
ten Fillen als Wirkung des Sakramentes zu erwarten, wenn sie dem Heil der Seele
dient. Auf jeden Fall tritt die leibliche Wirkung in den Hintergrund. Die EingieSung
der Gnade des Heiligen Geistes oder deren Vermehrung im Kranken oder Sterben-
den ist die erste, wenn auch mit anderen Sakramenten gemeinsame Wirkung (Den-
zinger 909.927). Als besondere, erstrangige und absolute Gabe des Sakramentes
wird schlieBlich die sanatio mentis und die confortatio animae, die Heilung des
Geistes und die Stirkung der Seele genannt (D 700), die auch ihren Einfluf auf die
korperliche Heilung haben kénnen. Stand also am Anfang der christlichen Tradition,
soweit sie tiberhaupt zu verfolgen ist, die korperliche Wirkung der Krankensalbung
stark im Vordergrund, so schwang das Pendel mit der Zeit auf die andere Seite: das
Geistig-Ubernatiirliche trat in den Blick, fiir den leiblichen Bereich blieben nur sehr
bedingte Wirkungen tibrig. Sicherlich wirkte bei dieser Entwicklung apologetisches
Interesse mit.

Es ist aber der katholischen Tradition eigen, alle Phasen ihrer Geschichte schlief3-
lich zu einem Ganzen zu integrieren und nach einer Synthese auseinanderstrebender
Bewegungen zu suchen. Demnach wiren fiir das Verstdndnis der Krankensalbung
sowohl das Geistige wie das Leibliche zu betonen, in gleicher Stédrke. Dies wird aber

18 M. Luther, Vom babylonischen Gefdngnis der Kirche, 291—297: H. H. Borcherdt-
G. Merz, Martin Luther, Ausgewdihlte WWerke 1l (Miinchen 1948%) 248: , ,Das Gebet des
Glaubens wird dem Kranken helfen, und der Herr wird ihn aufrichten. Wer sicht aber
nicht, dafl die Verheiflung des Apostels Jacobus in wenigen, ja in keinem erfiillt wird? Denn
unter tausenden wird kaum einer wieder gesund, und das gibt niemand zu, daf} es durch die
Kraft des Sakraments, sondern dafl es durch die Hilfe der Natur oder der Arznei geschehe.*
Vgl. ebda. 249f.



334 ] Aloys Grillmeier

nur méglich sein, wenn wir ohne Verkennung der diesseitigen Gaben entschlossen
die jenseitigen Wirkungen beachten und als Empfinger der Gaben des Sakramentes
in gleicher Weise den ganzen Menschen, mit Leib und Seele, bezeichnen. Die Kran-
kensalbung ist aber ein Sakrament der Kirche. Sie fithrt den Menschen aus der Kirche
dieser Zeit und dieser Welt hiniber in die Kirche der Ewigkeit, in die Kirche des
Auferstandenen und der Auferweckten.

1. Eschatologische Sinngebung der Krankenilung

Lassen wir es zunichst einmal bei der (nach-)tridentinischen Sicht, welche die
Wirkungen der Letzten Ulung um den Begriff der ,Gnade des Heiligen Geistes®
und der ,Heilung des Geistes“ und der ,Stirkung der Seele“ sammelt. Darin ver-
wirklicht sich das ,Retten“, von dem Jakobus spricht, die Soteria, das Heil. Diese
heiligmachende Gnade stellt wohl eine allgemeine Wirkung aller Sakramente dar
(effectus communis), und zwar entweder in ibrer ersten Verleihung (Taufe) oder
ibrer Erneuerung (Bufle) oder ihrer Vermehrung (Eucharistie und die anderen
Sakramente). Gehen wir davon aus, dafl auch die Letzte Ulung die heiligmachende
Gnade entweder wieder gibt oder vermehrt, so 148t eine solche Formulierung bei
aller Berechtigung doch nicht das sichtbar werden, was nun mit dem Christen
geschieht. Weil die Salbung am Ende des Lebens steht, hat die Bestirkung in der
Gnade Gottes den Sinn einer letzten Ergreifung des Menschen durch Gott, iiber die
hinaus es keine weitere gibt. Die Geschichte des Menschen als Pilger auf Erden
wird von Christus und der Kirche selbst zu Ende gefithrt und hiniibergeleitet in den
Endzustand der Gottvereinigung, der keine Gefihrdung mehr kennt. Zum letzten
Mal spricht sich Gott in dieser Zeit durch die Kirche dem Menschen auf sakramen-
tale Weise zu. In der Entgegennahme dieser Salbung volizieht sich von seiten des
sterbenden Christus die letzte ,protestatio fidei“, die letzte Demonstration seines
Glaubens an Gott als das Ende und die Erfiillung seines Lebens in Christus.

Dieser Charakter des ,Letzten“ von Gott her auf den ,Pilger dieser Zeit“ zu und
vom Menschen her auf Gott als sein Ziel hin ist ein wichtiger Umstand der Gnaden-
verleihung oder -vermehrung in diesem letzten sakramentalen Akt, der der Kirche
zur Verfiigung steht. In dieser ,letzten“ Begnadung als solcher ist eine ,besondere”

~ Wirkung zu sehen, ein Lohn schon fiir die bisherige Beharrlichkeit auf dem Weg
der Pilgerschaft, eine Hilfe bis zu ihrer Kronung in der Ewigkeit. Dies diirfen wir
dem wichtigen Wort bei Jak 5, 15 entnehmen: ,Und das Glaubensgebet wird den
Sterbenden retten“. Das ,Retten bedeutet hier die letzte, endgiiltige, eschatolo-
gische Rettung als Vollendung des Heilswirkens des gnidigen Gottes am homo
viator. Die heiligmachende Gnade als letztes personales Sich-zu-Sprechen und Mit-
teilen Gottes wird in'ihrer letzten heilsverleihenden Sinngebung sichtbar. Weil es
um die letzte Heilsverwirklichung geht, gibt Gott kraft dieses Sakramentes auch
besondere gnadenhafte Hilfen zur Bestehung des Endkampfes. Der Jakobusbrief
zeigt deutlich, daf der Mensch bis zuletzt in Priifung und Kampf steht und vieler
Hilfen bedarf, um schlieflich zu siegen. Das Konzil von Trient hebt dasselbe in
seiner schonen Einleitung zu den Kapiteln iiber die Letzte Ulung hervor (Denzinger
907). Die letzte geistige Sinngebung der Krankensalbung ist also das Heil bei Gott
und damit Gott selbst. Eine wertvolle Uberlieferung des 12. Jahrhunderts, die leider



Das Sakrament der Auferstehung 385

aus schultheologischen Riicksichten in den Hintergrund getreten ist, sieht in der
Krankensalbung die letzte Vorbereitung fiir die Gottesschau: ,Extrema unctio, que
ad visionem dei preparat“1?, Sie fithrt den Menschen hin zur Schau Gottes: ,unctio
egredientes divine visioni repraesentat“20, Diese Sinngebung mag in gewisser Hin-
sicht einseitig sein und zu wenig den ganzen Menschen beriicksichtigen. Sie betont
aber entschlossen den eschatologischen Charakter der Letzten Ulung. Diese Deutung
darf freilich nicht so verstanden werden, als ob durch das Sakrament in jedem Fall
sofort der unmittelbare Eintritt in die Schau gewahrt werde. Fiir die Lauterung im
Jenseits bleibt Raum. Denn der sakramentale Titel auf die volle Gottesgemeinschaft
wird in diesem Sakrament auch gegeben, selbst wenn der Scheidende noch der
Lauterung bedarf.

Nicht der Geist allein aber soll sich der Herrlichkeit bei Gott und in Gott erfreuen.
Die Botschaft von der Auferweckung sagt, dafl der ganze Mensch erneuert wird. Nur
wenige Theologen haben daran gedacht, die Krankensalbung auch als sakramentales
Zeichen der Auferwedkung des Leibes zu deuten. Das ,alleviabit“ der Vulgata hat
sie daran gehindert. Das egerei des Urtextes ist nicht ausgewertet worden. Nur die
Sentenzen Rolands, ein Werk aus der Abaelard-Schule, denken eschatologisch-ganz-
heitlich, das heifit, sie bezichen die Wirkung der Letzten Ulung auch auf den auf- -
erweckten Leib. Sie verleiht dem verklarten Leib eine besondere Herrlichkeit, die
er nicht hitte, wenn er dieses Sakramentes nicht teilhaft geworden wire (in alia vita
habebit quendam fulgorem in corpore, quem non haberet, nisi illam unctionem
accepisset)2l. Obwohl fiir diese Behauptung in dieser Form kein Beweis beigebracht
werden kann, so ist doch richtig der Bezug auf die Verklirung des Leibes gesehen.
Dieser Bezug wird fiir eine volle Darstellung der Wirkung des Sakramentes der
Letzten Olung zu fordern sein. Die Salbung bezieht sich in besonderer Weise auf
den Leib22, Zu schnell gehen die Theologen auf die unctio spiritualis ein. Auch der
Leib wird in besonderer Weise besiegelt fiir die Teilnahme an der Herrlichkeit
Christi: ,Und der Herr wird ihn auferwecken“. Damit ist der Bezug auf Christus,
den Kyrios, ausgesprochen, den verklarten Herrn der Kirche der Ewigkeit.

2. Ekklesiologische Sinngebung der Krankenélung

Erst mit dem Bewufltwerden der Siebenzahl der Sakramente konnte auch die
Frage auftauchen, wie die Krankensalbung in der Hierarchie der Sakramente stehe
und sich zum ,Ursakrament®, der Kirche, verhalte. Eine gute Intuition hatte Magi-
ster Simon (12. Jh.): ,Wie die Taufe (das Sakrament) der Eintretenden ist, so ist
diese Salbung das Sakrament der Hinausgehenden (...baptismus intrantium. .. hec
unctio exeuntium sacramentum)2, Die Taufe zeichnet die, welche in diese Welt
eintreten, mit dem Charakter Christi; die Salbung stellt die Hinausgehenden der

¥ H Weisweiler, Das Sakrament der Letzten Olung in den systematischen Werken
der Friihscholastik, Scholastik 7 (1932), 346, Anm. 99.

20 Ebda. 345, Anm. 95.

21 Ebda. 340 mit Anm. 74. Vgl. Anm. 13.

22 Vgl. H. Schlier {ob. Anm. 8).

23 H. Weisweiler, Scholastik 7 (1932) 845. Zum Ganzen vgl. M. Schmaus, Kath.
Dogmatik 1V, 1 (19575) § 276, S. 623—633, wo die Beziehung zu Christus, zo den Sakra-
menten, auch der Firmung, und zum trinitarischen Leben des Christen gezeigt wird.



336 Aloys Grillmeier

gottlichen Schau“24. Die Taufe ist also das Sakrament der Initiation, die Salbung
das sichtbare Zeichen der Entlassung, und zwar letztlich aus der sichtbaren Gemein-
schaft der Kirche in dieser Welt. Damit soll die Gemeinschaft mit dem Corpus
Christi Mysticum nicht gelockert, sondern eher gefestigt werden. Die sogenannte
Epitome aus der Schule Abaelards stellt unter dieser Riicksicht einer sich vertiefen-
den Eingliederung in die Kirche die drei Sakramente Taufe, Eucharistie und Letzte
Olung nebeneinander (die Firmung miifite hier mitgenannt werden). In der Taufe
wird der Mensch Glied Christi, und als solches tritt er schon an den Altar zur Feier
und zum Empfang der Eucharistie heran, um dadurdh tiefer eingegliedert zu wer-
den. ,In gleicher Weise ist er (der Christ) schon Glied Christi, bevor er gesalbt
wird2s.“ Die Salbung selbst aber bedeutet ihrerseits die letzte Festigung der Glied-
schaft hier und die Hiniiberfiihrung in die Gemeinschaft der Kirche der Ewigkeit.
Die Sterbegebete der Kirche lassen im letzten Augenblick diese Vision der himm-
lischen Kirche schon sichtbar werden?8. Es ist ja die eine Kirche Christi, die hier und
dort ist, die durch ihre Presbyter im Namen ihres Kyrios den Sterbenden aus ihrem
sichtbaren, diesseitigen Lebensbereich hiniibergeleitet in ihren unsichtbaren, jen-
seitigen Raum. Sie ergreift zum letzten Mal vom Menschen, und zwar vom ganzen
Menschen, Besitz, damit er dadurch das Eigentum Christi und Gottes werde und als
solches Eigentum noch einmal bestitigt und gefestigt sei. Das Konzil von Trient
spricht darum von der Hl. Ulung als ,dem Abschluff des ganzen Christenlebens®
(Denziger 926). Es ist ein von Christus, dem Gekreuzigten und Auferstandenen,
geprigter Abschlufl: ,Derjenige, welcher die Letzte Ulung empfingt, wird zu einer
Darstellung und Erscheinung des durch Kreuz und Auferstehung zur Herrlichkeit
hindurchgeschrittenen Christus“??. Darum eben muf sich die Krankensalbung auch
auf den Leib bezichen und fiir ihn das Zeichen — das letzte Zeichen, iiber Taufe und
Eudharistie hinaus — dafiir werden, dafl nach dem Durchgang durch die Pforte des
Todes die Auferweckung auf ihn wartet: ,Und der Herr wird ihn anferwecken®.

Erwecken wir in uns und unseren Glaubigen dieses Bewufltsein, dafl die Letzte
Olung das Sakrament der Auferstehung und der Vollendung des ganzen Menschen
ist, mit Leib und Seele. Und es wird mehr vom Trost dieses heiligen Zeichens iiber
und in uns im Sterben leuchten.

2 H Weisweiler, ebda. Anm. 95.

25 H Weisweiler, ebda. 339, Anm. 72; 351.

28 Vgl M. Schmaus, a.a.0. 626f.

27 Ebda. 624. Vgl. das auf S. 625 zitierte Wort Alberts des Groflen.






