Gedanken zu einer Theologie des Alters

Von Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Eines der Gebetsanliegen des Papstes fiir den Monat November dieses Jahres
lautet: ,Dafl die Zeit des Alters in ihrer Bedeutung richtig erkannt und dieser
Erkenntnis entsprechend zugebracht werde.“ Wir wissen, wie zeitgemif dieses An-
liegen ist. Es liegt ihm ein sehr aktuelles und ernstes Problem zugrunde: Der Anteil
der alten Menschen an der Gesamtzah! der Bevdlkerung ist in den zivilisierten Lin-
dern seit etwa einem Jahrhundert in zunehmendem Mafle grofier geworden. Gleich-
zeitig ist aber auch die Heimatlosigkeit und Ungeborgenheit vieler von ihnen
gewachsen. Die menschliche Gesellschaft, die immer mehr zu einer einzigen Produk-
tionsgesellschaft geworden ist, hat sie aus ihrer Gemeinschaft ausgestofien, der
Familienverband ist gelockert, die liebende Sorge um sie hat abgenommen. Es ist
darum fiir den alten Menschen schwerer geworden, sein Leben sinnvoll zu erfiillen,
ja, ihm dberhaupt einen Sinn’ abzugewinnen, seine Beschwerden zu ertragen und
seiner Umgebung etwas von dem inneren Ertrag seines Lebens liebend zukommen
zu lassen. Er leidet unter der Einsamkeit, dem Bewufitsein der Wertlosigkeit und
unter dem Mangel an Liebe. Er weif}, dafl er den Mitmenschen eine Last bedeutet
und ist sich oft selbst eine Last. Ist nun das Einzige, was der christliche Glaube ihm
in dieser Situation zu sagen, an Trost und Kraft mitzugeben hat, der Hinweis dar-
auf, dafl er seine Geborgenheit in Gott finden kdnne, und darum die Mahnung,
mehr zu beten, das Kreuz des Alters geduldig mit Christus zu tragen und sich auf
einen guten Tod vorzubereiten? Oder hat fir den christlichen Glauben das Alter
dariiber hinaus einen eigenstindigen Wert, seine besondere Sinnerfiillung, eine
iibernatiirliche Bedeutung innerhalb jener Heilsordnung, die schon jetzt unsere
tiefste Freude ausmacht? Gibt es so etwas wie eine Theologie des Alters? Was sagt
die Offenbarung iiber das Alter?

Wenn wir zunichst einmal das Alte Testament daraufhin befragen, so erhalten
wir eine sehr niichterne Antwort, die im Grunde nicht iiber das hinausgeht, was wir
alle schon wissen und téglich von neuem erfahren kénnen. Das Alter ist in den
Augen der alttestamentlichen Schriftsteller in erster Linie die Zeit des Dahinschwin-
dens, der nachlassenden Krifte, der Vorbote des Todes. ,Die Zahl unserer Jahre
sind siebzig, und wenn es hoch kommt, achtzig. Und ihr Reichtum? Miihsal und
Nichtigkeit! Schnell eilen sie dahin, und wir sind davongeflogen®. Darum die Bitte:
»Unsere Tage zu zihlen, das lehre uns, dafl wir ein weises Herz erlangen® (Ps 90
[89] 10. 12). In der Spatzeit des Judentums tritt diese Sicht des Alters besonders
stark hervor. Keiner hat das Alter mit so dunklen Farben gemalt wie ,der Prediger®
(um 200 v. Chr.): ,Gedenke deines Schopfers in deinen jungen Tagen, ehe die Tage
des Ubels kommen und die Jahre nahen, von denen du sagst: Sie gefallen mir nicht!
Ehe sich verfinstern Sonne und Licht, der Mond und die Sterne, und die Wolken
wiederkehren nach dem Regen. Dann erzittern die Wachter des Hauses und kriim-
men sich kraftige Manner. Die Miillerinnen horen auf, weil ihrer zu wenig gewor-
den, und dunkel wird es den Franen, die aus den Fenstern blicken. Da schlieft man



338 Friedrich Wulf

die Tore nach auflen, der Laut der Mithle verstummt — er wird erst wieder erklingen
mit der Stimme der Vogel — und alle Gesinge verhallen. Auch fiirchtet man sich
vor dem Hiigel, und Schrecknisse lauern am Wege. Der Mandelbaum bliht, die
Heuschredke ist geschiftig, und die Kapernufl bricht auf — che der silberne Strick
zerreifit, und die goldene Schale zerbricht, und der Krug zerschellt an der Quelle,
und das Schopfrad zum Brunnen hinabbricht. Ja, der Mensch geht ein in sein ewiges
Haus, und die Klagenden gehen draufien umher, Zur Erde kehrt wieder der Staub,
wie er war, und der Geist kehrt zuriick zu Gott, der ihn gab. Eitelkeit, nur Eitelkeit,
spricht der Prediger, alles ist Eitelkeit* (Pr 12, 1—8).

Ein diisteres und wehmiitiges Bild des Alters. Liegt iiber ihm der Pessimismus
einer Spitzeit? Daneben steht das andere: Der alte Mensch als der in Ehren grau
gewordene, erfahrene Greis, dessen Klugheit gepriesen und dessen Rat eingeholt
wird, einer aus dem Kreis der Gerusia, der mit den Altesten unter dem Stadttor sitzt
und dem die Jiingeren Ehrfurcht bezeugen. ,Wie gut steht grauen Haaren kluges
Urteil an, und alten Minnern, guten Rat zu weisen! Der Greise Ehrenkrone ist
Erfahrung, ihr Ruhm die Furcht des Herrn® (Jes Sir 25, 4. 6). ,Graues Haar ist eine
Ehrenkrone; sie findet sich am Wege der Gerechtigkeit* (Spr 16, 31). Darum die
Mahnung an die Jugend: ,Verwirf die Reden weiser Méanner nicht, wirf dich viel-
mehr auf ihre Sinnspriiche! Denn dadurch wirst du Bildung lernen. Verschmihe
nicht die Uberlieferung der Alten, die sie von ihren Vatern iiberkommen haben!
Denn dadurch kannst du Einsicht lernen und in der Zeit der Drangsal Antwort
geben® (Jes Sir 8, 81.). ,Im Rat der Alten suche Platz; wer weise ist, dem schlief dich
an!“ (Jes Sir 6,34). ,Denk an die Tage der Urzeit, achte auf die Jahre von Ge-
schlecht zu Geschlecht! Frage deinen Vater; er soll es dir kund tun, die Alten bei
dir, sie sollen es dir sagen“ (Deut 32, 7). Und da die Weisheit des Alters fiir den
gliubigen Israeliten im tiefsten Gerechtigkeit und Gottesfurcht sind, soll die Ehr-
furcht vor den Alten zugleich Ehrfurcht vor Gott sein, den sie vor der Familie, der
Sippe, dem Volk vertreten. ,Vor einem grauen Haupt sollst du aufstehen und die
Gestalt eines Greises ehren! Du sollst dich vor deinem Gott fiirchten: Ich bin der
Herr!“ (Lev 19, 32).

Noch eine dritte Sicht des Alters zeichnet sich in den Schriften des Alten Testa-
mentes ab: Das Alter hat seine besonderen Gefahren. Der alte Mensch ist nicht nur
dem kérperlichen Verfall ausgesetzt. Er kann auch zum Tor werden. Die Schwéche
des Leibes wird leicht zum Anlaf sittlicher Schwiche. ,Drei Menschenklassen gibt
es, die ich hasse und ihre Lebensweise stofit mich ab“, heifit es bei Jesus Sirach: ,den
stolzen Bettler und den triigerischen Reichen, dazu den geilen Greis, dem Einsicht
fehlt“ (25, 2). ,Besser ein Knabe, arm, aber weise, als ein Konig, alt, aber toricht,
der nicht mehr versteht, sich beraten zu lassen®, sagt ,der Prediger® (4, 13). Auf
die beiden Alten, die Susanna nachstellten und filschlich der Unzucht verklagten,
wendet der Prophet Daniel das Gotteswort an: ,Der Frevel nimmt von Babylon,
von den Altesten, den Richtern seinen Ausgang® (18, 5), und einem von ihnen spricht
er das Urteil: ,In langer Bosheit bist du alt geworden“ (ebda 13, 52). Oft wird eben
im Alter nur die Rechnung fiir das bezahlt, was ein Mensch in seinem fritheren
Leben versiumt hat. ,Hast du in deiner Jugend nicht gesammelt, wie konntest du
im Alter etwas finden?“ (Jes Sir 25, 3). Hier wird deutlich, wie kein Lebensalter fir



Gedanken zu einer Theologie des Alters 339

sich allein gesehen werden darf, am allerwenigsten das Greisenalter. In ihm ist die
Lebensgeschichte eines Menschen aufgehoben; in ihm geht sie ihrem Ende zu. Das
Alter macht offenbar, was das Leben eingebracht hat und was der Mensch ist.

So ist das Alter nach den Aussagen des Wortes Gottes im Alten Testament in
verschiedener Hinsicht doppeldeutig: Zeit der Ernte und Zeit des Verfalls, der Fiille
und der Leere. Bedurfte es dazu aber einer eigenen géttlichen Offenbarung? Ist das
nicht die Erkenntnis des taglichen Lebens? Ist das schon jene Theologie des Alters,
nach der wir fragten? Es ist wahr: In dem, was bisher @iber das Alter gesagt wurde,
ist zunichst die gewdhnliche Lebenserfahrung und die natiirliche Einsicht in das
Wesen des Menschen ausgesprochen. Aber eines gilt es schon hier festzuhalten, und
das unterscheidet die Erkenntnis des gldubigen Israeliten wesentlich von der des nur
natiirlich denkenden Menschen oder des blofen Humanisten: Die eigentliche und
tiefste Altersweisheit des alttestamentlichen Frommen besteht in dem Wissen um
die Unwandelbarkeit Gottes, der kein Altern kennt, und um die Verginglichkeit
des Menschen, der in dieser Welt keine Bleibe hat. Gott ist darum fiir ihn der ein-
zige Ort der Geborgenheit. Menschen und Dinge ,vergehen, Du aber bleibst. Sie alle
zerschleiflen wie ein Gewand. Du wedhselst sie wie ein Kleid, und sie wechseln. Du
bist immer derselbe, und deine Jahre nehmen kein Ende® (Ps 102 [101] 27f). Gott
gilt es sich darum im Alter ganz anheimzugeben. ,Wie Gras sind die Tage des
Menschen, wie die Blume des Feldes, so bliiht er. Fihrt der Wind nur dariiber, ist
sie nimmer, ihre Stétte weifl von ihr nichts mehr. Doch des Herrn Huld bleibt ewig
denen, die ihn fiirchten, und seine Treue noch den Enkeln, die seinen Bund halten,
die seiner Gebote eingedenk sind und sie befolgen® (Ps 103 [102] 15ff). ,Er weify
ja, woraus wir gebildet, und gedenkt, dafl wir nur Staub sind“ (ebda 14). Gott
allein ist fiir den alten Menschen des Bundesvolkes die unvergéingliche, allumfas-
sende und bergende Wirklichkeit. Thm gegeniiber zihlt kein anderes Gut mehr. Nur
die unwandelbare Huld und Treue des Herrn geben seinem Abend ein verklidrendes
Licht. Wenn auch sein Leben verrinnt, Gott wird ihn nicht verlassen. In blindem
und doch sehendem Glauben lif}t er sich auf ihn fallen. Etwas Ergreifendes, wenn
man bedenkt, dafl sich der Glaube an die Auferstehung von den Toten im Alten
Testament nur langsam und zaghaft entwickelt hat und eigentlich erst im Spétjuden-
tum (2 Mak) ganz klar hervortritt.

Ist damit nun das letzte Wort der Offenbarung iiber das Alter gesprochen? Oder
gibt es fiir den Christen noch eine tiefere Einsicht in seinen Sinn und sein Geheim-
nis? Es gibt sie. Dazu bedarf es aber einer neuen Uberlegung. — Urspriinglich hitte
der von Gott geschaffene und gnadenhaft in die Gemeinschaft mit Gott aufgenom-
mene Mensch nicht sterben brauchen. Mit der Heiligkeit und Gerechtigkeit des Ur-
standes waren ihm die Gaben der Unversehrtheit, d. h. der vollkommenen Harmonie
seiner leiblichen und seelischen Krifte, der Leidlosigkeit und der Unsterblichkeit
verliechen worden. Damit ware das Alter keine Zeit der kérperlichen Erschlaffung
und des Verfalls und auch nicht einer erhéhten Versuchbarkeit, sondern einer letzten
leib-seelischen Reifung und Vollendung gewesen. Der Mensch hitte sich hier auf
Erden in seinen natiirlich-iibernatiirlichen Mdglichkeiten, ungestért von Begierden
und Krankheiten, als dieser Einmalige, Unvertauschbare, zu personlicher Gemein-
schaft mit Gott Berufene auszeugen konnen. Nicht nur in einem rein naturhaften



340 Friedrich Wulf

Prozef wie die Pflanze, sondern in je neuer geschichtlicher Begegnung, die aus der
Freiheit kommt. Die verschiedenen Lebensalter des Menschen von Kindheit, Jugend,
Reifezeit und Greisenalter hitten dabei ihre je eigenen Aufgaben und Moglich-
keiten gehabt, die alle zum Zuge gekommen wiren und von denen keine hitte iiber-
sprungen werden konnen. Wenn dann das Ende des hiesigen Lebens gekommen
wire, hatte Gott {iber den Menschen und der Mensch zu Gott gesagt: Es ist genug,
und der Mensch hitte leicht, freudig, ohne Beschwernis und ohne Zégern die Schwelle
zur Ewigkeit iberschritten, er wire unmittelbar in die Offenheit der Herrlichkeit
Gottes und damit auch in die Offenheit seiner eigenen Herrlichkeit, der Herrlichkeit
seines endgiiltigen Zustandes eingetreten. Es wire gleichsam ein lautloses Hiniiber-
gleiten gewesen, da ja nur offenkundig geworden wire, was schon Wirklichkeit
war, und dennoch, da die Gibernatiirliche Erhebung und Vollendung zuerst und vor
- allem eine Tat des begnadenden Gottes ist, ein ausdriickliches Herausgenommenwer-
den aus dem bisherigen Lebenszusammenhang durch Gott, ein letztes Gerufenwer-
den des Kindes durch seinen Vater.

Was hitte also nach der urspriinglichen Absicht Gottes, in der paradiesischen
Ordnung, das Alter bedeutet? Eine Zeit letzter Reifung, der Ernte und freudiger
Erwartung. Der alternde Mensch hiite nicht, wie es so oft der Fall ist, das Gefiihl
der Leere und Vereinsamung, das Bewufltsein der Vergeblichkeit, des Torsos oder
gar eines vertanen Lebens gehabt. Er hitte vielmehr mit gefiillten Handen vor Gott
gestanden und wie ein Kind die ihm geschenkten Gaben, d. h. letztlich sich selbst,
dem Vater zuriickgeschenkt. Nicht als ob fiir ihn schon alles im Licht gestanden hitte.
Auch fiir ihn hitte es Dunkelheit gegeben, jene Dunkelheit, die dem Glauben
wesentlich ist und in der sich der Mensch Gott blindlings anheim geben mufi, weil
er den iiber ihn verfiigten gottlichen Willen von dieser Erde her nicht mehr durch-
schaut. Aber von dieser Dunkelheit hitte gegolten, was der Psalmist von ihr sagt:
,Dir ware das Dunkel nicht finster, die Nacht leuchtet dir so wie der Tag® (Ps 139
{188] 12). Im Licht des Glaubens und der vertrauensvollen Hingabe an Gott wire
sie fiir den Menschen durchscheinend gewesen; Gottes Vatergiite wire hinter ihr
aufgeleuchtet. Wenn darum auch der letzte Schritt des Menschen vom Dunkel des
noch verhiillten Geheimnisses der Ewigkeit begleitet gewesen wire, so hatte es doch
fiir ihn keine Angst gegeben, die Angst vor dem dahinschwindenden Leben, vor dem
Absturz in die Finsternis. Denn das Ende des diesseitigen Lebens wire nicht wie ein
(plétzlicher) Abbruch empfunden worden, sondern wie das Aufgehobenwerden in
ciner grofleren und endgiiltigen Fille. M. a. W. Natur und Gnade wiren in der
urspriinglichen Ordnung fiir das Bewufitsein des Menschen auf seinem Heilsweg
zwar nicht einfach zusammengefallen, hitten aber weithin miteinander {iberein-
gestimmt, und eben dies hitte dem Menschen eine Sicherheit, Harmonie und Erfiillt-
heit gegeben, die im Alter ihren Hohepunkt erreicht hétten.

Von diesem urspriinglichen Sinngehalt des Alters schimmert im Alten Testament
noch vielfach etwas durch. Das Alter wird hier als ein besonderer Segen Gottes
empfunden. ,Abraham war alt und hochbetagt. Der Herr hatte ihn in allem geseg-
net* (Gen 24, 1). Das lange Leben gilt als ein Zeichen der Auserwihlung, weil es
eine Ahnlichkeit mit Gottes Leben hat, das keine Jahre und kein Vergehen kennt.
Darum die Bitte eines Menschen in Krankheit und Schmach: ,,Mein Gott, nimm mich



Gedanken zu einer Theologie des Alters 841

nicht weg schon in der Mitte meiner Tage! Denn deine Jahre iiberdauern alle Ge-
schlechter® (Ps 102 [101] 25). Und immer wieder wird dem Gottesfiirchtigen und
Gesetzestreuen ein langes Leben als Lohn verheiflen. ,Der Anfang der Weisheit
ist die Furcht des Herrn und Erkenntnis des Allheiligen ist Einsicht. Denn durch
sie werden zahlreich deine Tage und mehren sich die Jahre des Lebens“ (Spr9,10£.).
»Halte auch seine Satzungen und Gebote, die ich dir heute gebe, damit es dir und
deinen Kindern wohl ergehe und du die Tage verlingerst in dem Land, das der
Herr, dein Gott, dir geben wird fiir alle Zeit“ (Deut 4, 40). ,Ehre deinen Vater und
deine Mutter, damit verlingert werden deine Tage, anf dem Boden, den der Herr
dein Gott dir gibt* (Ex 20, 12; Deut 5, 16; andere Stellen: Deut 6,2; 1 Kg 3, 14;
Job 86,11; Spr 3, 1f. 13. 16; 4, 10; 10, 27). Fast werden langes Leben und Heil
synonym gebraucht: ,Mit einem langen Leben will ich ihn sittigen und mache ihn
trunken mit meinem Heil“ (Ps 91 [90] 16). Feierlich hat Gott es am Sinai den Seinen,
die ihm die Treue halten, versprochen: ,Die Zahl deiner Tage will ich vollenden
(voll machen)* (Ex 23,26). Und noch im Buch Job wird eine alte Uberlieferung
wiedergegeben, nach der der Gottesfurchtige und Gerechte ,in vollem Alter (bei
voller Kraft) zum Grab gelangt, wie Garbenhaufen zur gegebenen Zeit sich tiirmen®
(Job 5, 26). Darum wird der Tod im Greisenalter auch nicht als ein Ubel, als ein zu
Fiirchtendes empfunden; er ist vielmehr der Segen des Alters, ja geradezu die Voll-
endung des Lebens. In diesem Sinne wird von Abraham und Isaak und spater noch
einmal von Job gesagt: Er ,schied dahin und starb in glicklichem Alter, alt und satt
(an Lebenstagen), und er ward versammelt zu seinen Stammesgenossen® (Gen 25, 8;
35, 29; Job 42, 17). In einem solchen Sterben ader besser Hiniibergehen tat sich fiir
den alttestamentlichen Menschen der Heilswille Gottes am sinnenfalligsten kund.

Dementsprechend galt ihm ein vorzeitiger und plotzlicher Tod als Strafe. Er ist
ein Instrument in der Hand des ziirnenden und rachenden Gottes. ,Zur Unzeit wird
er (der Ungerechte) am Ende sein und sein Palmzweig wird nicht griinen® (Job
15,32). Aus dieser Sicht wird die Frage des Eliphaz an Job verstandlich: ,Willst du
dich an den Weg der Urzeit halten, den die Ménner des Unheils wandelten, die vor
der Zeit dahingerafft wurden, denen der Boden ein iiberflutender Strom ward?“
(Job 22, 15f). ,An einem Tag kamen dreiundzwanzigtansend ums Leben®, schreibt
noch Panlus an die Gemeinde von Korinth (1 Kor 10, 8), in warnender Erinnerung
an die Unzuchtsiinden der Israeliten auf dem Wiistenzng (Num 25, 9). Das Schlimm-
ste, das dem Hause Heli angedroht wird, ist: ,Siehe, es werden Tage kommen, da
werde ich deinen Arm und den Arm deiner Geschlechter abhauen, daf} es in deinem
Hause keinen alten Mann mehr geben wird . .. Jeder Nachwuchs in deinem Hause
soll im Mannesalter sterben® (1 Sam 2, 31.33). Weil es zur allgemeinen Uberzeu-
gung der Frommen gehért, dal den Ruchlosen das Totenreich gebithrt (Ps 9, 18),
kann der Psalmenbeter Gott gegen seine Feinde mit der Bitte zu Hilfe rufen: ,Stiirze
sie in den tiefsten Abgrund, die Méinner voller Bluttat und List; nicht die Halfte
ihrer Tage mogen sie erreichen” (Ps 55 [54] 24).

Solche Anschanungen vom langen Leben und vom vorzeitigen Tod sprechen die
Uberzeugung von dem aus, was eigentlich sein sollte und nur durch die Siinde
vereitelt wird. Entsprechen sie aber der tatsichlichen Heilsordnung? Bleiben sie
nicht im Grunde an dem hingen, was endgiiltig verloren gegangen ist, an der schon



342 Friedrich Wulf

diesseitigen und leibhaften Vollendung unserer Natur durch die Gnade? Seitdem
der Mensch aus dem Paradies vertrieben wurde, sind alle ochne Ausnahme, Siinder
und Heilige, den Leiden des Leibes und dem Tod unterworfen. Und wie Krankheit
und vorzeitiger Tod noch kein Zeichen besonderer Siindhaftigkeit sind (vgl. Joh
9, 8), so ist auch ein langes Leben als solches noch kein Zeichen besonderen Segens.
Der ,innere“ und der ,iuflere® Mensch stimmen nicht mehr miteinander iiberein
{2 Kor 4, 16). Dieser Erkenntnis konnte sich auch der alttestamentliche Mensch immer
weniger verschliefen, aber sie mufite ihm von seiner Sicht her notwendig dunkel
bleiben. Wie haben doch die Psalmenbeter mit der Frage gerungen, warum auch der
Gerechte — zum Spott fiir seine Feinde — leiden miisse und sogar schon in jungen
Jahren von Todeskrankheit bedroht werden konne, wiahrend so oft der Siinder und
Gottlose unangefochten bis ins hohe Alter hinein sich seines Frevels und seines Un-
glaubens rithme. Eine letzte Antwort haben sie darauf nicht gewuflt. Aber im Suchen
nach einer Losung wurden sie immer unausweichlicher auf den Glauben an das
Fortleben nach dem Tod und die jenseitige Vergeltung verwiesen. Schon in den
Psalmen gewinnt dieser Glaube an existentieller Bedeutung. Weise und Toren sterben
in gleicher Weise. Aber ihr Schicksal ist nicht das gleiche. Gott wird den Gerechten aus
der Gewalt der Unterwelt loskaufen (Ps 49 [48] 11. 16) und zu sich nehmen (Ps 73
[72] 24). Wie, das wufite man nicht. Aber eines ergab sich daraus: Nicht ein langes
Leben ist-das unbedingt Erstrebenswerte, sondern Gerechtigkeit und Gottesfurcht.
Langes Leben kann im Gegenteil zum Fallstrick werden und frither Tod eine Gnade
sein. In uniibertrefflicher Weise hat das ein Wort aus der Spitzeit des Judentums
ausgesprochen: ,Der Gerechte aber, wenn er frithzeitig stirbt, wird in Ruhe sein.
Denn ehrenvolles Alter ist nicht das hochbetagte, und nicht wird es bemessen nach
der Jahre Zahl. Vielmehr ist Einsicht fiir die Menschen weifles Haar, und ein unbe-
flecktes Leben Greisenalter. Da er Gott wohlgefiel, ward er von ihm geliebt, und da
er unter den Siindern leben mufite, wurde er entriickt. Er wurde hinweggerafft, damit
nicht Bosheit seine Einsicht dnderte, oder Trug seine Seele verfithrte. Denn der
Zauber des Lasters verdunkelt das Gute, und der Taumel der Begierde verdndert
arglosen Sinn. Vollendet in kurzer Frist, hat er doch lange Jahre erfiillt. Denn wohl-
gefillig war seine Seele dem Herrn, deshalb enteilte sie mitten aus der Bosheit. Die
Leute sahen es wohl, aber verstanden es nicht und nahmen sich solches nicht zu Her-
zen, dal Gnade namlich und Erbarmen ist bei seinen Auserwihlten und bei seinen
Auserwihlten ewige Vergeltung. So verurteilt der (frith) verstorbene Gerechte die
lebenden Gottlosen und die frith vollendete Jugend das betagte Alter des Unge-
rechten“ (Weish 4, 7ff.).

Hier ist eine ganz entscheidende Erkenntnis durchgebrochen, der man zwar auch
sonst im Alten Testament begegnet, die aber kaum je so klar ausgesprochen worden
ist: Das Alter hat die privilegierte Stellung, die ihm in der urspriinglichen Heils-
ordnung zukam, verloren. Es ist nicht mehr ohne weiteres jene Lebenszeit, in der
der Gerechte und Gottesfiirchtige zu seiner natiirlich-tibernatiirlichen Vollendung
kommt. Darum ist auch der vorzeitige Tod nicht einfachhin Strafe. Alle Lebensalter
des Menschen, die Jugend und das Mannesalter ebenso wie das Greisenalter, sind
dem ewigen Heil gegeniiber indifferent. Wenn darum schon ,die Alten“ als die
Erfahrenen und Weisen gelten, dann kann das Heils-Alter nicht von der Zahl der



Gedanken zu einer Theologie des Alters 343

Jahre abhingen, sondern einzig und allein vom Mafl der Glaubenserfahrung und
jener Weisheit, die daraus erwichst. Was von den Lebensaltern gilt, trifft auf alle
.irdischen Werte und Giiter zu. Kein Wert und kein Gut — langes Leben, Gesund-
heit, Reichtum, Ehre — hat eine besondere Nahe zum Heil. Erst im Glauben kénnen
sie dem Gerechten und Gottesfirchtigen auf dem Weg zu seiner ewigen Vollendung
eine Hilfe sein. Sie sind es aber nicht mehr als ihr Gegenteil, als ein kurzes Leben,
Krankheit, Armut und Geschmihtwerden. Ja, der Verfasser des Buches der Weisheit
geht noch weiter. Ein kurzes Leben, ein vorzeitiger Tod, sagt er — kann man auch
hinzufiigen: Krankheit, Armut und Geschmahtwerden, wie es das Buch Job nahe-
legt? —, ist bisweilen der Erweis eines besonderen Erbarmens Gottes mit seinen
Auserwiahlten. Denn die Welt ist voller Siinde und Bosheit, und das Laster iibt einen
Zauber aus und weckt die Begierde. Ohne gottliche Hilfe kann niemand in ihr beste-
hen. Ist damit aber das Alter nicht ganz entwertet? Ist ein langes Leben {iberhaupt
noch erstrebenswert? Miifite man nicht Gott geradezu um einen frithen Tod bitten?
Denn wer von uns weif}, ob er den Gefahren der Welt standzuhalten vermag? Das
alles sind Fragen, die vom Tiefsten, was im Alten Testament iiber das Alter gesagt
worden ist, nahegelegt werden. Eine letzte Antwort auf sie hat es nicht. Sie konnte
erst vom Neuen Testament gegeben werden. Darum gipfelt auch die hochste Weis-
heit des Alten Testamentes in der Verheiflung des Kommenden, im Hinweis auf die
Zukunft, auf die Erlésung und das messianische Reich.

Die Botschaft des Neuen Testamentes iiber das Alter kniipft unmittelbar an das
hier iiber den Zustand der Welt Gesagte an, gibt aber dem Begriff des Alters in viel
stirkerem Mafle einen Sinn, der nicht mehr durch das Biologische, sondern durch
den Heilszustand der Menschheit bestimmt ist. ,Die ganze Welt liegt im Bésen®,
sagt Johannes (1 Joh 5, 19), sie ist ,in ihrer jetzigen Erscheinung im Hinschwinden
begriffen“, sagt Paulus (1 Kor 7, 31), sie ist nach einem vielgebrauchten Wort der
Kirchenviter die ,alte Welt“, die mit dem Kommen Christi in ihr Greisenalter ein-
getreten ist, ,mundus senescens“. Sechs Weltzeitalter zihlt nach Augustinus die
Heilsgeschichte!; er benennt sie nach den Lebensaltern: infantia, pueritia, adoles-
centia, iuventus, gravitas und senectus; wir leben im sechsten, im Greisenalter der
Welt. Wir sind nach Gregor dem Groften die Arbeiter im Weinberg aus dem Gleich-
nis bei Matthius, die zur elften Stunde, am Ende der Welizeit, kommen?, wo die
Welt unter ihrem Alter gebeugt gehts. Das alles sind keine willkiirlichen Spekula-
tionen, sondern ist biblische, ndherhin neutestamentliche Lebhre. Die Welt vor
Christus ist die ,alte Welt® (2 Petr 2, 5). Sie suchte sich selbst auszulegen und Ab-
solutheitswert zu beanspruchen; sie stand unter der Herrschaft der Siinde und des
Todes. Von ihr sagt Paulus: ,Das Alte ist vergangen® (2 Kor 5,17). Selbst der Bund,
den Gott am Sinai mit seinem Volk schlof}, um es inmitten einer siindhaften Welt
und im Hinblick auf die in Christus verheiflene Neue Schépfung zu bewahren, ist
mit der Erfiillung der Verheiflung ein ,Alter Bund“ (2 Kor 3, 14) geworden. ,Alt*
heifdt hier nicht nur der Vergangenheit angehorend, sondern ,veraltet und greisen-
haft, dem Verschwinden nahe® (Hebr 8, 13). Wer dennoch am ,alten Buchstaben®

1 Vgl. R. Schmidt, Die Weltalter als Gestaltungsprinzip der Geschichte, in: Ztschr. f.
Kirchengesch. 67 (1955/56) 293.

2 Hom. 19 in Ev.,n. 1 (PL 76, 1154).

3 Hom. 2 in Ev,, n. 5 (PL 76, 1080); vgl. Hom. 1 in Ev., n. 1 (PL 76, 1077).



344 Friedrich Wulf

(Rém 7, 6) des Gesetzes festhilt, wird die bittere Erfahrung machen, dafl er ihm
den Tod bringt (2 Kor 8, 6f). Das gilt auch von der ,alten Welt” im ganzen. Sie ist
kraftlos, dem Tode ausgesetzt und geht ihrem Ende zu. Dennoch suchen die Menschen
immer noch aus den Griinden dieser Welt zu leben. Sie urteilen und handeln nach
den in ihr geltenden Wertmafistaben, d. h. ,nach dem Fleische* (2 Kor 5, 16). Wer
das tut, ist ein ,alter Mensch* (Rém 6,6; Eph. 4,22; Kol 3,9). Er verfillt den
Begierden dieser Welt, der Macht der Siinde (vgl. Kol 3, 51f.), teilt ihre Vergéng-
lichkeit und ist dem Tode preisgegeben.

Welch ein Unterschied der neutestamentlichen Sicht des Alters im Vergleich mit
jener von den Urspriingen der Heilsgeschichte her. Dort das Alter als Vollendung,
hier als Verfall. Hatte man frither gesagt: Ihr sollt die Alten befragen und auf sie
horen, denn ,sie sind es, die dich belehren, es dir sagen und aus ihrer Einsicht zu dir
sprechen kénnen“ (Job 8, 8ff.), dann heifit es jetzt: ,Thr habt gehdrt, da zu den
Alten gesagt worden ist, ... ich aber sage euch® (Mt 5, 21. 27. 83). Galt im Alten
Testament das Alter als Segen, um den man Gott bitten soll, so wird jetzt der Christ
aufgefordert, den ,alten Menschen abzulegen® (Eph 4,22), ,auszuziehen® (Kol 3,9),
d. h. also zu sterben, jenes Geheimnis darzuleben, in das er durch die Taufe schon
hineingenommen wurde: ,Wir wissen ja, daff unser alter Mensch mitgekreuzigt
worden ist, damit der (von der) Siinde (beherrschte) Leib vernichtet werde® (Rm
6,6). Und waren in der Riickschau auf das Heil des Anfangs nur jene alt, denen
Gott die Weisheit des Alters verlichen hatte, so sind im Blick auf das gegenwartige
Unheil alle Menschen ohne Ausnahme, wenigstens von der durch die Siinde getrof-
fenen Natur aus, alt und gebrechlich und ohne Hoffnung.

Im Neuen Testament zihlt im Hinblick auf das Heil nicht mehr das Alter, son-
dern die Jugend. ,Das Alte ist vergangen, siche, ein Neues ist geworden® (2 Kor
5,17). Christus hat das Neue gebracht: ein neues Gebot (Joh 13, 34), eine neue Lehre
(Mk 1, 27), einen neuen Bund (Lk 22, 20) und ein neues Reich (Mk 14,25). Er will
alles neu machen: den Menschen (2 Kor 5, 17; Eph 2, 15; Kol 3, 10), den Himmel
und die Erde (2 Petr 8, 13; GehOffb 21,1). Ja, er ist selbst das Neue und alles
Erneuernde. Wer darum ,in Christus ist, ist eine Neue Schépfung® (2 Kor 5, 17).
Er ist jenes endgiiltige Wort (Hebr 1, 2), das Gott in diese alternde und sterbende
Welt hineinspricht: ,Siehe, ich mache alles neu® (GehOffb 21, 5). Christus aber ist
der Eingeborene des Vaters, das Kind Gottes. Die Erneuerung der Welt und des
Menschen steht also im Zeichen des Kindes. ,Ein Kind ist uns geboren, ein Sohn ist
uns geschenkt. Auf seiner Schulter ruht die Herrschaft® (Is 9, 5; Introitus der dritten
Weihnachtsmesse). ,Wenn einer nicht von neuem geboren wird, so kann er das
Reich Gottes nicht schauen® (Joh 3, 3). Und ,,wenn einer das Reich Gottes nicht auf-
nimmt in der Gesinnung eines Kindes, dann wird er nicht hineinkommen® (Mk
10, 15). So muf denn das ganze Streben des Christen dahin gehen, das Alte abzutun
und ,in Neuheit des Lebens® zu wandeln (Rém 6, 4; vgl. 7, 6). Am tiefsten geschieht
das im liturgisch-sakramentalen Mitvollzug mit der Kirche. So heifit es etwa im
Stillgebet der Mefifeier zur Olweihe am Griindonnerstag: ,Durch die Kraft dieses
Opfers erzeige uns Deine Gite, so bitten wir, Herr; sie nehme von uns weg, was
alt und schwach, und mehre in uns neues Leben“. Oder noch schoner im Schlufigebet
der zweiten Weihnachtsmesse: ,Es verjinge uns immer wieder, Herr, in diesem



Gedanken zu einer Theologie des Alters 345

Sakrament das neugeborene Leben dessen, der in seiner cinzigartigen Geburt die
Altersschwiche des Menschen vertrieben hat*.

Sterben und Wiedergeborenwerden stehen in der christlichen Botschaft in einem
innigen und unléslichen Zusammenhang. ,Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde
fallt und stirbt, bleibt es fiir sich allein; stirbt es hingegen, so bringt es reiche Frucht®
(Joh 12,24). Das Bild kénnte dazu verleiten, im Ubergang vom Tod zu neuem Leben
etwas ganz Gewdhnliches zu sehen. Aber so ist es nicht. Die Verkniipfung von Ster-
ben und Wiedergeborenwerden im Ereignis der Erlosung gehort zu jenen Wundern
und Geheimnissen der Gnade, die mit der bloflen Vernunft nie erfafit werden. Sie
hat ihren Wurzelgrund im unergriindlichen Herzen Gottes, sichtbar und greifbar
fir uns in jener Tat der Liebe, mit der Jesus um uns und unseres Heiles willen sein
Leben dahingab. Die Glut dieser Liebe hat die Altersschwiche der Menschheit und
ihre Todverfallenheit am eigenen Leib und so fiir alle iberwunden und neues Leben
aus sich hervorgehen lassen. Nun ist dem Alter der Keim des Todes genommen. Es
ist zu einem Schofl neuen Lebens geworden. Welche Spannweite umfafit doch die
christliche Theologie des Alters! Nicht mehr ein langes Leben, sondern der Ver-
zicht auf das Leben, die Hingabe des Lebens um Gottes und des Nachsten willen, ist
zum Zeichen des Heils geworden. Auch der alte Mensch und noch der Sterbende,
wenn er nur aus dem Glauben an das Kind des Vaters lebt, bleibt immer jung.

Damit ist nun auch der Grund fir eine christliche Spiritualitit des Alters gelegt.
In ihr geht es um die Fragen: Wie soll der Christ das Alter sehen, wie es selbst
bewiltigen? Welche Offenbarungswahrheiten gilt es hier vor allem anzueignen
und zu verwirklichen?

Auch fiir den Christen ist das erste und augenfilligste Merkmal des Alters die
in ihm deutlich werdende Hinfalligkeit des Menschen. Er sucht sich dariiber sogar
viel weniger hinwegzutiuschen als andere. Er weicht zumal der Tatsache des nahen-
den und unentrinnbaren Todes nicht aus. Was ihn aber vom Nichtchristen und vom
Unglaubigen unterscheidet, ist dies: Er sieht im Altern und seiner schlieflichen
Folge, dem Tod, weder einen bloflen Naturvorgang noch ein sinnloses Geschehen.
Fir ihn hat vielmehr das Alter, so wie es wirklich erfahren wird, etwas mit der
Siinde zu tun. In seiner Mihsal und seinen Beschwerden ist es die Folge der Ur-
sinde des Menschengeschlechtes, von der die Heilsgeschichte erzihlt. Es weist dar-
um zeichenhaft auf jene tiefer liegende Altersschwiche des Menschen hin, die sein
ewiges Heil in Frage stellt. Wenn nun der Grundruf der christlichen Botschaft die
Metanoia ist, d. h. die Forderung, den ,alten Menschen“ ,abzulegen®, ,auszuzie-
hen®, thm zu ,sterben, ihn zu ,kreuzigen®, dann hat der alternde Mensch die
einzigartige Chance, die sonst nur noch der Kranke hat, dieses Sterben der Selbst-
sucht und den Begierden, dem cigenmichtigen Selbstbehauptungswillen, zeichen-
haft deutlich zu machen und darzuleben, indem er den beschwerlichen und schmerz-
lichen Weg, den Gott ihn durch die verschiedenen Stationen und Vorkommnisse
des Alters fiihrt, bewufit und willig mitgeht. Hier liegt darum auch die besondere
christliche Aufgabe des Alters. Wenn der Christ die leiblichen und seelischen Vor-
boten des Todes als Boten Gottes aufnimmt, dann tritt auch der Tod des ,alten
Menschen®, die Voraussetzung des Heils, in sein entscheidendes Stadium. Eines
mufl allerdings hinzukommen: die entschiedene Hinwendung zu Christus. Denn



346 Friedrich Wulf

Christus allein hat es dem Menschen méglich gemacht, so total iiber sich durch Gott
verfiigen zu lassen, wie es das endgiiltige Heil erfordert. Im Aufschauen zum
gekreuzigten Herrn und in der liebenden Verbundenheit mit ihm vermag der Christ
sich auf einmal loszulassen, wie es ihm vielleicht bisher nie gelang, und sein Leben
freiwillig aus Liebe hinzugeben. So wird das willige Ertragen der Miihsal des Alters
zum Mitsterben mit Christus.

Dieses Hineinsterben in Gott ist aber zugleich die Geburt des ,neuen Menschen®,
»der nach Gott geschaffen ist in wahrer Heiligkeit und Gerechtigkeit® (Eph 4, 24),
des Kindes Gottes. Daraus ergibt sich die zweite Chance, die dem Christen im Alter
mehr als in anderen Zeiten seines Lebens gegeben ist. Die Erfahrungen und Um-
stinde des Alters dringen geradezu dahin, mit dem Glauben ernst zu machen und
Christus in das Leben hineinzunehmen. Man kann es darum oft erleben, wie alte
Menschen — in der Stille und vielleicht durch mancherlei Gebrechen verhiillt —
noch einmal aufbliihen und ,herzliches Erbarmen, Giite, Demut, Sanfimut und
Langmut“ (Kol 3, 12), nach Paulus die Kennzeichen des ,neuen Menschen“ (Kol
3, 10), ausstrahlen. Bis in die Stunde des Sterbens hinein kann ein Mensch noch zu
Gott heimfinden und sich ihm in solcher Intensitit zuwenden, wie es niemand, der
ihn kannte, fiir moglich gehalten hitte. Dafl eine solche Neuwerdung gerade im
Alter geschehen kann, ist ein grofles Wunder. Ist doch die Seele in dieser Zeit fiir
Neues nicht mehr sehr aufnahmebereit. Christlich geseben kann sich aber auch im
Alter immer noch alles ereignen. Wie die Verheiflung des Alten Bundes auf dem
bejahrten Abraham lag und die schon unfruchtbar gewordene Sara noch empfing
(Hebr 11, 11), so darf auch der Christ in seinem Alter zuversichtlich vertrauen, dafl
auf seinem noch so geringen Tun Segen liegt und sein schmerzlich empfundenes
Unvermégen von Gott fruchtbar gemacht wird. Wieviele alte Menschen waren fiir
die Ihren eine Quelle reichster Gnaden! Und da der Mensch in seinem Alter nicht
mehr so wie in jungeren Jahren durch Interessen und Leidenschaften in sein Geschick
verstrickt ist, vermag er nun sein Leben besser als bisher zu iiberschauen und Gottes
Fithrung darin zu erkennen. Wenn er darum wie die Jinger im Evangelium vom
Herrn gefragt wiirde: ,Hat es dir an etwas gefehlt?”“, dann miifite auch er antwor-
ten: ,An nichts!“ (Lk 22, 35). So sollte denn die Grundstimmung des Christen im
Alter eine grofle Dankbarkeit und ein tiefer Friede sein. Wo das der Fall ist, kann
man doch noch vom Alter als einer Zeit der Reife und der Vollendung sprechen,
nicht als ob es dieser Zeit von Natur aus so entspriche, sondern weil die Chancen
der Gnade genutzt wurden.

Damit ist aber zugleich — christlich gesehen — noch ein letztes Merkmal des
Alters angezeigt. Eben weil natiirlicherweise im Alter die Strukturen der Seele
sich verfestigen und die Lebensanschauungen eines Menschen erstarren, darum ist
das Alter (das in dieser Sicht nicht notwendig mit dem physischen Lebensende eines
Menschen zusammenfallen muBl) auch die Zeit der letzten und endgiiltigen Ent-
scheidung. Von selbst wichst der Christ nicht seiner Vollendung entgegen. Man
kann die Chancen der Gnade auch iibersehen oder vertun. Man mufl darum fiir alte
Menschen beten, und auch diese selbst sind zum vermehrten Gebet aufgerufen. Es gibt
kaum etwas so Erschiitterndes wie der Anblick eines vergreisenden Menschen, dessen
Glaube erstorben ist. Was soll man ihm noch sagen? Und wie soll er selbst mit sei-



Gedanken zu einer Theologie des Alters 347

nem Schicksal fertig werden? Anders, wenn er ein gliaubiger Christ ist. Mit dem
Glauben brennt fiir ihn auch das Licht der Hoffnung. Sein Horizont ist nicht ver-
stellt, sondern zur Ewigkeit hin offen. Er weif}, dafl Gott, dem er sich einmal und
immer wieder anheimgegeben hat, nicht altert. An dieser Alterslosigkeit Gottes
nimmt sein Leben jetzt schon teil. Und er ist in Erwartung. Wenn je, dann ist fiir
ihn der Flehruf der ersten Christen angebracht: ,Amen, komm, Herr Jesus!®
(GehOffb 22, 20). Wenn dennoch die Einsamkeit und Verzagtheit iiber ihn kom-
men, dann kann er sich eines der grofartigen Bilder vor Augen stellen, mit denen
der Evangelist Johannes das letzte Geheimnis des Christen fir uns sichtbar und
einprigsam gemacht hat: ,Ich hatte ein Gesicht; und siehe, eine Tiir war getffnet
am Himmel, und die erste Stimme, die ich wie eine Posaune mit mir hatte reden
héren, sprach: Steige herauf, hierher, und ich werde dir zeigen, was danach gesche-
hen mufi. Sofort geriet ich in Verziickung; und siche, ein Thron stand im Himmel,
und auf dem Throne safl einer; und der da saf}, glich im Aussehen dem Japsis- und
Sardisstein, und ein Strahlenbogen war rings um den Thron, dem Aussehen nach
wie ein Smaragd. Und um den Thron herum (sah ich) vierundzwanzig Throne und
auf den Thronen vierundzwanzig Alteste sitzen, gekleidet in weifle Gewéinder, und
auf ihren Hiuptern goldene Krinze® (Geh Offb 4, 1—4). Gottes Herrlichkeit erfiillt
hier die Himmel. Man kann ihn nicht beschreiben und ihm keinen Namen geben.
Er ist ,alles in allem“ (1 Kor 15, 28). Und dennoch ist er nicht der einzige, den der
Seher schaut. Es sind noch andere bei ibm. Johannes nennt sie die ,Altesten®. Sie
umgeben seinen Thron und sitzen selbst auf Thronen. Die Herrlichkeit Gottes ver-
brennt sie nicht, sondern hat auch sie herrlich gemacht. Es sind die Verkldrten, die
Vertreter der erlosten Menschheit vor Gott. Sie gehdren zu uns und wir zu ihnen.
Wir bilden zusammen die Gemeinschaft der Heiligen. In dieser Gemeinschaft ist
niemand allein. Heute sind wir noch hier auf Erden. Morgen kénnen wir schon
dritben sein und selbst zu den ,Altesten® zdhlen, die Gottes Thron umstehen und
dem Lamm ein neues Lied singen. Dann wissen wir, daf das Alter kein Ende, son-
dern nur ein Anfang war, und daf} es in der Gnade, in Christus, kein Alter mehr
gibt.






