
Gedanken zu einer Theologie des Alters 

Von Friedrich Wulf SJ, München 

Eines der Gebetsanliegen des Papstes für den Monat November dieses Jahres 
lautet: •Daß die Zeit des Alters in ihrer Bedeutung richtig erkannt und dieser 
Erkenntnis entsprechend zugebracht werde." Wir wissen, wie zeitgemäß dieses An- 
liegen ist. Es liegt ihm ein sehr aktuelles und ernstes Problem zugrunde: Der Anteil 
der alten Menschen an der Gesamtzahl der Bevölkerung ist in den zivilisierten Län- 
dern seit etwa einem Jahrhundert in zunehmendem Maße größer geworden. Gleich- 
zeitig ist aber auch die Heimatlosigkeit und Ungeborgenheit vieler von ihnen 
gewachsen. Die menschliche Gesellschaft, die immer mehr zu einer einzigen Produk- 
tionsgesellschaft geworden ist, hat sie aus ihrer Gemeinschaft ausgestoßen, der 
Familienverband ist gelockert, die liebende Sorge um sie hat abgenommen. Es ist 
darum für den alten Menschen schwerer geworden, sein Leben sinnvoll zu erfüllen, 
ja, ihm überhaupt einen Sinn abzugewinnen, seine Beschwerden zu ertragen und 
seiner Umgebung etwas von dem inneren Ertrag seines Lebens liebend zukommen 
zu lassen. Er leidet unter der Einsamkeit, dem Bewußtsein der Wertlosigkeit und 
unter dem Mangel an Liebe. Er weiß, daß er den Mitmenschen eine Last bedeutet 
und ist sich oft selbst eine Last. Ist nun das Einzige, was der christliche Glaube ihm 
in dieser Situation zu sagen, an Trost und Kraft mitzugeben hat, der Hinweis dar- 
auf, daß er seine Geborgenheit in Gott finden könne, und darum die Mahnung, 
mehr zu beten, das Kreuz des Alters geduldig mit Christus zu tragen und sich auf 
einen guten Tod vorzubereiten? Oder hat für den christlichen Glauben das Alter 
darüber hinaus einen eigenständigen Wert, seine besondere Sinnerfüllung, eine 
übernatürliche Bedeutung innerhalb jener Heilsordnung, die schon jetzt unsere 
tiefste Freude ausmacht? Gibt es so etwas wie eine Theologie des Alters? Was sagt 
die Offenbarung über das Alter? 

Wenn wir zunächst einmal das Alte Testament daraufhin befragen, so erhalten 
wir eine sehr nüchterne Antwort, die im Grunde nicht über das hinausgeht, was wir 
alle schon wissen und täglich von neuem erfahren können. Das Alter ist in den 
Augen der alttestamentlichen Schriftsteller in erster Linie die Zeit des Dahinschwin- 
dens, der nachlassenden Kräfte, der Vorbote des Todes. •Die Zahl unserer Jahre 
sind siebzig, und wenn es hoch kommt, achtzig. Und ihr Reichtum? Mühsal und 
Nichtigkeit! Schnell eilen sie dahin, und wir sind davongeflogen". Darum die Bitte: 
•Unsere Tage zu zählen, das lehre uns, daß wir ein weises Herz erlangen" (Ps 90 
[89] 10. 12). In der Spätzeit des Judentums tritt diese Sicht des Alters besonders 
stark hervor. Keiner hat das Alter mit so dunklen Farben gemalt wie •der Prediger" 
(um 200 v. Chr.): •Gedenke deines Schöpfers in deinen jungen Tagen, ehe die Tage 
des Übels kommen und die Jahre nahen, von denen du sagst: Sie gefallen mir nicht! 
Ehe sich verfinstern Sonne und Licht, der Mond und die Sterne, und die Wolken 
wiederkehren nach dem Regen. Dann erzittern die Wächter des Hauses und krüm- 
men sich kräftige Männer. Die Müllerinnen hören auf, weil ihrer zu wenig gewor- 
den, und dunkel wird es den Frauen, die aus den Fenstern blicken. Da schließt man 



338 Friedrich Wulf 

die Tore nach außen, der Laut der Mühle verstummt • er wird erst wieder erklingen 
mit der Stimme der Vögel • und alle Gesänge verhallen. Auch fürchtet man sich 
vor dem Hügel, und Schrecknisse lauern am Wege. Der Mandelbaum blüht, die 
Heuschrecke ist geschäftig, und die Kapernuß bricht auf • ehe der silberne Strick 
zerreißt, und die goldene Schale zerbricht, und der Krug zerschellt an der Quelle, 
und das Schöpf rad zum Brunnen hinabbricht. Ja, der Mensch geht ein in sein ewiges 
Haus, und die Klagenden gehen draußen umher. Zur Erde kehrt wieder der Staub, 
wie er war, und der Geist kehrt zurück zu Gott, der ihn gab. Eitelkeit, nur Eitelkeit, 
spricht der Prediger, alles ist Eitelkeit" (Pr 12, 1•8). 

Ein düsteres und wehmütiges Bild des Alters. Liegt über ihm der Pessimismus 
einer Spätzeit? Daneben steht das andere: Der alte Mensch als der in Ehren grau 
gewordene, erfahrene Greis, dessen Klugheit gepriesen und dessen Rat eingeholt 
wird, einer aus dem Kreis der Gerusia, der mit den Ältesten unter dem Stadttor sitzt 
und dem die Jüngeren Ehrfurcht bezeugen. •Wie gut steht grauen Haaren kluges 
Urteil an, und alten Männern, guten Rat zu weisen! Der Greise Ehrenkrone ist 
Erfahrung, ihr Ruhm die Furcht des Herrn" (Jes Sir 25, 4. 6). •Graues Haar ist eine 
Ehrenkrone; sie findet sich am Wege der Gerechtigkeit" (Spr 16,31). Darum die 
Mahnung an die Jugend: •Verwirf die Reden weiser Männer nicht, wirf dich viel- 
mehr auf ihre Sinnsprüche! Denn dadurch wirst du Bildung lernen. Verschmähe 
nicht die Überlieferung der Alten, die sie von ihren Vätern überkommen haben! 
Denn dadurch kannst du Einsicht lernen und in der Zeit der Drangsal Antwort 
geben" (Jes Sir 8,8f.). •Im Rat der Alten suche Platz; wer weise ist, dem schließ dich 
an!" (Jes Sir 6, 34). •Denk an die Tage der Urzeit, achte auf die Jahre von Ge- 
schlecht zu Geschlecht! Frage deinen Vater; er soll es dir kund tun, die Alten bei 
dir, sie sollen es dir sagen" (Deut 32, 7). Und da die Weisheit des Alters für den 
gläubigen Israeliten im tiefsten Gerechtigkeit und Gottesfurcht sind, soll die Ehr- 
furcht vor den Alten zugleich Ehrfurcht vor Gott sein, den sie vor der Familie, der 
Sippe, dem Volk vertreten. •Vor einem grauen Haupt sollst du aufstehen und die 
Gestalt eines Greises ehren! Du sollst dich vor deinem Gott fürchten: Ich bin der 
Herr!" (Lev 19,32). 

Noch eine dritte Sicht des Alters zeichnet sich in den Schriften des Alten Testa- 
mentes ab: Das Alter hat seine besonderen Gefahren. Der alte Mensch ist nicht nur 
dem körperlichen Verfall ausgesetzt. Er kann auch zum Tor werden. Die Schwäche 
des Leibes wird leicht zum Anlaß sittlicher Schwäche. •Drei Menschenklassen gibt 
es, die ich hasse und ihre Lebensweise stößt mich ab", heißt es bei Jesus Sirach: •den 
stolzen Bettler und den trügerischen Reichen, dazu den geilen Greis, dem Einsicht 
fehlt" (25, 2). •Besser ein Knabe, arm, aber weise, als ein König, alt, aber töricht, 
der nicht mehr versteht, sich beraten zu lassen", sagt •der Prediger" (4, 13). Auf 
die beiden Alten, die Susanna nachstellten und fälschlich der Unzucht verklagten, 
wendet der Prophet Daniel das Gotteswort an: •Der Frevel nimmt von Babylon, 
von den Ältesten, den Richtern seinen Ausgang" (13,5), und einem von ihnen spricht 
er das Urteil: •In langer Bosheit bist du alt geworden" (ebda 13,52). Oft wird eben 
im Alter nur die Rechnung für das bezahlt, was ein Mensch in seinem früheren 
Leben versäumt hat. •Hast du in deiner Jugend nicht gesammelt, wie könntest du 
im Alter etwas finden?" (Jes Sir 25, 3). Hier wird deutlich, wie kein Lebensalter für 



Gedanken zu einer Theologie des Alters 339 

sich allein gesehen werden darf, am allerwenigsten das Greisenalter. In ihm ist die 
Lebensgeschichte eines Menschen aufgehoben; in ihm geht sie ihrem Ende zu. Das 
Alter macht offenbar, was das Leben eingebracht hat und was der Mensch ist. 

So ist das Alter nach den Aussagen des Wortes Gottes im Alten Testament in 
verschiedener Hinsicht doppeldeutig: Zeit der Ernte und Zeit des Verfalls, der Fülle 
und der Leere. Bedurfte es dazu aber einer eigenen göttlichen Offenbarung? Ist das 
nicht die Erkenntnis des täglichen Lebens? Ist das schon jene Theologie des Alters, 
nach der wir fragten? Es ist wahr: In dem, was bisher über das Alter gesagt wurde, 
ist zunächst die gewöhnliche Lebenserfahrung und die natürliche Einsicht in das 
Wesen des Menschen ausgesprochen. Aber eines gilt es schon hier festzuhalten, und 
das unterscheidet die Erkenntnis des gläubigen Israeliten wesentlich von der des nur 
natürlich denkenden Menschen oder des bloßen Humanisten: Die eigentliche und 
tiefste Altersweisheit des alttestamentlichen Frommen besteht in dem Wissen um 
die Unwandelbarkeit Gottes, der kein Altern kennt, und um die Vergänglichkeit 
des Menschen, der in dieser Welt keine Bleibe hat. Gott ist darum für ihn der ein- 
zige Ort der Geborgenheit. Menschen und Dinge •vergehen, Du aber bleibst. Sie alle 
zerschleißen wie ein Gewand. Du wechselst sie wie ein Kleid, und sie wechseln. Du 
bist immer derselbe, und deine Jahre nehmen kein Ende" (Ps 102 [101] 27 f). Gott 
gilt es sich darum im Alter ganz anheimzugeben. •Wie Gras sind die Tage des 
Menschen, wie die Blume des Feldes, so blüht er. Fährt der Wind nur darüber, ist 
sie nimmer, ihre Stätte weiß von ihr nichts mehr. Doch des Herrn Huld bleibt ewig 
denen, die ihn fürchten, und seine Treue noch den Enkeln, die seinen Bund halten, 
die seiner Gebote eingedenk sind und sie befolgen" (Ps 103 [102] 15ff). •Er weiß 
ja, woraus wir gebildet, und gedenkt, daß wir nur Staub sind" (ebda 14). Gott 
allein ist für den alten Menschen des Bundesvolkes die unvergängliche, allumfas- 
sende und bergende Wirklichkeit. Ihm gegenüber zählt kein anderes Gut mehr. Nur 
die unwandelbare Huld und Treue des Herrn geben seinem Abend ein verklärendes 
Licht. Wenn auch sein Leben verrinnt, Gott wird ihn nicht verlassen. In blindem 
und doch sehendem Glauben läßt er sich auf ihn fallen. Etwas Ergreifendes, wenn 
man bedenkt, daß sich der Glaube an die Auferstehung von den Toten im Alten 
Testament nur langsam und zaghaft entwickelt hat und eigentlich erst im Spät Juden- 
tum (2 Mak) ganz klar hervortritt. 

Ist damit nun das letzte Wort der Offenbarung über das Alter gesprochen? Oder 
gibt es für den Christen noch eine tiefere Einsicht in seinen Sinn und sein Geheim- 
nis? Es gibt sie. Dazu bedarf es aber einer neuen Überlegung. • Ursprünglich hätte 
der von Gott geschaffene und gnadenhaft in die Gemeinschaft mit Gott aufgenom- 
mene Mensch nicht sterben brauchen. Mit der Heiligkeit und Gerechtigkeit des Ur- 
standes waren ihm die Gaben der Unversehrtheit, d. h. der vollkommenen Harmonie 
seiner leiblichen und seelischen Kräfte, der Leidlosigkeit und der Unsterblichkeit 
verliehen worden. Damit wäre das Alter keine Zeit der körperlichen Erschlaffung 
und des Verfalls und auch nicht einer erhöhten Versuchbarkeit, sondern einer letzten 
leib-seelischen Reifung und Vollendung gewesen. Der Mensch hätte sich hier auf 
Erden in seinen natürlich-übernatürlichen Möglichkeiten, ungestört von Begierden 
und Krankheiten, als dieser Einmalige, Unvertauschbare, zu persönlicher Gemein- 
schaft mit Gott Berufene auszeugen können. Nicht nur in einem rein naturhaften 



340 Friedrich Wulf 

Prozeß wie die Pflanze, sondern in je neuer geschichtlicher Begegnung, die aus der 
Freiheit kommt. Die verschiedenen Lebensalter des Menschen von Kindheit, Jugend, 
Reifezeit und Greisenalter hätten dabei ihre je eigenen Aufgaben und Möglich- 
keiten gehabt, die alle zum Zuge gekommen wären und von denen keine hätte über- 
sprungen werden können. Wenn dann das Ende des hiesigen Lebens gekommen 
wäre, hätte Gott über den Menschen und der Mensch zu Gott gesagt: Es ist genug, 
und der Mensch hätte leicht, freudig, ohne Beschwernis und ohne Zögern die Schwelle 
zur Ewigkeit überschritten, er wäre unmittelbar in die Offenheit der Herrlichkeit 
Gottes und damit auch in die Offenheit seiner eigenen Herrlichkeit, der Herrlichkeit 
seines endgültigen Zustandes eingetreten. Es wäre gleichsam ein lautloses Hinüber- 
gleiten gewesen, da ja nur offenkundig geworden wäre, was schon Wirklichkeit 
war, und dennoch, da die übernatürliche Erhebung und Vollendung zuerst und vor 
allem eine Tat des begnadenden Gottes ist, ein ausdrückliches Herausgenommenwer- 
den aus dem bisherigen Lebenszusammenhang durch Gott, ein letztes Gerufenwer- 
den des Kindes durch seinen Vater. 

Was hätte also nach der ursprünglichen Absicht Gottes, in der paradiesischen 
Ordnung, das Alter bedeutet? Eine Zeit letzter Reifung, der Ernte und freudiger 
Erwartung. Der alternde Mensch hätte nicht, wie es so oft der Fall ist, das Gefühl 
der Leere und Vereinsamung, das Bewußtsein der Vergeblichkeit, des Torsos oder 
gar eines vertanen Lebens gehabt. Er hätte vielmehr mit gefüllten Händen vor Gott 
gestanden und wie ein Kind die ihm geschenkten Gaben, d. h. letztlich sich selbst, 
dem Vater zurückgeschenkt. Nicht als ob für ihn schon alles im Licht gestanden hätte. 
Auch für ihn hätte es Dunkelheit gegeben, jene Dunkelheit, die dem Glauben 
wesentlich ist und in der sich der Mensch Gott blindlings anheim geben muß, weil 
er den über ihn verfügten göttlichen Willen von dieser Erde her nicht mehr durch- 
schaut. Aber von dieser Dunkelheit hätte gegolten, was der Psalmist von ihr sagt: 
•Dir wäre das Dunkel nicht finster, die Nacht leuchtet dir so wie der Tag" (Ps 139 
[138] 12). Im Licht des Glaubens und der vertrauensvollen Hingabe an Gott wäre 
sie für den Menschen durchscheinend gewesen; Gottes Vatergüte wäre hinter ihr 
aufgeleuchtet. Wenn darum auch der letzte Schritt des Menschen vom Dunkel des 
noch verhüllten Geheimnisses der Ewigkeit begleitet gewesen wäre, so hätte es doch 
für ihn keine Angst gegeben, die Angst vor dem dahinschwindenden Leben, vor dem 
Absturz in die Finsternis. Denn das Ende des diesseitigen Lebens wäre nicht wie ein 
(plötzlicher) Abbruch empfunden worden, sondern wie das Aufgehobenwerden in 
einer größeren und endgültigen Fülle. M. a. W. Natur und Gnade wären in der 
ursprünglichen Ordnung für das Bewußtsein des Menschen auf seinem Heilsweg 
zwar nicht einfach zusammengefallen, hätten aber weithin miteinander überein- 
gestimmt, und eben dies hätte dem Menschen eine Sicherheit, Harmonie und Erfüllt- 
heit gegeben, die im, Alter ihren Höhepunkt erreicht hätten. 

Von diesem ursprünglichen Sinngehalt des Alters schimmert im Alten Testament 
noch vielfach etwas durch. Das Alter wird hier als ein besonderer Segen Gottes 
empfunden. •Abraham war alt und hochbetagt. Der Herr hatte ihn in allem geseg- 
net" (Gen 24, 1). Das lange Leben gilt als ein Zeichen der Auserwählung, weil es 
eine Ähnlichkeit mit Gottes Leben hat, das keine Jahre und kein Vergehen kennt. 
Darum die Bitte eines Menschen in Krankheit und Schmach: •Mein Gott, nimm mich 



Gedanken zu einer Theologie des Alters 341 

nicht weg schon in der Mitte meiner Tage! Denn deine Jahre überdauern alle Ge- 
schlechter" (Ps 102 [101] 25). Und immer wieder wird dem Gottesfürchtigen und 
Gesetzestreuen ein langes Leben als Lohn verheißen. •Der Anfang der Weisheit 
ist die Furcht des Herrn und Erkenntnis des Allheiligen ist Einsicht. Denn durch 
sie werden zahlreich deine Tage und mehren sich die Jahre des Lebens" (Spr9,10 f.). 
•Halte auch seine Satzungen und Gebote, die ich dir heute gebe, damit es dir und 
deinen Kindern wohl ergehe und du die Tage verlängerst in dem Land, das der 
Herr, dein Gott, dir geben wird für alle Zeit" (Deut 4, 40). •Ehre deinen Vater und 
deine Mutter, damit verlängert werden deine Tage, auf dem Boden, den der Herr 
dein Gott dir gibt" (Ex 20, 12; Deut 5, 16; andere Stellen: Deut 6,2; 1 Kg 3, 14; 
Job 36, 11; Spr 3, lf. 13. 16; 4, 10; 10,27). Fast werden langes Leben und Heil 
synonym gebraucht: •Mit einem langen Leben will ich ihn sättigen und mache ihn 
trunken mit meinem Heil" (Ps 91 [90] 16). Feierlich hat Gott es am Sinai den Seinen, 
die ihm die Treue halten, versprochen: •Die Zahl deiner Tage will ich vollenden 
(voll machen)" (Ex 23,26). Und noch im Buch Job wird eine alte Überlieferung 
wiedergegeben, nach der der Gottesfürchtige und Gerechte •in vollem Alter (bei 
voller Kraft) zum Grab gelangt, wie Garbenhaufen zur gegebenen Zeit sich türmen" 
(Job 5, 26). Darum wird der Tod im Greisenalter auch nicht als ein Übel, als ein zu 
Fürchtendes empfunden; er ist vielmehr der Segen des Alters, ja geradezu die Voll- 
endung des Lebens. In diesem Sinne wird von Abraham und Isaak und später noch 
einmal von Job gesagt: Er •schied dahin und starb in glücklichem Alter, alt und satt 
(an Lebenstagen), und er ward versammelt zu seinen Stammesgenossen" (Gen 25, 8; 
35, 29; Job 42, 17). In einem solchen Sterben oder besser Hinübergehen tat sich für 
den alttestamentlichen Menschen der Heilswille Gottes am sinnenfälligsten kund. 

Dementsprechend galt ihm ein vorzeitiger und plötzlicher Tod als Strafe. Er ist 
ein Instrument in der Hand des zürnenden und rächenden Gottes. •Zur Unzeit wird 
er (der Ungerechte) am Ende sein und sein Palmzweig wird nicht grünen" (Job 
15, 32). Aus dieser Sicht wird die Frage des Eliphaz an Job verständlich: •Willst du 
dich an den Weg der Urzeit halten, den die Männer des Unheils wandelten, die vor 
der Zeit dahingerafft wurden, denen der Boden ein überflutender Strom ward?" 
(Job 22, 15f). •An einem Tag kamen dreiundzwanzigtausend ums Leben", schreibt 
noch Paulus an die Gemeinde von Korinth (1 Kor 10, 8), in warnender Erinnerung 
an die Unzuchtsünden der Israeliten auf dem Wüstenzug (Num 25,9). Das Schlimm- 
ste, das dem Hause Heli angedroht wird, ist: •Siehe, es werden Tage kommen, da 
werde ich deinen Arm und den Arm deiner Geschlechter abhauen, daß es in deinem 
Hause keinen alten Mann mehr geben wird ... Jeder Nachwuchs in deinem Hause 
soll im Mannesalter sterben" (1 Sam 2,31.33). Weil es zur allgemeinen Überzeu- 
gung der Frommen gehört, daß den Ruchlosen das Totenreich gebührt (Ps 9, 18), 
kann der Psalmenbeter Gott gegen seine Feinde mit der Bitte zu Hilfe rufen: •Stürze 
sie in den tiefsten Abgrund, die Männer voller Bluttat und List; nicht die Hälfte 
ihrer Tage mögen sie erreichen" (Ps 55 [54] 24). 

Solche Anschauungen vom langen Leben und vom vorzeitigen Tod sprechen die 
Überzeugung von dem aus, was eigentlich sein sollte und nur durch die Sünde 
vereitelt wird. Entsprechen sie aber der tatsächlichen Heilsordnung? Bleiben sie 
nicht im Grunde an dem hängen, was endgültig verloren gegangen ist, an der schon 



342 Friedrich Wulf 

diesseitigen und leibhaften Vollendung unserer Natur durch die Gnade? Seitdem 
der Mensch aus dem Paradies vertrieben wurde, sind alle ohne Ausnahme, Sünder 
und Heilige, den Leiden des Leibes und dem Tod unterworfen. Und wie Krankheit 
und vorzeitiger Tod noch kein Zeichen besonderer Sündhaftigkeit sind (vgl. Joh 
9, 3), so ist auch ein langes Leben als solches noch kein Zeichen besonderen Segens. 
Der •innere" und der •äußere" Mensch stimmen nicht mehr miteinander überein 
(2 Kor 4,16). Dieser Erkenntnis konnte sich auch der alttestamentliche Mensch immer 
weniger verschließen, aber sie mußte ihm von seiner Sicht her notwendig dunkel 
bleiben. Wie haben doch die Psalmenbeter mit der Frage gerungen, warum auch der 
Gerechte • zum Spott für seine Feinde • leiden müsse und sogar schon in jungen 
Jahren von Todeskrankheit bedroht werden könne, während so oft der Sünder und 
Gottlose unangefochten bis ins hohe Alter hinein sich seines Frevels und seines Un- 
glaubens rühme. Eine letzte Antwort haben sie darauf nicht gewußt. Aber im Suchen 
nach einer Lösung wurden sie immer unausweichlicher auf den Glauben an das 
Fortleben nach dem Tod und die jenseitige Vergeltung verwiesen. Schon in den 
Psalmen gewinnt dieser Glaube an existentieller Bedeutung. Weise und Toren sterben 
in gleicher Weise. Aber ihr Schicksal ist nicht das gleiche. Gott wird den Gerechten aus 
der Gewalt der Unterwelt loskaufen (Ps 49 [48] 11. 16) und zu sich nehmen (Ps 73 
[72] 24). Wie, das wußte man nicht. Aber eines ergab sich daraus: Nicht ein langes 
Leben ist das unbedingt Erstrebenswerte, sondern Gerechtigkeit und Gottesfurcht. 
Langes Leben kann im Gegenteil zum Fallstrick werden und früher Tod eine Gnade 
sein. In unübertrefflicher Weise hat das ein Wort aus der Spätzeit des Judentums 
ausgesprochen: •Der Gerechte aber, wenn er frühzeitig stirbt, wird in Ruhe sein. 
Denn ehrenvolles Alter ist nicht das hochbetagte, und nicht wird es bemessen nach 
der Jahre Zahl. Vielmehr ist Einsicht für die Menschen weißes Haar, und ein unbe- 
flecktes Leben Greisenalter. Da er Gott wohlgefiel, ward er von ihm geliebt, und da 
er unter den Sündern leben mußte, wurde er entrückt. Er wurde hinweggerafft, damit 
nicht Bosheit seine Einsicht änderte, oder Trug seine Seele verführte. Denn der 
Zauber des Lasters verdunkelt das Gute, und der Taumel der Begierde verändert 
arglosen Sinn. Vollendet in kurzer Frist, hat er doch lange Jahre erfüllt. Denn wohl- 
gefällig war seine Seele dem Herrn, deshalb enteilte sie mitten aus der Bosheit. Die 
Leute sahen es wohl, aber verstanden es nicht und nahmen sich solches nicht zu Her- 
zen, daß Gnade nämlich und Erbarmen ist bei seinen Auserwählten und bei seinen 
Auserwählten ewige Vergeltung. So verurteilt der (früh) verstorbene Gerechte die 
lebenden Gottlosen und die früh vollendete Jugend das betagte Alter des Unge- 
rechten" (Weish4, 7 ff.). 

Hier ist eine ganz entscheidende Erkenntnis durchgebrochen, der man zwar auch 
sonst im Alten Testament begegnet, die aber kaum je so klar ausgesprochen worden 
ist: Das Alter hat die privilegierte Stellung, die ihm in der ursprünglichen Heils- 
ordnung zukam, verloren. Es ist nicht mehr ohne weiteres jene Lebenszeit, in der 
der Gerechte und Gottesfürchtige zu seiner natürlich-übernatürlichen Vollendung 
kommt. Darum ist auch der vorzeitige Tod nicht einfachhin Strafe. Alle Lebensalter 
des Menschen, die Jugend und das Mannesalter ebenso wie das Greisenalter, sind 
dem ewigen Heil gegenüber indifferent. Wenn darum schon •die Alten" als die 
Erfahrenen und Weisen gelten, dann kann das Heils-Alter nicht von der Zahl der 



Gedanken zu einer Theologie des Alters 343 

Jahre abhängen, sondern einzig und allein vom Maß der Glaubenserfahrung und 
jener Weisheit, die daraus erwächst. Was von den Lebensaltern gilt, trifft auf alle 

. irdischen Werte und Güter zu. Kein Wert und kein Gut • langes Leben, Gesund- 
heit, Reichtum, Ehre • hat eine besondere Nähe zum Heil. Erst im Glauben können 
sie dem Gerechten und Gottesfürchtigen auf dem Weg zu seiner ewigen Vollendung 
eine Hilfe sein. Sie sind es aber nicht mehr als ihr Gegenteil, als ein kurzes Leben, 
Krankheit, Armut und Geschmähtwerden. Ja, der Verfasser des Buches der Weisheit 
geht noch weiter. Ein kurzes Leben, ein vorzeitiger Tod, sagt er • kann man auch 
hinzufügen: Krankheit, Armut und Geschmähtwerden, wie es das Buch Job nahe- 
legt? •, ist bisweilen der Erweis eines besonderen Erbarmens Gottes mit seinen 
Auserwählten. Denn die Welt ist voller Sünde und Bosheit, und das Laster übt einen 
Zauber aus und weckt die Begierde. Ohne göttliche Hilfe kann niemand in ihr beste- 
hen. Ist damit aber das Alter nicht ganz entwertet? Ist ein langes Leben überhaupt 
noch erstrebenswert? Müßte man nicht Gott geradezu um einen frühen Tod bitten? 
Denn wer von uns weiß, ob er den Gefahren der Welt standzuhalten vermag? Das 
alles sind Fragen, die vom Tiefsten, was im Alten Testament über das Alter gesagt 
worden ist, nahegelegt werden. Eine letzte Antwort auf sie hat es nicht. Sie konnte 
erst vom Neuen Testament gegeben werden. Darum gipfelt auch die höchste Weis- 
heit des Alten Testamentes in der Verheißung des Kommenden, im Hinweis auf die 
Zukunft, auf die Erlösung und das messianische Reich. 

Die Botschaft des Neuen Testamentes über das Alter knüpft unmittelbar an das 
hier über den Zustand der Welt Gesagte an, gibt aber dem Begriff des Alters in viel 
stärkerem Maße einen Sinn, der nicht mehr durch das Biologische, sondern durch 
den Heilszustand der Menschheit bestimmt ist. •Die ganze Welt liegt im Bösen", 
sagt Johannes (1 Joh 5, 19), sie ist •in ihrer jetzigen Erscheinung im Hinschwinden 
begriffen", sagt Paulus (1 Kor 7,31), sie ist nach einem vielgebrauchten Wort der 
Kirchenväter die •alte Welt", die mit dem Kommen Christi in ihr Greisenalter ein- 
getreten ist, •mundus senescens". Sechs Weltzeitalter zählt nach Augustinus die 
Heilsgeschichte1; er benennt sie nach den Lebensaltern: infantia, pueritia, adoles- 
centia, iuventus, gravitas und senectus; wir leben im sechsten, im Greisenalter der 
Welt. Wir sind nach Gregor dem Großen die Arbeiter im Weinberg aus dem Gleich- 
nis bei Matthäus, die zur elften Stunde, am Ende der Weltzeit, kommen2, wo die 
Welt unter ihrem Alter gebeugt geht3. Das alles sind keine willkürlichen Spekula- 
tionen, sondern ist biblische, näherhin neutestamentliche Lehre. Die Welt vor 
Christus ist die •alte Welt" (2 Petr 2, 5). Sie suchte sich selbst auszulegen und Ab- 
solutheitswert zu beanspruchen; sie stand unter der Herrschaft der Sünde und des 
Todes. Von ihr sagt Paulus: •Das Alte ist vergangen" (2 Kor 5,17). Selbst der Bund, 
den Gott am Sinai mit seinem Volk schloß, um es inmitten einer sündhaften Welt 
und im Hinblick auf die in Christus verheißene Neue Schöpfung zu bewahren, ist 
mit der Erfüllung der Verheißung ein •Alter Bund" (2 Kor 3, 14) geworden. •Alt" 
heißt hier nicht nur der Vergangenheit angehörend, sondern •veraltet und greisen- 
haft, dem Verschwinden nahe" (Hebr 8,13). Wer dennoch am •alten Buchstaben" 

1 Vgl. R. Schmidt, Die Weltalter als Gestaltungsprinzip der Geschichte, in: Ztschr. 
Kirdiengesch. 67 (1955/56) 293. 

2 Hom. 19 in Ev., n. 1 (PL 76, 1154). 
3 Horn. 2 in Ev., n. 5 (PL 76, 1080); vgl. Hom. 1 in Ev., n. 1 (PL 76, 1077). 



344 Friedrich Wulf 

(Rom 7, 6) des Gesetzes festhält, wird die bittere Erfahrung machen, daß er ihm 
den Tod bringt (2 Kor 3, 6f). Das gilt auch von der •alten Welt" im ganzen. Sie ist 
kraftlos, dem Tode ausgesetzt und geht ihrem Ende zu. Dennoch suchen die Menschen 
immer noch aus den Gründen dieser Welt zu leben. Sie urteilen und handeln nach 
den in ihr geltenden Wertmaßstäben, d. h. •nach dem Fleische" (2 Kor 5,16). Wer 
das tut, ist ein •alter Mensch" (Rom 6,6; Eph. 4,22; Kol 3,9). Er verfällt den 
Begierden dieser Welt, der Macht der Sünde (vgl. Kol 3, 5 ff.), teilt ihre Vergäng- 
lichkeit und ist dem Tode preisgegeben. 

Welch ein Unterschied der neutestamentlichen Sicht des Alters im Vergleich mit 
jener von den Ursprüngen der Heilsgeschichte her. Dort das Alter als Vollendung, 
hier als Verfall. Hatte man früher gesagt: Ihr sollt die Alten befragen und auf sie 
hören, denn •sie sind es, die dich belehren, es dir sagen und aus ihrer Einsicht zu dir 
sprechen können" (Job 8, 8ff.), dann heißt es jetzt: •Ihr habt gehört, daß zu den 
Alten gesagt worden ist,... ich aber sage euch" (Mt 5, 21. 27. 33). Galt im Alten 
Testament das Alter als Segen, um den man Gott bitten soll, so wird jetzt der Christ 
aufgefordert, den •alten Menschen abzulegen" (Eph 4,22), •auszuziehen" (Kol 3,9), 
d. h. also zu sterben, jenes Geheimnis darzuleben, in das er durch die Taufe schon 
hineingenommen wurde: •Wir wissen ja, daß unser alter Mensch mitgekreuzigt 
worden ist, damit der (von der) Sünde (beherrschte) Leib vernichtet werde" (Rom 
6, 6). Und waren in der Rückschau auf das Heil des Anfangs nur jene alt, denen 
Gott die Weisheit des Alters verliehen hatte, so sind im Blick auf das gegenwärtige 
Unheil alle Menschen ohne Ausnahme, wenigstens von der durch die Sünde getrof- 
fenen Natur aus, alt und gebrechlich und ohne Hoffnung. 

Im Neuen Testament zählt im Hinblick auf das Heil nicht mehr das Alter, son- 
dern die Jugend. •Das Alte ist vergangen, siehe, ein Neues ist geworden" (2 Kor 
5,17). Christus hat das Neue gebracht: ein neues Gebot (Joh 13,34), eine neue Lehre 
(Mk 1, 27), einen neuen Bund (Lk 22, 20) und ein neues Reich (Mk 14,25). Er will 
alles neu machen: den Menschen (2 Kor 5, 17; Eph 2,15; Kol 3, 10), den Himmel 
und die Erde (2 Petr 3, 13; GehOffb 21, 1). Ja, er ist selbst das Neue und alles 
Erneuernde. Wer darum •in Christus ist, ist eine Neue Schöpfung" (2 Kor 5, 17). 
Er ist jenes endgültige Wort (Hebr 1, 2), das Gott in diese alternde und sterbende 
Welt hineinspricht: •Siehe, ich mache alles neu" (GehOffb 21, 5). Christus aber ist 
der Eingeborene des Vaters, das Kind Gottes. Die Erneuerung der Welt und des 
Menschen steht also im Zeichen des Kindes. •Ein Kind ist uns geboren, ein Sohn ist 
uns geschenkt. Auf seiner Schulter ruht die Herrschaft" (Is 9, 5; Introitus der dritten 
Weihnachtsmesse). •Wenn einer nicht von neuem geboren wird, so kann er das 
Reich Gottes nicht schauen" (Joh 3, 3). Und •wenn einer das Reich Gottes nicht auf- 
nimmt in der Gesinnung eines Kindes, dann wird er nicht hineinkommen" (Mk 
10, 15). So muß denn das ganze Streben des Christen dahin gehen, das Alte abzutun 
und •in Neuheit des Lebens" zu wandeln (Rom 6, 4; vgl. 7, 6). Am tiefsten geschieht 
das im liturgisch-sakramentalen Mitvollzug mit der Kirche. So heißt es etwa im 
Stillgebet der Meßfeier zur ölweihe am Gründonnerstag: •Durch die Kraft dieses 
Opfers erzeige uns Deine Güte, so bitten wir, Herr; sie nehme von uns weg, was 
alt und schwach, und mehre in uns neues Leben". Oder noch schöner im Schlußgebet 
der zweiten Weihnachtsmesse: •Es verjünge uns immer wieder, Herr, in diesem 



Gedanken zu einer Theologie des Alters 345 

Sakrament das neugeborene Leben dessen, der in seiner einzigartigen Geburt die 
Altersschwäche des Menschen vertrieben hat". 

Sterben und Wiedergeborenwerden stehen in der christlichen Botschaft in einem 
innigen und unlöslichen Zusammenhang. •Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde 
fällt und stirbt, bleibt es für sich allein; stirbt es hingegen, so bringt es reiche Frucht" 
(Joh 12,24). Das Bild könnte dazu verleiten, im Übergang vom Tod zu neuem Leben 
etwas ganz Gewöhnliches zu sehen. Aber so ist es nicht. Die Verknüpfung von Ster- 
ben und Wiedergeborenwerden im Ereignis der Erlösung gehört zu jenen Wundern 
und Geheimnissen der Gnade, die mit der bloßen Vernunft nie erfaßt werden. Sie 
hat ihren Wurzelgrund im unergründlichen Herzen Gottes, sichtbar und greifbar 
für uns in jener Tat der Liebe, mit der Jesus um uns und unseres Heiles willen sein 
Leben dahingab. Die Glut dieser Liebe hat die Altersschwäche der Menschheit und 
ihreTodverfallenheit am eigenen Leib und so für alle überwunden und neues Leben 
aus sich hervorgehen lassen. Nun ist dem Alter der Keim des Todes genommen. Es 
ist zu einem Schoß neuen Lebens geworden. Welche Spannweite umfaßt doch die 
christliche Theologie des Alters! Nicht mehr ein langes Leben, sondern der Ver- 
zicht auf das Leben, die Hingabe des Lebens um Gottes und des Nächsten willen, ist 
zum Zeichen des Heils geworden. Auch der alte Mensch und noch der Sterbende, 
wenn er nur aus dem Glauben an das Kind des Vaters lebt, bleibt immer jung. 

Damit ist nun auch der Grund für eine christliche Spiritualität des Alters gelegt. 
In ihr geht es um die Fragen: Wie soll der Christ das Alter sehen, wie es selbst 
bewältigen? Welche Offenbarungswahrheiten gilt es hier vor allem anzueignen 
und zu verwirklichen? 

Auch für den Christen ist das erste und augenfälligste Merkmal des Alters die 
in ihm deutlich werdende Hinfälligkeit des Menschen. Er sucht sich darüber sogar 
viel weniger hinwegzutäuschen als andere. Er weicht zumal der Tatsache des nahen- 
den und unentrinnbaren Todes nicht aus. Was ihn aber vom Nichtchristen und vom 
Ungläubigen unterscheidet, ist dies: Er sieht im Altern und seiner schließlichen 
Folge, dem Tod, weder einen bloßen Naturvorgang noch ein sinnloses Geschehen. 
Für ihn hat vielmehr das Alter, so wie es wirklich erfahren wird, etwas mit der 
Sünde zu tun. In seiner Mühsal und seinen Beschwerden ist es die Folge der Ur- 
sünde des Menschengeschlechtes, von der die Heilsgeschichte erzählt. Es weist dar- 
um zeichenhaft auf jene tiefer liegende Altersschwäche des Menschen hin, die sein 
ewiges Heil in Frage stellt. Wenn nun der Grundruf der christlichen Botschaft die 
Metanoia ist, d. h. die Forderung, den •alten Menschen" •abzulegen", •auszuzie- 
hen", ihm zu •sterben", ihn zu •kreuzigen", dann hat der alternde Mensch die 
einzigartige Chance, die sonst nur noch der Kranke hat, dieses Sterben der Selbst- 
sucht und den Begierden, dem eigenmächtigen Selbstbehauptungswillen, zeichen- 
haft deutlich zu machen und darzuleben, indem er den beschwerlichen und schmerz- 
lichen Weg, den Gott ihn durch die verschiedenen Stationen und Vorkommnisse 
des Alters führt, bewußt und willig mitgeht. Hier liegt darum auch die besondere 
christliche Aufgabe des Alters. Wenn der Christ die leiblichen und seelischen Vor- 
boten des Todes als Boten Gottes aufnimmt, dann tritt auch der Tod des •alten 
Menschen", die Voraussetzung des Heils, in sein entscheidendes Stadium. Eines 
muß allerdings hinzukommen: die entschiedene Hinwendung zu Christus. Denn 



346 Friedrich Wulf 

Christus allein hat es dem Menschen möglich gemacht, so total über sich durch Gott 
verfügen zu lassen, wie es das endgültige Heil erfordert. Im Aufschauen zum 
gekreuzigten Herrn und in der liebenden Verbundenheit mit ihm vermag der Christ 
sich auf einmal loszulassen, wie es ihm vielleicht bisher nie gelang, und sein Leben 
freiwillig aus Liebe hinzugeben. So wird das willige Ertragen der Mühsal des Alters 
zum Mitsterben mit Christus. 

Dieses Hineinsterben in Gott ist aber zugleich die Geburt des •neuen Menschen", 
•der nach Gott geschaffen ist in wahrer Heiligkeit und Gerechtigkeit" (Eph 4, 24), 
des Kindes Gottes. Daraus ergibt sich die zweite Chance, die dem Christen im Alter 
mehr als in anderen Zeiten seines Lebens gegeben ist. Die Erfahrungen und Um- 
stände des Alters drängen geradezu dahin, mit dem Glauben ernst zu machen und 
Christus in das Leben hineinzunehmen. Man kann es darum oft erleben, wie alte 
Menschen • in der Stille und vielleicht durch mancherlei Gebrechen verhüllt • 
noch einmal aufblühen und •herzliches Erbarmen, Güte, Demut, Sanftmut und 
Langmut" (Kol 3, 12), nach Paulus die Kennzeichen des •neuen Menschen" (Kol 
3, 10), ausstrahlen. Bis in die Stunde des Sterbens hinein kann ein Mensch noch zu 
Gott heimfinden und sich ihm in solcher Intensität zuwenden, wie es niemand, der 
ihn kannte, für möglich gehalten hätte. Daß eine solche Neuwerdung gerade im 
Alter geschehen kann, ist ein großes Wunder. Ist doch die Seele in dieser Zeit für 
Neues nicht mehr sehr aufnahmebereit. Christlich gesehen kann sich aber auch im 
Alter immer noch alles ereignen. Wie die Verheißung des Alten Bundes auf dem 
bejahrten Abraham lag und die schon unfruchtbar gewordene Sara noch empfing 
(Hebr 11, 11), so darf auch der Christ in seinem Alter zuversichtlich vertrauen, daß 
auf seinem noch so geringen Tun Segen liegt und sein schmerzlich empfundenes 
Unvermögen von Gott fruchtbar gemacht wird. Wieviele alte Menschen waren für 
die Ihren eine Quelle reichster Gnaden! Und da der Mensch in seinem Alter nicht 
mehr so wie in jüngeren Jahren durch Interessen und Leidenschaften in sein Geschick 
verstrickt ist, vermag er nun sein Leben besser als bisher zu überschauen und Gottes 
Führung darin zu erkennen. Wenn er darum wie die Jünger im Evangelium vom 
Herrn gefragt würde: •Hat es dir an etwas gefehlt?", dann müßte auch er antwor- 
ten: •An nichts!" (Lk 22, 35). So sollte denn die Grundstimmung des Christen im 
Alter eine große Dankbarkeit und ein tiefer Friede sein. Wo das der Fall ist, kann 
man doch noch vom Alter als einer Zeit der Reife und der Vollendung sprechen, 
nicht als ob es dieser Zeit von Natur aus so entspräche, sondern weil die Chancen 
der Gnade genutzt wurden. 

Damit ist aber zugleich • christlich gesehen • noch ein letztes Merkmal des 
Alters angezeigt. Eben weil natürlicherweise im Alter die Strukturen der Seele 
sich verfestigen und die Lebensanschauungen eines Menschen erstarren, darum ist 
das Alter (das in dieser Sicht nicht notwendig mit dem physischen Lebensende eines 
Menschen zusammenfallen muß) auch die Zeit der letzten und endgültigen Ent- 
scheidung. Von selbst wächst der Christ nicht seiner Vollendung entgegen. Man 
kann die Chancen der Gnade auch übersehen oder vertun. Man muß darum für alte 
Menschen beten, und auch diese selbst sind zum vermehrten Gebet aufgerufen. Es gibt 
kaum etwas so Erschütterndes wie der Anblick eines vergreisenden Menschen, dessen 
Glaube erstorben ist. Was soll man ihm noch sagen? Und wie soll er selbst mit sei- 



Gedanken zu einer Theologie des Alters 347 

nem Schicksal fertig werden? Anders, wenn er ein gläubiger Christ ist. Mit dem 
Glauben brennt für ihn auch das Licht der Hoffnung. Sein Horizont ist nicht ver- 
stellt, sondern zur Ewigkeit hin offen. Er weiß, daß Gott, dem er sich einmal und 
immer wieder anheimgegeben hat, nicht altert. An dieser Alterslosigkeit Gottes 
nimmt sein Leben jetzt schon teil. Und er ist in Erwartung. Wenn je, dann ist für 
ihn der Flehruf der ersten Christen angebracht: •Amen, komm, Herr Jesus!" 
(GehOffb 22, 20). Wenn dennoch die Einsamkeit und Verzagtheit über ihn kom- 
men, dann kann er sich eines der großartigen Bilder vor Augen stellen, mit denen 
der Evangelist Johannes das letzte Geheimnis des Christen für uns sichtbar und 
einprägsam gemacht hat: •Ich hatte ein Gesicht; und siehe, eine Tür- war geöffnet 
am Himmel, und die erste Stimme, die ich wie eine Posaune mit mir hatte reden 
hören, sprach: Steige herauf, hierher, und ich werde dir zeigen, was danach gesehe- 
nen muß. Sofort geriet ich in Verzückung; und siehe, ein Thron stand im Himmel, 
und auf dem Throne saß einer; und der da saß, glich im Aussehen dem Japsis- und 
Sardisstein, und ein Strahlenbogen war rings um den Thron, dem Aussehen nach 
wie ein Smaragd. Und um den Thron herum (sah ich) vierundzwanzig Throne und 
auf den Thronen vierundzwanzig Älteste sitzen, gekleidet in weiße Gewänder, und 
auf ihren Häuptern goldene Kränze" (Geh Offb 4,1•4). Gottes Herrlichkeit erfüllt 
hier die Himmel. Man kann ihn nicht beschreiben und ihm keinen Namen geben. 
Er ist •alles in allem" (1 Kor 15, 28). Und dennoch ist er nicht der einzige, den der 
Seher schaut. Es sind noch andere bei ihm. Johannes nennt sie die •Ältesten". Sie 
umgeben seinen Thron und sitzen selbst auf Thronen. Die Herrlichkeit Gottes ver- 
brennt sie nicht, sondern hat auch sie herrlich gemacht. Es sind die Verklärten, die 
Vertreter der erlösten Menschheit vor Gott. Sie gehören zu uns und wir zu ihnen. 
Wir bilden zusammen die Gemeinschaft der Heiligen. In dieser Gemeinschaft ist 
niemand allein. Heute sind wir noch hier auf Erden. Morgen können wir schon 
drüben sein und selbst zu den •Ältesten" zählen, die Gottes Thron umstehen und 
dem Lamm ein neues Lied singen. Dann wissen wir, daß das Alter kein Ende, son- 
dern nur ein Anfang war, und daß es in der Gnade, in Christus, kein Alter mehr 
gibt. 




