Der Heilige in der modernen Literatur

Von Gisbert K ran z, Gelsenkirchen-Buer

In einem Roman Graham Greenes spricht ein heillos Verstrickter zu Gott: ,Dein
Wille geschehe im Himmel, da er nicht erfillt werden kann auf Erden.“ So ver-
zweifeln selbst viele Christen daran, dafl man den christlichen Glauben wirklich
leben kann — in dieser Welt, wie sie ist, und als Menschen, wie wir sind. Aber da
ist die ,Wolke von Zeugen®, wie St. Paulus sie nennt, die grofie Schar der Heiligen,
die ihr Kreuz auf sich nahmen und Christus nachfolgten. ,Sie konnten es, warum
nicht ich?“ fragte sich Ignatius von Loyola, als er nach seiner schweren Verwundung
auf dem Krankenlager eine Heiligenlegende las. Diese Lektiire gab ihm den Anstofl
zu seiner Bekehrung. Bekehrung und Erbamng ist das Ziel, dem die alten Legenden-
schreiber wie die modernen Hagiographen dienen wollten. Nur verwenden sie dabei
ganz verschiedene literarische Mittel.

Vergegenwirtigen wir uns kurz, in welcher Weise die mittelalterlichen Autoren
die Heiligen darstellten, so wird uns die véllig andere Eigenart moderner Heiligen-
darstellung umso deutlicher. Den Viten, Legenden, Vers-Epen und Mirakelspielen des
Mittelalters kam es nicht auf historische oder psychologische Wahrheit an, sondern
auf symbolische Bedeutung, nicht auf die Charakterisierung einer individuellen
Personlichkeit, sondern auf die Zeichnung eines beispielhaften Typus, nicht so sehr
auf das mithsame sittliche Ringen, das sozusagen moralische Spitzenleistungen erzielt,
sondern auf die ungeschuldet von Gott geschenkte seinsmaflige Heiligkeit, auf die
Glorie der Vollendung, auf das Sichtbarwerden des Géttlichen in einem begnadeten
Menschen. Der mittelalterliche Hagiograph und Dichter will nicht einen heldischen
Menschen und seine Tugendrekorde rithmen, sondern Gott und Gottes Grofitaten
in einem Menschen. Darum hauft er in seiner Darstellung Wunder und andere iiber-
natiirliche Vorgénge: Sie sind ihm Manifestationen der Anwesenheit Gottes. Und
darum fithrt seine Geschichte iiber den Tod des Heiligen hinaus: Was der Verklarte
vom Himmel her wirkt, ist so wichtig wie sein Erdenleben.

Diese Grundhaltung hért nicht etwa mit dem Ende des Mittelalters auf, sie lebt
noch fort in der epischen und dramatischen Dichtung der Renaissance und des Barock.
Lope de Vegas zahllose Heiligendramen sind voll von Wundern, Visionen und
Prophezeiungen. In Shakespeares ,Macbeth erscheint die Gestalt des heiligen
Edward des Bekenners ohne individuelle Ziige, unpersonlich und abstrakt, Ideal-
typus des heiligen, mit gottlichen Kriften begnadeten Kénigs, der seine Untertanen
heilt, Gegenbild des gottlosen Schlachters Macbeth, der sie niedermetzelt. Calderéns
»otandhafter Prinz“ zeigt den Seligen Ferdinand von Portugal als symbolstarke
Idealgestalt, als Helden der Glaubenstreue, und hat in der Apotheose des Martyrers,
der als verklarter Geist mit der Fackel in der Hand dem Heere voranleuchtet, seinen
ergreifenden Hohepunkt.

Heroische Standhaftigkeit trotz Schrecken und Folterqualen ist das Thema der
vielen Mirtyrerstiicke der Barockzeit. Der Englinder Massinger bringt das Mar-
tyrium der hl. Dorothea auf die Biihne, der franzésische Jesuit Causinus die hl.
Felizitas, der am Wiener Hof wirkende Avancini den hl. Hermenegild und den hl.
Olaf, der Niederldnder Joost van den Vondel die hl. Ursula, Gryphius die Koni-



Der Heilige in der modernen Literatur 349

gin Katharina von Georgien. Abgesehen von dem letzten, stiitzen sich diese Dramen
auf die mittelalterliche Legende, und es lebt noch viel mittelalterlicher Geist in
ihnen fort. Doch das Neue kiindigt sich darin an, daff nicht mehr die Kraft der
Gnade im Mittelpunkt steht, sondern der heldische Willensentschlufl des Menschen.
Namentlich Gryphius’ Helden sind von einem stoischen Tugendstolz beseelt.

Auch bahnt sich langsam ein Wandel in der Typologie der Heiligen an. Die
beliebtesten Typen waren im Mittelalter der heilige Krieger (z. B. Michael, Mauri-
tius, Theodor, Georg), der heilige Martyrer oder die jungfriuliche Martyrerin (z. B.
Margarete, Katharina, Ursula), der heilige Kirchenfiirst (Ulrich, Anno), vor allem
aber der heilige Ménch, Einsiedler und Asket (siche Gregors d. Gr. einflufireiche
Vita des hl. Benedikt oder Bedas Vita des hl. Cuthbert von Lindisfarne). Das
monastisch-asketische 1deal herrschte so sehr, da) eine verheiratete Frau nur dann
als Heilige verehrt und literarisch dargestellt wurde, wenn sie ihr Leben entweder
als Martyrerin oder als Klosterfrau beschlof. Cervantes iibt Kritik an der Praxis
der Kirche, bei Heiligsprechungen nur geistliche Personen, keine Angehérige welt-
licher Berufe zu beriicksichtigen. Es gibt allerdings Ausnahmen, und diesen Aus-
nahmen wandte sich die Aufmerksamkeit des 16. und 17. Jahrhunderts in beson-
derem Mafle zu. Der hl. Konig Ludwig von Frankreich wird gern von Franz von
Sales zitiert als Beleg dafiir, daf} ein frommes, ja heiliges Leben nicht nur im Kloster,
sondern auch inmitten weltlicher Geschifte mdglich ist. Homobonus, der als Kauf-
mann und Familienvater in Cremona lebte, im Gegensatz zu seiner geizigen Frau
schr freigebig war und bereits vierzehn Monate nach seinem Tode von Papst Inno-
zenz 111. heiliggesprochen wurde, fand einen Darsteller in dem spanischen Dichter
Tirso de Molina. Sankt Isidor, der Ortsheilige von Madrid, ein frommer Land-
arbeiter und Ehemann, wurde von Lope de Vega in einem Drama verherrlicht.
Heilige Laien als kanonisierte Vorbilder der Weltheiligung blieben freilich bis in
unsere Zeit hinein selten — ein Mangel, der Hans Hiimmler dazu brachte, in seinem
beriihmten Werk ,Helden und Heilige“ auch heiligmafige, noch nicht kanonisierte
Laien wie Contardo Ferrini, Leo Dupont, Frédéric Ozanam und Matt Talbot auf-
zunehmen.

Wihrend im Zeitalter der Religionskriege die Gestalt des Mértyrers der belieb-
teste Idealtypus war, erzihlt das Zeitalter der Aufkliarung keine Méartyrergeschichten
mehr, sondern das Leben solcher Heiligen, in denen ,wir uns spiegeln und deren
Exemplen wir nachkommen kénnen“, wie Martin von Kochem sagt. Pater Martins .
ungeheuer weit verbreitete ,Legende der Heiligen“ bietet einen Schatz anschau-
licher Gestalten eines Lebens aus dem Glauben. Der Stoff ist noch mittelalterlich,
doch die rithrselige Form und der moralisierende Geist, der schon auf Erden die
Tugend belohnt und die Siinde bestraft werden 14fit, gehdren bereits zur Frih-
aufklirung.

Der entscheidende Wandel in der Auffassung der Heiligen wird durch die Arbeit
der Bollandisten gekennzeichnet, die im 17. und 18. Jahrhundert das iiberlieferte
hagiographische Material einer kritisch-wissenschaftlichen Sichtung unterzogen.
Auch die Mauriner Mabillon und Ruinart wurden bahnbrechend fir die wissen-
schaftliche Erforschung der Heiligenleben. Fortan sucht man im Leben der Heiligen
nicht mehr Legendendichtung, sondern historische Wahrheit. Man mochte wissen,



350 Gisbert Kranz

wie die Heiligen wirklich waren, méchte ihr Wachsen und Werden untersuchen,
ihren mithsamen Weg zur Heiligkeit. Jetzt steht nicht mebhr Gott im Mittelpunkt
der Betrachtung, sondern der Mensch, nicht mehr die himmlische Glorie, sondern
das irdische Ringen, nicht mehr die charismatische Begabung, sondern die Anstren-
gung des Willens.

Ida Friederike Gorres hat den Unterschied zwischen mittelalterlicher und moder-
ner Auffassung der Heiligen mit folgenden Worten pointiert: ,Die crux der Hagio-
graphie ist doch, dafl sie ein Feuer nachbilden soll: ein Feuer, das einmal gebrannt
hat. Dessen Flamme aber ist lingst heimgeholt worden, und alles, was wir noch
vom sogenannten Erdenleben iibrig haben, ist der Brennstoff — und zwar der aus-
gebrannte. Auch Briefe, Tagebiicher, Erinnerungen anderer, Werke und Griin-
dungen — all das sind doch blof Reste... Staub und Asche, Kohlen, Brandspu-
ren ... Die alten Viten haben versucht, die Flamme allein darzustellen, die Natur
des Holzes war ihnen v6llig egal. Die moderne Aufmerksamkeit hingegen stiirzt sich
mit aller Akribie auf den Brennstoff ... Aber sagt uns das irgend etwas iiber die
Flamme, die aus der Verbindung des Blitzstrahls von oben mit jenem Hélzchen
erzeugt wurde?® Frau Goérres gibt den alten Darstellungen der Heiligen den Vor-
zug, weil in ihnen das Ubernatiirliche auf ganz unproblematische Weise im Mittel-
punkt steht, dargestellt im Wunder als sinnfilligem Symbol. Aber diese Weise

des Sehens ist dem modernen Menschen nicht mehr méglich. Die neue Hagiographie
"~ muf als eine notwendige Entwicklung bezeichnet werden, die ihre Verdienste hat,
da ohne sie der anthropozentrisch gerichtete Geist des modernen Menschen keinen
Zugang mehr zur Welt der Heiligen gefunden hatte.

Erst die Sonderung zwischen symbolischer Dichtung und historischer Wirklich-
keit in der Hagiographie ermdglicht im 18. Jahrhundert einem protestantischen
Historiker wie Gottfried Arnold den Zugang zur Welt der katholischen Heiligen.
Begeistert stellte Arnold die leuchtenden Heiligengestalten der Urkirche und des
Ménchtums als Vorbilder dar. Heilige des Spitmittelalters wie Klaus von Fliie oder
Katharina von Genua, auch Heilige der Neuzeit wie Teresa von Avila und Johanna
Franziska von Chantal wurden durch ihn in evangelischen Kreisen bekannt. In glei-
cher Weise wirkte im 18. Jahrhundert der evangelische Schriftsteller Gerhard Ter-
steegen, dessen literarisches Hauptwerk, die drei Binde ,Auserlesene Lebens-
beschreibungen heiliger Seelen®, fast ausschlieRlich katholische Heilige, besonders
der Neuzeit, darstellt. Arnold und Tersteegen wurden in den letzten Jahren mehr-
mals gewiirdigt durch den reformierten Kirchenhistoriker Walter Nigg, der selbst
mit seinen hagiographischen Werken im Sinne von Arnold und Tersteegen sich
bemiiht, in der evangelischen Christenheit den Sinn fiir die religiose Welt der
Heiligen zu wecken. Arnold, Tersteegen und ihr Nachfolger Nigg lassen sich wie
die mittelalterlichen Hagiographien von erzicherischen und seelsorglichen Ab-
sichten leiten. Sie wollen erbauen und erheben. Dies erreichen sie aber nicht, indem
sie auffallende duflere Begebenheiten hiufen, sondern indem sie die innerseelische
Entwicklung der Heiligen darstellen. Dabei werden die Schwichen und Fehler der
Heiligen keineswegs vertuscht. So kann der Leser die Heiligen erleben als Menschen
von Fleisch und Blut, die nicht schon als Wickelkinder den Heiligenschein trugen,
sondern wie wir mit allerlei Versuchungen fertig werden muflten. Diese Sicht



Der Heilige in der modernen Literatur 351

schliefit eine christozentrische Haltung nicht aus. Tersteegen widmet seine Heiligen-
leben dem ,Herrn Jesu Christo, dem Konig der Heiligen®, mit den Worten: ,Mit
kindlicher Zuversicht schreibe ich Dir hiermit zu, was ganz Dein ist, diese Vorbilder
und Zeugnisse Deiner Heiligen, welche alles, was sie sind, allein durch Dich sind . ..
Du hast Dich mit ihnen vereinigt, Du hast in ihnen und durch sie gelebt; darum,
ja darum allein, haben sie heilig gelebt. Lobe ich sie, so lobe ich nur Deine Gaben.
Alle Taten, alle Tugenden, alle Lichter, alle Gnaden und Wunder, die wir an
ihnen sehen, das sind Deine Gnaden. Solches haben sie selbst demiitigst erkannt auf
Erden; und eben das bekennen sie noch zu dieser Stunde im Himmel, da sie die
Kronen ihrer Heiligkeit und Herrlichkeit zu Deinen Fiiffen niederlegen.®

Einen neuen Aufschwung gewinnt die Hagiographie in der Zeit der Romantik.,
Das Mittelalter wird wiederentdeckt, und mit ihm die ragenden mittelalterlichen
Heiligengestalten. Josef Gorres schildert den heiligen Franz und die Mystiker, F. L.
Stolberg neben Vinzenz von Paul den Kénig Alfred den Groflen, Lacordaire den
hl. Dominikus, Montalembert die hl. Ménche und die hl. Elisabeth. Vorbildlich in
seiner realistischen Haltung wurde das hagiographische Werk von Newman und
von Hello. Die ungeschminkten Heiligenleben des englischen Kardinals wollen zu
Bewunderung und Andacht fihren, doch nicht mit den Mitteln der Retusche und
der Schonfarberei. ,David war der Mann nach dem Herzen Gottes; aber wie dieser
hohe Ruhm uns nicht bindet, seinen Ehebruch zu entschuldigen oder seinen Verrat
an seinem Freund zu leugnen, so mégen wir festhalten, dafl der hl. Cyrill ein grofer
Diener Gottes ist, ohne dafl wir uns deshalb fiir verpflichtet ansehen, gewisse Seiten
seiner kirchlichen Laufbahn zu verteidigen. Es geht nicht an, grau weiff zu nennen.®
An anderer Stelle sagt Newman von den Heiligen: ,Ihre immer noch vorhandenen
Unvollkommenheiten lassen uns sicherlich sie mehr lieben, ohne daf sie uns dazu
fihren, sie weniger in Ehren zu halten, und sie bilden einen Trost in der Entmuti-
gung und Kleinmiitigkeit, die {iber den kommen kann, der mitten unter viel Irrtum
und Siinde danach strebt, sie nachzuahmen.” Im Vorwort zu seinem Buche ,Physio-
gnomie der Heiligen® erklirt Hello: ,Zu den grofien Irrtiimern dieser Welt gehort
es, dafl man sich die Heiligen vorstellt als vollig verschieden von anderen Menschen-
wesen, als Wachsfiguren, die alle aus einer Form gegossen sind. Diesen Irrtum
wollte ich ganz besonders bekimpfen. Die {ibernatiirliche wie die natiirliche Welt
enthilt Einheit in der Mannigfaltigkeit . .. Die Auserwihlten sind verschieden an
Einsicht, an Fahigkeiten, an Beruf. Sie haben verschiedene Gaben, sind verschieden
begnadet. Und dennoch ist die Ahnlichkeit unverkennbar im Grunde all dieser
groflen Verschiedenheiten. Sie tragen alle ein bestimmtes Mal, das Mal desselben
Gottes. Wenn auch jeder von ihnen einen andern Weg geht, so wichst doch auf
allen diesen Wegen in verschiedenen Sprachen die gleiche Lehre. Das Leben keines
von ihnen, so verschieden es von dem der andern ist, widerspricht dem der andern.
Ihr Leben ist geschichtlich gebunden: Sie haben ihr Teil an den zahllosen Verwick-
lungen des geschichtlichen Seins, und dennoch . . . haben sie denselben Glauben, aus
ihnen allen tént dasselbe Credo.“

Im 20. Jahrhundert erlebt die Hagiographie einen grofiartigen Frilhling. Nie
seit dem Mittelalter gab es in der europiischen Literatur so viele biographische,
epische und dramatische Werke, in deren Mittelpunkt ein Heiliger steht, sei es eine



352 Gisbert Kranz

von der Kirche kanonisierte geschichtliche Personlichkeit, sei es eine vom Dichter
erfundene Gestalt. Der Heilige findet wachsende Aufmerksamkeit — ein Vorgang,
der sich nicht auf eine Konfession beschriankt. Zahllose Dichter, auch nichtkatho-
lische wie Shaw, Anouilh, Fry, Bolt, Werfel, Mereschkowskij, haben einen Heiligen
zur Hauptgestalt eines Dramas oder eines Romans gemacht. Erstaunlich viele
moderne Dichter und Romanciers haben Heiligenleben geschrieben. Es seien nur
cinige Namen genannt. Dem dinischen Lyriker und Nobelpreistriager Jorgensen
verdanken wir eine der verbreitetsten Franziskusbiographien, ein psychologisch ein-
fithlendes und poetisch beschwingtes Buch, auflerdem Darstellungen der hl. Katha-
rina von Siena, Birgitta von Vadstena, Don Bosco und Charles de Foucauld. Die
Nobelpreistrigerin Sigrid Undset erzihlte das Leben norwegischer Heiliger, der
hl. Angela Merici und der hl. Catarina von Siena (,Katharina Benincasa“). Von
dem Nobelpreistrager Frangois Mauriac haben wir das Buch ,Die hl. Margarete
von Cortona“, von dem der Dichter Julien Green sagte, er wisse nicht, warum es im
Gesamtschaffen Mauriacs nicht héher eingestuft werde (Tagebiicher 25. 5. 1949).
Bernanos, Claudel, Cesbron und Sven Stolpe schrieben iber Jeanne d’Arc, Henri
Ghéon und Maxence van der Meersch iiber die kleine hl. Therese und den Pfarrer
von Ars, Jouhandeau iiber Philipp Neri, Queffélec iiber Antonius, Bertrand und
Papini iiber Augustinus, Gheorgiu iber Johannes Chrysostomus, Bacchelli, Me-
reschkowskij und Timmermans tber Franziskus. Chesterton verfafite prachtvolle
Biicher iber Thomas von Aquin und Franz von Assisi; Evelyn Waugh erzihlte den
Weg St. Helenas und Edmund Campions; Bruce Marshall versuchte, die Gestalt
des Pfarrers von Ars uns nahe zu bringen; Victoria Sackville-West betrachtete die
grofle und die kleine hl. Theresia und Jeanne d’Arc; Kate O'Brien verfafite eine
Studie iiber Teresa von Avila. Von deutschen Dichtern seien als Hagiographen nur
Reinhold Schneider, Maria Veronika Rubatscher, Leo Weismantel, Franz Johannes
Weinrich, Josef Magnus Wehner und Lothar Schreyer genamnnt. Betrachten wir
diese unvollstindige Liste von Dichtern der europiischen Gegenwartsliteratur, die
Heiligenbiographien schrieben, so féllt uns auf, dafl sie nur Namen von Laien ent-
hilt. (Wollten wir sie um die Namen literarisch bedeutender Priester-Dichter ergin-
zen, so kénnen wir uns auf zwei beschrinken: Heinrich Federer und Peter Dérfler.)
Bis weit in die Neuzeit hinein war die Hagiographie ausschlieRlich eine Sache von
Ménchen und Priestern. Noch zu Jorgensen sagte ein Benediktinerabt: ,Eigentlich
sollte sich nur eine geweihte Hand daran wagen.“ Doch schon im 19. Jahrhundert
gab es Laien als Hagiographen: Gérres, Stolberg, Montalembert, Hello. Heute
findet man unter den Hagiographen von Fach, soweit sie literarisch bedentend sind,
mehr Laien als Priester: Neben Geistlichen wie Henri Bremond, Hugo Rahner und
James Brodrick ragen Laien wie Marcelle Auclair, Jeanne Ancelet-Hustache, Michael
de la Bedoyere, Arrigo Levasti, Piero Bargellini, Hugo Ball und Ida Friederike
Gorres hervor.

Die Entdeckung der Heiligen in der Literatur der Gegenwart hat verschiedene
Grinde. Rein duflerlich gesehen, haben die vielen Heiligsprechungen der letzten
vierzig Jahre (Jeanne d’Arc, Therese von Lisieux, Don Bosco, Konrad von Parz-
ham, der Pfarrer von Ars, Albertus Magnus, Petrus Canisius, Thomas Morus, Klaus
von Fliie, Pius X.) und die Jubilden (1952 Franz Xavier, 1953 Bernhard von Clair-



Der Heilige in der modernen Literatur 353

vaux, 1954 Bonifatius, 1955 Ulrich, 1956 Ignatius von Loyola, 1957 Elisabeth von
Thiiringen. 1958 Bernadette Soubirous, 1959 der Pfarrer von Ars, 1960 Vinzenz
von Paul) jedesmal eine Flut von Biographien, Romanen, Horspielen, Festspielen,
Dramen und Filmen hervorgerufen. Doch diese Feiern sind nur Anlisse, nicht
Ursachen, und es bleibt die Frage, warum sie ein so lebhaftes Echo fanden. Auch die
Wiederentdeckung des Heiligen in der neueren Religionswissenschaft und Reli-
gionsgeschichte kann nicht der tiefere Grund sein fiir die Beliebtheit der Heiligen-
darstellung in der modernen Literatur. Mir scheinen hier zwei psychologische Tat-
sachen wichtig zu sein. Nie zuvor erschien der Mensch so elend und lasterhaft, so
ohnmichtig und hilflos wie in der Literatur der Gegenwart. Je heftiger der Ekel
vor dem Niedrigen im Menschen wird, je stirker einen die Verderbnis der hochsten
Geistesgaben anwidert, um so ungestiimer wird die Sehnsucht nach etwas Hohem
und Reinem, das verehrt werden kann. Die Erscheinung eines heiligen Menschen
gibt uns wieder Hoffnung. Schon im 19. Jahrhundert stellte Dostojewskij in seinen
Romanen den Heiligen gegen die Flut des Nihilismus. Sigrid Undset schreibt: ,Die
Heiligenverehrung entspricht einer offenbar unausrottbaren Forderung unserer
Natur. Wir wollen Helden verehren. In deren Ermangelung haben wir Filmgrofien,
Banditen, Sportchampions, Kinstler und Diktatoren verehrt. Wir haben das Be-
diirfnis, Menschen auf den Sockel zu erheben, um in ibnen etwas von uns selbst zu
bewundern. In den Heiligen finden wir eine Verwirklichung der Absichten Gottes
uns gegeniiber, vollkommen entsprechend dem Offertoriumstexte der Heiligen Messe,
nach welchem Er ,die menschliche Natur wunderbar erschaffen und noch viel wun-
derbarer wiederhergestellt hat’. Nur in der Heiligenverehrung kénnen wir unser
Bediirfnis der Heldenverehrung befriedigen, ohne dabei gleichzeitig etwas von
unserer eigenen Natur zu verehren, das niedrig und abscheulich ist.“ Das ist die
eine psychologische Tatsache. Die andere ist diese: Nicht Begriffe entflammen den
Menschen, sondern konkrete Gestalten. Besonders beim modernen Menschen scheint
die Fahigkeit zum Erfassen abstrakter Lehren mehr und mehr abzunehmen, um so
stirker sprechen ihn Bilder an. In dieser Lage vermag die theoretische Darlegung
der dristlichen Dogmen nicht mehr zu packen, wohl aber die anschauliche Dar-
stellung gelebten Christentums. ,Worte belehren, doch Beispiele reifien hin.*

11

Die moderne Hagiographie hat den verfeinerten Methoden der Geschichtswissen-
schaft und der Psychologie viel zu verdanken. Zweifellos haben die Bemiihungen
um ,das Seelenleben der Heiligen“ (Bremond), um ,das wahre Gesicht der Hei-
ligen“ (Schamoni), um ,die Handschrift der Heiligen“ unsere Kenntnis der mensch-
lichen Wirklichkeit der Heiligen bereichert, doch haben sie zugleich neue Fragen
aufgeworfen. Namentlich die Anwendung psychoanalytischer Methoden hat die
Ritselhaftigkeit von Heiligengestalten wie Elisabeth von Thiiringen, Catarina von
Siena, Jeanne d’Arc oder Teresa von Avila nicht beseitigt, sondern noch gesteigert.
Das war nicht anders zu erwarten. Denn jeder Heilige ist ein Geheimnis, das tiber-
natiirliche Geschehen, das einen Menschen zum Heiligen macht, 1afit sich nicht
analysieren und darstellen. Man kann es nur indirekt andeuten, wenn man es nicht
ganz auslassen will. Wird aber das Ubernatiirliche ausgelassen, so hat man einen



354 Gisbert Kranz

edlen, einen genialen, einen heroischen, einen ,interessanten Menschen, aber
keinen Heiligen. Wird das Ubernatiirliche auf unangemessene Weise in die Dar-
stellung einbezogen, so hat man ebenfalls keinen Heiligen, sondern e¢in Phantom,
eine magische Gestalt aus der Marchenwelt oder ein Gegenstiick zum kitschigen
Heiligenbild. An diesem Punkt gelingt oder scheitert jede literarische Darstellung
des Heiligen. Wie solches Gelingen oder Scheitern aussieht, sei an den Darstellun-
gen von vier Heiligen veranschaulicht: Jeanne d’Arc, Johannes Vianney, Thomas
Becket und Franz von Assisi.

Die faszinierende Personlichkeit der Jeanne d’Arc, die als siebzehnjihriges Mid-
chen auszog, das von den Englindern besetzte Frankreich zu befreien und nach
unvergleichlichen Siegesziigen als Neunzehnjihrige auf dem Scheiterhaufen starb,
hat durch alle Epochen Dichter, Denker und Historiker beschiftigt. Der Englinder
Shakespeare stellte die Feindin seiner Nation als Zauberin dar; der deistische Spot-
ter Voltaire iiberschiittete die Pucelle mit Hohn; der Kantianer Schiller machte aus
der Jungfrau von Orleans eine romantische Heroine, die im Widerstreit zwischen
Pflicht und Neigung untergeht. Diese Darstellungen haben mit der historischen
Johanna nichts gemein. Als dieses Madchen, das 1431 von einem kirchlichen Gericht
als Ketzerin und Hexe verurteilt worden war, 1920 heiliggesprochen wurde, begann
eine lange Kette von Dramen und Filmen, die sich dieses padkenden Stoffes bemich-
tigten. Bernard Shaw machte die heilige Johanna zur Heldin seines besten Stiickes,
stellte sie mit herzlicher Sympathie dar und traf vor allem jenen Charakterzug,
der diese Heilige besonders auszeichnete: ihren Witz. Doch in der langen Prosa-
einleitung zu seinem Stiick feiert der irische Puritaner Johanna als ,eine der ersten
protestantischen Mirtyrer®, als ,eine der ersten Apostel des Nationalismus® und
als ,die Bahnbrecherin verniinftiger Frauenkleidung®. So sieht er am Kern ihrer
Personlichkeit vorbei. Frisch, geistsprithend und nicht ohne Ironie, wie Shaw, schil-
dert Anouilh die hl. Johanna als ,Lerche®, ohne ,zur Klirung des Wunders Jeanne
d’Arc” beitragen zu wollen. Er 1388t die ,frohliche® Geschichte nicht mit dem Tod
auf dem Scheiterhaufen enden, sondern mit der triumphalen Kénigskrénung zu
Reims. Der Amerikaner Maxwell Anderson legt sein erfolgreichstes Drama ,, Jo-
hanna von Lothringen“ als Bithnenprobe an, um die Parallelitit alter und moder-
ner Probleme zu verdeutlichen. Shaws, Anouilhs und Andersons Bild der Jeanne
d’Arc atmet Optimismus: Es ist erfiillt vom Glauben an den Sieg der gesunden
Vernunft iber geistige Engstirnigkeit. Doch der Glaube an die gottliche Sendung
und iibernatiirliche Begnadung des Médchens von Domrémy fehlt. Diese Dichter
verstechen Johanna anders als sie sich selbst verstand.

Die katholischen Dichter vermochten dem Geheimnis der Jeanne d’Arc niher zu
kommen, freilich oft auf Kosten der menschlichen Ziige der Jungfrau. Claudels
Oratorium ,Johanna auf dem Scheiterhaufen® ist ein symbolisierendes Mysterien-
spiel. In Visionen erlebt die bereits auf dem Scheiterhaufen angekettete Johanna
die Ereignisse ihres Lebens. Die Richter erscheinen als Tiere, die erbarmungslos auf
sie eindringen. Doch der Abgrund des Leidens wird éiberwunden von der Freude.
Max Mells Prosadrama , Jeanne d’Arc” setzt mit der Verurteilung der Jungfrau
ein und endet mit ihrer Verbrennung zu Rouen. Wir erleben die Seelenqual der
Eingekerkerten, ihr Versagen und ihr Sichwiedererheben. ,Das Ganze ist etwas



Der Heilige in der modernen Literatur 855

wie ein Geschichtsbild, das aber so durchzogen ist von einem Geflecht lebendiger
Lebensstrome jenseits aller Historie, dal man das Schauspiel fast eine moderne
Legende nennen machte (P. Fechter). Péguys ,Mysterium von der Liebe der Jeanne
d’Arc” kreist um das alte Thema: Warum gibt es so viel unfruchtbares Leid? Ein
innerer Kampf spielt sich in Jeannettes Seele ab. Kein Mensch sollte der ewigen
Verdammnis anheimfallen, alle mochte sie retten. Sie bietet sich selbst den ewigen
Qualen an, wenn dadurch die Verdammten gerettet werden kénnten. Oder soll sie
nur auf ihr eigenes Heil bedacht sein, die heillose Welt der Politik und des
Krieges flichen und auf den Sieg des géttlichen Willens in dieser Welt verzichten?
Sie iiberwindet diese Versuchung, Davonzulaufen wie die Jiinger bei der Gefangen-
nahme Jesu wire schindlich. Ida Friederike Gorres kniipft an Péguys Dichtung an
und zeigt uns Jeanne d’Arc als ,die Heilige, die die Welt ernst nahm*, die ,zu
einer rein irdischen, weltlichen Aufgabe“ berufen war, die ,nicht fort aus der Welt*
ging, sondern mitten hinein, dafl in ihr ,Gottes guter Wille erfillt* werde. Die
Heilige fihlt sich fiir diese Welt und fiir die ganze Menschheit verantwortlich. Es
ist der Aspekt der Laienspiritualitat, der Weltheiligung, unter dem hier Jeanne
d’Arc gesehen wird. Ein anderer Aspekt ist der Konflikt des gehorsamen Menschen
zwischen dem unmittelbar vernommenen Befehl Gottes und dem Befehl der kirch-
lichen Obrigkeit, der Widerstand des Gewissens gegen priesterliche Autoritat. Er
ist das Thema der Jeanne-d’Arc-Biicher von Stolpe und Bernanos.

Heiligkeit ist fiir Bernanos nicht Héchstleistung des Menschen, sondern kindliche
Unterwerfung unter ein gottliches Leben in der Seele. Sie steht nicht auflerhalb der
Kirche, sondern ist auf die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen und als Institution
mit Amtern angewiesen, Die Hierarchie der Bischofe ist aber nicht Zwedk, sondern
Mittel. Im Himmel gibt es nur noch die Hierarchie der Heiligen. ,Unsere Kirche
ist die Kirche der Heiligen. Welcher Bischof gibe nicht, um ein Heiliger zu sein,
seinen Ring, seine Mitra, seinen Krummstab, welcher Kardinal nicht seinen Purpur,
welcher Papst nicht sein weifles Gewand?“ Amt und Heiligkeit konnen sich gespannt
zu einander verhalten bis zur Verbrennung des Heiligen durch die Vertreter des
Amtes, wie im Falle der Jeanne d’Arc. Sie kénnen aber auch zur Deckung gelangen
im heiligen Priester, wie im Falle des Pfarres von Ars. Auch ihn hat Bernanos
dargestellt.

Man kann sich kaum gréflere Gegensitze vorstellen als die strahlende, gescheite
und frohliche Jungfrau von Orleans und den abstoflenden, geistig schwachbegabten
und freudlosen Pfarrer von Ars. Seiner Bildung, seinem Auftreten und seiner
dufieren Erscheinung nach war Vianney ,der unansehnlichste, schibigste aller Dorf-
pfarrer” (K. Pfleger). Und doch strahlte er in der Kraft Gottes Wirkungen aus, die
sein Leben als ein ebenso erstaunliches Wunder der Gnade erscheinen lassen wie
das Leben der Jeanne d’Arc. Auch der arme Vianney bat die Aufmerksamkeit vieler
Gelehrter und Kiinstler erregt. Historiker, Theologen, Mediziner und Psychologen
haben sich mit diesem rétselhaften Phanomen auseinandergesetzt. Dichter wie Henri
Ghéon, Maxence van der Meersch, Bruce Marshall und Bernanos versuchten seine
Gestalt darzustellen. ,Keinem Dichter®, so schreibt W. Nigg in seiner Darstellung
des Pfarrers von Ars, ,keinem Dichter ist es bis dahin gelungen, den Heiligen iiber-
haupt mit solch erschiitternder Wahrhaftigkeit zu schildern, ohne je ins Leblose



356 Gisbert Kranz

abzugleiten, wie Bernanos.“ In seinen Romanen stehen — wie in der Wirklichkeit
— inmitten der Siinder und neben den Spielbillen Satans die Heiligen als Zeugen
Gottes und Vorkimpfer gegen die Michte der Hélle. Es sind — wie es in der ,Sonne
Satans“ heifft — ,nicht die rosigen Heiligen mit dem blonden Bart, die man auf
Bildern sieht und deren Beredsamkeit und gute Gesundheit selbst den Neid der
Weltweisen erwecken konnte . .. Das Zeugnis des Heiligen ist wie mit glithenden
Zangen aus lebendigem Leib herausgerissen.“ Bernanos gelingt — wie Hans Urs
von Balthasar feststellt — ,die glaubhafte Schilderung der Heiligkeit durch den
heiligen Menschen selbst; das Evidentmachen der Einheit von héchster Gnade und
alltiglichem Alltag, von Hellsicht und gnadenhafter Unwissenheit und Unschuld,
von absoluter Ehrlichkeit und vollkommener Demut . .. Wer hat — in der ganzen
geistlichen Literatur — die gelebte Heiligkeit auf solche Weise glaubhaft zu machen
vermocht, dafl der einfache Siinder den Heiligen nicht als Statue oder als Christen
erster Klasse, sondern als seinen Bruder, von dem ihn nichts trennt, empfindet und
der Heilige gleichermaflen den Siinder?“

Donissan, der Pfarrer von Lumbres in der ,,Sonne Satans®, der Pfarrer von Am-
bricourt, der das ,Tagebuch eines Landpfarrers® schreibt, der Kaplan Chevance in
dem Doppelroman ,Der Betrug® und ,Die Freude® — alle diese Priestergestalten
hat Bernanos nach dem Vorbild des hl. Pfarrers von Ars gezeichnet. Wie Vianney
kiampfen sie gegen den Satan, bestrebt, der Holle méglichst viele Seelen zu ent-
reiflen. Wie der Pfarrer von Ars erleben sie furchtbare Teufelskampfe. So erscheint
dem Priester Donissan auf einem seiner nichtlichen Seelsorgsginge Satan in Gestalt
eines schwatzhaft-zudringlichen Pferdehindlers, der den Wanderer begleitet und
schlieflich auf Entsetzen erregende Weise bedringt. Donissan nimmt es freiwillig
auf sich, als ein von Gott berufener Jager Satans selber vom Satan gejagt zu wer-
den. Mit dem Pfarrer von Ars teilen Bernanos’ Priesterheilige die leidenschaftliche
Liebe zu den Seelen der Mitmenschen, eine Liebe, die selbst den einfiltigsten und
unbeholfensten Priester zu einer geradezu hellsichtigen Menschenkenntnis befédhigt.
Es handelt sich um eine von oben geschenkte Einsicht in die Geheimnisse einer Men-
schenseele. Eine packende Schilderung dieses tibernatiirlichen Vorgangs gibt Ber-
nanos in der ,Sonne Satans“: Dort wird der Priester der Gnade gewiirdigt, die
demiitige Seele eines Steinbrucharbeiters in strahlender Helligkeit zu sehen. Immer
wieder zeigt Bernanos, wie solche pneumatische Hellsicht der psychologischen See-
lenanalyse iiberlegen ist, aber auch, dafl diese iibernatiirliche Einsicht, die dem
Priester als Mittel zur Rettung anderer Seelen geschenkt wird, es in manchen Fillen
nicht verhindern kann, daf eine Seele, um die der Priester rang, verloren geht.

Je mehr ein Priesterleben dem Leben Christi dhnlich wird, um so mehr muf} es
Miflerfolg, Hafl und Hohn erdulden und zu einem langsamen Todeskampf wer-
den. Nirgendwo wird diese Wahrheit so iiberwiltigend anschaulich wie in Bernanos’
grofiter dichterischer Leistung, dem ,Tagebuch eines Landpfarrers“. Es bietet ,ein
wirkliches Bild der Welt, der diesseitigen und der jenseitigen, wie es uns seit der
,Géttlichen Komodie® kein Dichter mehr gegeben hat“ (E. Peterichy Natur und
Ubernatur werden hier in gleich packender Weise als Wirklichkeit gegenwirtig.
Das Buch ist voll von abgrundtiefer Traurigkeit, Angst und Verzweiflung, zugleich
voll von einer unbesiegbaren Hoffnung und Freude. Der moderne Unglaube in



Der Heilige in der modernen Literatur 357

seinen verschiedenen Arten hat in ihm ebenso seinen Platz wie der christliche
Glaube. Es ist das realistischste und zugleich das spirituellste Werk der modernen
Literatur. Seine geistige Mitte ist nichts anderes als die Heiligkeit. Auge in Auge
kdmpft der Landpfarrer von Ambricourt (wie Donissan, wie der hl. Vianney) mit
den Michten der Finsternis. Fiir die Siinder nimmt er schwerste Buflen auf sich,
geiflelt sich bis aufs Blut und hungert bis zum Zusammenbruch. Die Priesterheiligen
von Bernanos und der Pfarrer von Ars sind — ganz im Gegensatz zur weltzu-
gewandten Jungfrau von Orleans — fiirchterliche Asketen. Es ist fiberhaupt beach-
tenswert, dafl sich die hagiographische Literatur der Gegenwart nicht nur den
sympathischen weltfrohen Heiligen zuwendet, sondern auch den schreckenerregen-
den weltfliichtigen Heiligen. Hugo Ball und Queffélec schilderten uns die alten
Wiistenheiligen, Claudel, Cesbron, Jorgensen, Daniel-Rops und Carrouges stellten
in Charles de Foucauld einen modernen Wiistenheiligen dar. Das Leben der Bifle-
rin Margarete von Cortona wurde von Maria Veronika Rubatscher und von Mauriac
erzihlt. Auch die alles andere als idyllische Gestalt des Einsiedlers Klaus von Flie
fand die Teilnahme vieler Autoren und Leser.

Einen politischen, weltzugewandten Heiligen wie Jeanne d’Arc, einen heiligen
asketischen Priester wie Vianney — beides finden wir in Thomas Becket von Canter-
bury. So ist auch diese Gestalt, die solche Gegensitze umspannt, von merkwiirdiger
Ritselhaftigkeit. Sie hat viele Dichter beschiftigt, angefangen von dem anonymen
Verfasser einer altislindischen Saga bis zu der Novelle ,Der Heilige* von Conrad
Ferdinand Meyer und den Dramen von George Darley, Aubrey de Vere, Alfred
Lord Tennyson, Heinrich Federer, Eugen Linz, Thomas Stearns Eliot, Jean Anouilth
und Christopher Fry. Das eigentliche Problem ist die auffallende Wandlung
Beckets vom lebenslustigen Freund und Kanzler Konig Heinrichs II. zum asketisch
strengen Erzbischof von Canterbury und unnachgiebigen Verteidiger der kirch-
lichen Freiheit.

Bei dem schweizerischen Protestanten C. F. Meyer ist Becket eine vieldeutige
Gestalt, die im Zwielicht bleibt, da sie nicht unmittelbar, sondern aus der Sicht ver-
schiedener Personen geschildert wird. Am Ende bleibt der Eindruck, dafl ,der
Heilige“ gar kein Heiliger ist, dal seine Wandlung nur duflerlich war und sein Tun
bis zu seinem Tode von Hafl bewegt wird. Der Titel ,Der Heilige“ erweist sich als
Ironie. Auch Anouilhs Titel ,,bie Ehre Gottes“ ist ironisch gemeint. Dem fran-
zosischen Agnostiker Anouilh fehlt jedes Verstidndnis fiir das Religiése. Schon sein
Drehbuch zu dem Film ,Monsieur Vincent® stellt nicht einen Heiligen dar, sondern
einen humanitiren Kimpfer gegen Not und Elend. Das geistsprithende und vir-
tuose Stiick ,Becket oder die Ehre Gottes“ versucht eine psychologische Erkldrung,
wobei die Sympathie des Dichters mehr dem Kénig als dem Erzbischof gehort.
Meyer und Anouilh springen mit den historischen Tatsachen willkiirlich um, so dafl
bei ihnen die Gestalt des Erzbischofs verzerrt wird. Freilich wiirde auch die exakte
Quellenforschung das wahre Bild Beckets verstellen, wiirde die Fille der bekannten
Fakten das Eigentliche verschiitten, wenn das Leben dieses Heiligen ohne innerste
Beteiligung und nach positivistischen Grundsétzen betrachtet wiirde. Nach den Wor-
ten, die Eliot in seinem Mysterienspiel zum Erzbischof sprechen 14fit, ist dies
schlimmer als das Vergessenwerden: ,wenn die Menschen dich nicht genug bassen,



358 Gisbert Kranz

um dich zu verleumden oder zu verwiinschen, sondern iiber deine Mingel nach-
sinnen und nur die historischen Tatsachen zu finden versuchen; wenn die Menschen
erkliren, dafl es um diesen Mann, der eine gewisse Rolle in der Geschichte spielte,
kein Mysterium gibt“. Aber es gibt ein Mysterium um Becket, und der Historiker
wird durch die Tatsachen selbst, nimlich durch die unbestreitbaren Wunder, die
sofort nach dem Tode des Erzbischofs an seinem Grabe geschahen, an die Pforte
dieses Mysteriums gefithrt. In die Pforte eintreten kann er freilich nur, wenn er,
wie der Anglikaner Eliot, mit der Kirche glaubt, dafl Becket ein Heiliger ist. Er
wird das Leben und den Tod des hl. Thomas von Canterbury nicht allein im
irdischen Lichte, sondern in iibernatiirlichen Zusammenhingen sehen. Eliot bringt
nicht viel an historischen Tatsachen, aber er bringt uns dem Geheimnis des Mar-
tyriums nahe.

Dieses Geheimnis ahnten die zeitgendssischen Berichte, die zwischen dem hl.
Thomas und dem Gekreuzigten Parallelen zogen. Der nichtkatholische Historiker
Abbott glaubt, dafl ,in der alten Parallele zwischen dem Martyrer und dem Erloser
die besondere Hilfe zu entdedken ist, die Sankt Thomas den Christen von heute
bietet“. Auch in Eliots Mysterienspiel ,Mord im Dom* steht in der Mitte das Ge-
" heimnis des Kreuzesopfers, das Nachfolge fordert, das Geheimnis des freiwilligen
Liebestodes, des christlichen Martyriums, das den Opfertod Christi nachvollzieht.
Das kommt formal darin zum Ausdruck, dafl der Dichter an vielen Stellen seines
Spiels Texte der MeBliturgie verwendet, also jenes absoluten Kultes, der Christi
Kreuzesopfer sakramental gegenwirtig setzt. Das dramatische Geschehen ist ganz
innerlich: Nachdem Beckets Konflikt mit dem Kénig die duflerste Scharfe erreicht
hat, iberwindet der Erzbischof verschiedene Versuchungen und entschliefit sich,
seinen Eigenwillen freiwillig und ganz an Gott ‘hinzugehen, selbst um den Preis
des Lebens. Jetzt fiirchtet er nicht mehr ,die Einsamkeit der Nacht Gottes und die
verlangte Ubergabe“. In der gewonnenen Gelassenheit kann Thomas in seiner
Weihnachtspredigt sagen: ,Ein christlich Martyrium ist niemals ein zufilliges Ge-
schehen, denn der Zufall macht keine Heiligen. Noch weniger wird ein christlich
Martyrium durch den Willen eines Mannes herbeigefiihrt, der ein Heiliger werden
will, etwa wie ein Mensch, der will und sich Miihe gibt, ein Herrscher iiber Men-
schen werden kann. Ein Martyrium ist immer Gottes Absicht, entsprungen aus sei-
ner Liebe zuo den Menschen, um sie zu warnen und zu leiten . . . Der rechte Mértyrer
ist jemand, der Gottes Werkzeug geworden ist, der seinen eigenen Willen an Gottes
Willen verloren hat und der nicht linger etwas fur sich wiinscht, nicht einmal den
Ruhm, sein Blutzenge zu sein.“ In dieser Gesinnung geht Becket seinen Weg.

Audh Eliots ,Cocktailparty”, die ,ein Mysterienspiel in moderner Gesellschafts-
Verkleidung® ist (R. Siithnel), hat ihren Héhepunkt in einem Martyrium. Die in
Schuld verstrickte Celia geht den Weg der Entsagung und Siihne. Als Mitglied eines
sehr strengen Pflegerinnenordens wird sie auf einer Siidseeinsel von Eingeborenen
mit raffinierter Gransamkeit gekreuzigt. Wie in ,Mord im Dom*® greifen mensch-
liches und gottliches Handeln, menschliche Freiheit und géttliche Vorsehung auf
geheimnisvolle Weise ineinander: Die Menschen sind ,eingespannt in eine ewige
Handlung, der alle zustimmen miissen, damit es gewollt werde, und die alle erdul-
den mussen, damit sie es wollen® (Mord im Dom). In beiden Stiicken vollzieht sich



Der Heilige in der modernen Literatur 359

Gottes Wille, der gut ist, auch wenn er den gewaltsamen Tod eines Menschen for-
dert. Darum ist weder ,Mord im Dom*“ noch die ,Cocktailparty® eine Tragédie.
Becket wurde ermordet, doch am Ende des Spieles stimmt der Chor das Tedeum an.
Celia wurde von Wilden an einem Ameisenhiigel gekreuzigt, doch Sir Henry hért
es am Ende des Spieles ,mit tiefer Befriedigung® und nennt diesen Tod ,den
schénsten Tod“.

Das Geheimnis des freiwilligen Liebestodes gestaltet Eliot abermals im ,Fami-
lientag®. Der schuldbewuflte Harry geht auf héhere Weisung den Weg der Selbst-
hingabe und Sihne. Er verzichtet auf sein Erbe, verlafit fir immer seine Heimat
und antwortet auf Fragen nur:

Wo fihrt man hin aus einer Welt des Wahnsinns?

Irgendwohin jenseits der Uerzweiflung.

Zur Anbetung in der Wiiste, zu Durst und Entbehrung:

Ein steiniges Heiligium und ein primitiver Altar,

Die Hitze der Sonne und die eiskalte Nachtwadhe,

Sorge um das Leben einfiltiger Menschen,

Die Lehre der Unwissenheit, unheilbarer Krankheiten.

Solche Dinge sind méoglich. Es sind Liebe und Entsetzen,

Die auf mich warten, nach mir verlangen und mich nie fallen lassen werden.

Er spricht von seiner ,Berufung, aber:

Ich habe nie gesagt, ich wiirde Missionar werden.
Ich wiirde es erkliren, ihr wiirdet es mir aber nicht glauben;
Auch wenn ihr’s glaubtet, wiirdet ihr doch nicht verstehen.

Dachte Eliot, als er diese Verse schrieb, an Weg und Tod des Charles de Foucauld?

Das christliche Martyrium wurde auch von anderen Dichtern der Gegenwart als
ein Mysterium dargestellt. Heilige aus den rémischen Christenverfolgungen schil-
dern die Martyrerromane von Lothar Schreyer: ,Agnes und die Schne der Wlfin“
und ,Siegesfest in Karthago“. Ein Schicksal aus der Katholikenverfolgung im elisa-
bethanischen England gestaltet Waughs ,Edmund Campion“. Die Martyrinnen von
Compiegne, die in der Franzésischen Revolution ihr Leben opferten, haben Gertrud
von Le Fort in ihrer Meisternovelle ,Die Letzte am Schafott“ und Bernanos in sei-
ner Szenenfolge ,Die begnadete Angst“ verherrlicht. Ein Martyrium aus der Mexi-
kanischen Verfolgung steht im Mittelpunkt von Graham Greenes Roman ,Die
Kraft und die Herrlichkeit, eine ziemlich nunheroische Geschichte, bei der die Kraft
und die Herrlichkeit nicht beim Menschen, sondern ganz bei Gott ist. Edzard Scha-
per erzdhlt von Mirtyrern im bolschewistischen Rufiland (,Der letzte Advent®,
»Der gekreuzigte Diakon®). In allen diesen Dichtungen ist das Martyrium eine
Gnade, deren Gott seine Auserwahlten wiirdigt. Gerade im Mirtyrertod ersteht der
Christ zum Leben, gerade in der dufleren Ohnmacht erweist die Kirche ihre innere
Kraft. :

Die verschiedenen Méglichkeiten der Heiligkeit, welche moderne Autoren in
Jeanne d’Arc, im Pfarrer von Ars und in Thomas Becket verkorpert sahen, finden
sich zu spannungsvoller Einheit verbunden im heiligen Franz von Assisi. Er ist der
Heilige der Weltheiligung und der Weltentsagung zugleich. Er lobpreist die Schép-



360 : Gisbert Kranz

fung und tut strenge Bufle. Er begriindet eine Laienbewegung zur Erneuerung der
Kirche und ist Kleriker. Sein Seeleneifer war nicht geringer als der des Pfarrers von
Ars; an seiner geliebten Kirche litt er nicht weniger als Jeanne d’Arc; und er wurde,
wie Becket, Christus gleichformig im Leid. Kaum einem Schriftsteller ist es gelun-
gen, alle Ziige dieses Heiligen zu erfassen; den Troubadour, den Soldaten, den
Bettler, den Einsiedler, den Prediger, den Reformator, den Missionar, den Tier-
freund, den Mystiker, den Ordensgriinder, den Friedensstifter. Man kann eine
Menge iiber Franz sagen und doch das Entscheidende verschweigen. So wurde Franz
von Assisi von allen Heiligen am hiufigsten dargestellt und am hiufigsten falsch
dargestellt.

Henry Thode feiert den Heiligen als einen Bahnbrecher der Renaissance: ,In
Franz von Assisi gipfelt . . . die Bewegung der Humanitit“. Thr Inhalt ist ,die Be-
freiung des Individuums, das in einer subjektiven harmonischen Gefiihlsauffassung
der Natur und der Religion... seine Rechte gegeniiber der Allgemeinheit sich
erobert® und iber ,die Schranken des katholischen Glaubens® hinausstrebt. Sie
»schenkt der Menschheit die ersten Bedingungen einer persénlichen Freiheit, einer
neuen geistlichen Poesie, einer neuen Kunst und die erste Vorahnung allgemeiner
Denkfreibeit“. Daf Franz ,Kadavergehorsam“ lehrte und iibte, wird natiirlich nicht
erwiahnt. So verkehrt dieses Franziskus-Bild auch ist, es fand viele Freunde, zumal
ja auch das ungeheuer erfolgreiche Franziskusbuch von Sabatier den Heiligen im
Sinne des modernen Individualismus und Subjektivismus als einen unkirchlichen
Wegbereiter unverbindlicher Stimmungsreligiositit deutete.

Fir Rilke ist Franz nichts anderes als

Der Innigste und Liebendste von allen,

der kam und lebte wie ein junges Jahr;

der braune Bruder deiner Nachtigallen,

in dem ein Wundern und ein Wohlgefallen
und ein Entziicken an der Erde war . ..

Mit kleinen Blumen wie mit kleinen Briidern
ging er den Wiesenrand entlang und sprach . . .
Und seines hellen Herzens war kein Ende,
und seine Zelle stand in Heiterkeit.

Das Licheln wuchs auf seinem Angesichte . . .

Binding schrieb: ,Sein Herz war der Spiegel und der Widerhall jenes freudigen
ténenden Landes. Das Schéne war ihm der Abglanz Gottes... Die Blumen, die
Végel und alle Gestirne waren ihm seine Geschwister . ..“ Das mag geniigen, um
das Franziskus-Bild kultivierter Atheisten zu kennzeichnen. Leider firbte es auch
auf christliche Autoren ab. Timmermans schildert Franz mit diesen Worten: ,,Grof}
und schén ist er, der Heilige! Er duftet so einzigartig im bliihenden Garten der
Heiligen. Der Glanz seiner reinen Freude zieht uns an. Er wird der Spielmann
Gottes, der Minnesinger des Herrn genannt ... Er hingt wie mit einem goldenen
Faden an Gott, und an diesem goldenen Faden pendelt er seine Lebensfreude
aus... Es rauscht von Musik und freudiger Liebe. Er ist der Dichter unter den
Heiligen . . . Und lieber als einen poetischen Heiligen mochte man ihn einen heiligen



Der Heilige in der modernen Literatur 361

Poeten nennen.“ Federer schrieb ein Buch mit dem bezeichnenden Titel: ,In Fran-
zens Poetenstube“. Eine Zeitlang bildete der Heilige von Assisi das Entziicken aller
Schongeister und Kunstler. Fiir sie war er der naive Bruder Immerfroh, eine héhere
Art von Wandervogel, der alle biirgerlichen Bindungen abstreifte, um eine kostliche
Freiheit in der Natur zu genieflen. Diese dsthetische Betrachtung verharmlost die
heroische Gestalt des Heiligen und sieht an den entscheidenden Ziigen seiner Per-
sonlichkeit vorbei, auf die Walter Nigg besonders nachdrucklich hinweist: seine
sherbe Strenge“, seine ,erschreckende Hirte“, seine Kulturfeindlichkeit, seine
»ricksichtslose Leibfeindlichkeit®. Es wire auch sein hidufiges Weinen zu beachten;
die dltesten Quellen betonen, dafl Franz nie gelacht habe, und die iltesten Bilder
zeigen Franz mit sehr ernstem Gesicht. ,Der scheinbar sonnige Mann aus Assisi
gehort zu den groflen Biiflenden der christlichen Geistesgeschichte.“ Er war ,ein
ingrimmiger Biifler. Aber er wirkte nicht finster“ (Nigg). Denn durch seine heroische
Selbstiiberwindung wurde ihm nach seinen eigenen Worten ,das Bittere in Stfig-
keit des Geistes und des Korpers verwandelt®.

Das Leben des hl. Franz ist besonders geeignet, die unauflosbare Spannung in
der Existenz des Heiligen darzustellen, das, was man — irdisch betrachtet — die
Tragik des Heiligen nennen kénnte. Da ist die Spannung zwischen Schmerz des
Buflers und Jubel des Erlosten, zwischen enthusiastischem Aufbruch und enttauschen-
dem Scheitern, zwischen Sendungsbewuftsein und heiligem Gehorsam, zwischen
charismatischer Begnadung und kirchlichem Amt. Die Konflikte, die mit Franzens
geschichtlicher Sendung und tibernatirlicher Berufung notwendig verbunden waren,
hat Reinhold Schreider in seinem Buch ,Die Stunde des heiligen Franz® und in
seinem Drama ,Innozenz und Franziskus® vergegenwirtigt. Sahen viele Dichter
der ersten Jahrzehnte unseres Jahrhunderts fast ausschlieflich die Harmonie im
Leben des hl. Franz, so sehen die Autoren unserer Tage vor allem die schneiden-
den Dissonanzen. Jene verkannten, dafl Christus die Mitte und das Ziel seines
Lebens war, diese begreifen, dafl Franz nur von Christus her verstanden werden
kann. Nigg nennt den Armen von Assisi ein ,Christus-Symbol“, wobei er sich
bewufit bleibt, daf diese Formel die ,fremdartige Ratselhaftigkeit* um den Pove-
rello nicht aufhebt: Franz gehore zu den Menschen, ,die nicht definiert werden kén-
nen. Sein Geheimnis 148t sich hochstens erahnen®.

Jeder Heilige ist ein Abbild Christi und deshalb ein Geheimnis. Wieweit eine
Darstellung des Heiligen dies deutlich machen kann, danach bemifit sich ihr Wert.
So kann diese Betrachtung kaum passender abgeschlossen werden als mit einem
Wort von Ida Friederike Gorres: ,Zeitlebens zeigen die Heiligen eine ratselhafie
Mischung aus Herrlichkeit und Elend. Das Antlitz Christi strahlt aus Spiegeln, in
denen sich helles Glas und dunkles Amalgam verbinden. Auch von ihnen gilt das
Wort: ,Selig, wer sich an mir nicht argert. Gerade ihre Heiligkeit — nicht ihre
Tugenden oder Leistungen! — ist sichtbar und unsichtbar zugleich, wie es die Gott-
heit Jesu auf Erden war. Man kann sie iibersehen, verwechseln, leugnen und mifi-
deuten. Die Heiligen sind ein Teil vom Geheimnis Gottes in der Welt, darum
wachst das Licht, aber auch das Dunkel, je linger man mit ihnen umgeht. Sie sind uns
Antwort und Schweigen zugleich. Man wird nie mit ihnen fertig.“





