
Der Heilige in der modernen Literatur 

Von Gisbert Kranz, Gelsenkirdien-Buer 

In einem Roman Graham Greenes spricht ein heillos Verstrickter zu Gott: •Dein 
Wille geschehe im Himmel, da er nicht erfüllt werden kann auf Erden." So ver- 
zweifeln selbst viele Christen daran, daß man den christlichen Glauben wirklich 
leben kann • in dieser Welt, wie sie ist, und als Menschen, wie wir sind. Aber da 
ist die •Wolke von Zeugen", wie St. Paulus sie nennt, die große Schar der Heiligen, 
die ihr Kreuz auf sich nahmen und Christus nachfolgten. •Sie konnten es, warum 
nicht ich?" fragte sich Ignatius von Loyola, als er nach seiner schweren Verwundung 
auf dem Krankenlager eine Heiligenlegende las. Diese Lektüre gab ihm den Anstoß 
zu seiner Bekehrung. Bekehrung und Erbauung ist das Ziel, dem die alten Legenden- 
schreiber wie die modernen Hagiographen dienen wollten. Nur verwenden sie dabei 
ganz verschiedene literarische Mittel. 

Vergegenwärtigen wir uns kurz, in welcher Weise die mittelalterlichen Autoren 
die Heiligen darstellten, so wird uns die völlig andere Eigenart moderner Heiligen- 
darstellung umso deutlicher. Den Viten, Legenden, Vers-Epen und Mirakelspielen des 
Mittelalters kam es nicht auf historische oder psychologische Wahrheit an, sondern 
auf symbolische Bedeutung, nicht auf die Charakterisierung einer individuellen 
Persönlichkeit, sondern auf die Zeichnung eines beispielhaften Typus, nicht so sehr 
auf das mühsame sittliche Ringen, das sozusagen moralische Spitzenleistungen erzielt, 
sondern auf die ungeschuldet von Gott geschenkte seinsmäßige Heiligkeit, auf die 
Glorie der Vollendung, auf das Sichtbarwerden des Göttlichen in einem begnadeten 
Menschen. Der mittelalterliche Hagiograph und Dichter will nicht einen heldischen 
Menschen und seine Tugendrekorde rühmen, sondern Gott und Gottes Großtaten 
in einem Menschen. Darum häuft er in seiner Darstellung Wunder und andere über- 
natürliche Vorgänge: Sie sind ihm Manifestationen der Anwesenheit Gottes. Und 
darum führt seine Geschichte über den Tod des Heiligen hinaus: Was der Verklärte 
vom Himmel her wirkt, ist so wichtig wie sein Erdenleben. 

Diese Grundhaltung hört nicht etwa mit dem Ende des Mittelalters auf, sie lebt 
noch fort in der epischen und dramatischen Dichtung der Renaissance und des Barock. 
Lope de Vegas zahllose Heiligendramen sind voll von Wundern, Visionen und 
Prophezeiungen. In Shakespeares •Macbeth" erscheint die Gestalt des heiligen 
Edward des Bekenners ohne individuelle Züge, unpersönlich und abstrakt, Ideal- 
typus des heiligen, mit göttlichen Kräften begnadeten Königs, der seine Untertanen 
heilt, Gegenbild des gottlosen Schlächters Macbeth, der sie niedermetzelt. Calderons 
•Standhafter Prinz" zeigt den Seligen Ferdinand von Portugal als symbolstarke 
Idealgestalt, als Helden der Glaubenstreue, und hat in der Apotheose des Märtyrers, 
der als verklärter Geist mit der Fackel in der Hand dem Heere voranleuchtet, seinen 
ergreifenden Höhepunkt. 

Heroische Standhaftigkeit trotz Schrecken und Folterqualen ist das Thema der 
vielen Märtyrerstücke der Barockzeit. Der Engländer Massinger bringt das Mar- 
tyrium der hl. Dorothea auf die Bühne, der französische Jesuit Causinus die hl. 
Felizitas, der am Wiener Hof wirkende Avancini den hl. Hermenegild und den hl. 
Olaf, der Niederländer Joost van den Vondel die hl. Ursula, Gryphius die Koni- 



Der Heilige in der modernen Literatur 349 

gin Katharina von Georgien. Abgesehen von dem letzten, stützen sich diese Dramen 
auf die mittelalterliche Legende, und es lebt noch viel mittelalterlicher Geist in 
ihnen fort. Doch das Neue kündigt sich darin an, daß nicht mehr die Kraft der 
Gnade im Mittelpunkt steht, sondern der heldische Willensentschluß des Menschen. 
Namentlich Gryphius' Helden sind von einem stoischen Tugendstolz beseelt. 

Auch bahnt sich langsam ein Wandel in der Typologie der Heiligen an. Die 
beliebtesten Typen waren im Mittelalter der heilige Krieger (z. B. Michael, Mauri- 
tius, Theodor, Georg), der heilige Märtyrer oder die jungfräuliche Märtyrerin (z. B. 
Margarete, Katharina, Ursula), der heilige Kirchenfürst (Ulrich, Anno), vor allem 
aber der heilige Mönch, Einsiedler und Asket (siehe Gregors d. Gr. einflußreiche 
Vita des hl. Benedikt oder Bedas Vita des hl. Cuthbert von Lindisfarne). Das 
monastisch-asketische Ideal herrschte so sehr, daß eine verheiratete Frau nur dann 
als Heilige verehrt und literarisch dargestellt wurde, wenn sie ihr Leben entweder 
als Märtyrerin oder als Klosterfrau beschloß. Cervantes übt Kritik an der Praxis 
der Kirche, bei Heiligsprechungen nur geistliche Personen, keine Angehörige welt- 
licher Berufe zu berücksichtigen. Es gibt allerdings Ausnahmen, und diesen Aus- 
nahmen wandte sich die Aufmerksamkeit des 16. und 17. Jahrhunderts in beson- 
derem Maße zu. Der hl. König Ludwig von Frankreich wird gern von Franz von 
Sales zitiert als Beleg dafür, daß ein frommes, ja heiliges Leben nicht nur im Kloster, 
sondern auch inmitten weltlicher Geschäfte möglich ist. Homobonus, der als Kauf- 
mann und Familienvater in Cremona lebte, im Gegensatz zu seiner geizigen Frau 
sehr freigebig war und bereits vierzehn Monate nach seinem Tode von Papst Inno- 
zenz III. heiliggesprochen wurde, fand einen Darsteller in dem spanischen Dichter 
Tirso de Molina. Sankt Isidor, der Ortsheilige von Madrid, ein frommer Land- 
arbeiter und Ehemann, wurde von Lope de Vega in einem Drama verherrlicht. 
Heilige Laien als kanonisierte Vorbilder der Weltheiligung blieben freilich bis in 
unsere Zeit hinein selten • ein Mangel, der Hans Hümmler dazu brachte, in seinem 
berühmten Werk •Helden und Heilige" auch heiligmäßige, noch nicht kanonisierte 
Laien wie Contardo Ferrini, Leo Dupont, Frederic Ozanam und Matt Talbot auf- 
zunehmen. 

Während im Zeitalter der Religionskriege die Gestalt des Märtyrers der belieb- 
teste Idealtypus war, erzählt das Zeitalter der Aufklärung keine Märtyrergeschichten 
mehr, sondern das Leben solcher Heiligen, in denen •wir uns spiegeln und deren 
Exemplen wir nachkommen können", wie Martin von Kochern sagt. Pater Martins 
ungeheuer weit verbreitete •Legende der Heiligen" bietet einen Schatz anschau- 
licher Gestalten eines Lebens aus dem Glauben. Der Stoff ist noch mittelalterlich, 
doch die rührselige Form und der moralisierende Geist, der schon auf Erden die 
Tugend belohnt und die Sünde bestraft werden läßt, gehören bereits zur Früh- 
aufklärung. 

Der entscheidende Wandel in der Auffassung der Heiligen wird durch die Arbeit 
der Bollandisten gekennzeichnet, die im 17. und 18. Jahrhundert das überlieferte 
hagiographische Material einer kritisch-wissenschaftlichen Sichtung unterzogen. 
Auch die Mauriner Mabillon und Ruinart wurden bahnbrechend für die wissen- 
schaftliche Erforschung der Heiligenleben. Fortan sucht man im Leben der Heiligen 
nicht mehr Legendendichtung, sondern historische Wahrheit. Man möchte wissen, 



350 Gisbert Kranz 

wie die Heiligen wirklich waren, möchte ihr Wachsen und Werden untersuchen, 
ihren mühsamen Weg zur Heiligkeit. Jetzt steht nicht mehr Gott im Mittelpunkt 
der Betrachtung, sondern der Mensch, nicht mehr die himmlische Glorie, sondern 
das irdische Ringen, nicht mehr die charismatische Begabung, sondern die Anstren- 
gung des Willens. 

Ida Friederike Görres hat den Unterschied zwischen mittelalterlicher und moder- 
ner Auffassung der Heiligen mit folgenden Worten pointiert: •Die crux der Hagio- 
graphie ist doch, daß sie ein Feuer nachbilden soll: ein Feuer, das einmal gebrannt 
hat. Dessen Flamme aber ist längst heimgeholt worden, und alles, was wir noch 
vom sogenannten Erdenleben übrig haben, ist der Brennstoff • und zwar der aus- 
gebrannte. Auch Briefe, Tagebücher, Erinnerungen anderer, Werke und Grün- 
dungen • all das sind doch bloß Reste... Staub und Asche, Kohlen, Brandspu- 
ren ... Die alten Viten haben versucht, die Flamme allein darzustellen, die Natur 
des Holzes war ihnen völlig egal. Die moderne Aufmerksamkeit hingegen stürzt sich 
mit aller Akribie auf den Brennstoff... Aber sagt uns das irgend etwas über die 
Flamme, die aus der Verbindung des Blitzstrahls von oben mit jenem Hölzchen 
erzeugt wurde?" Frau Görres gibt den alten Darstellungen der Heiligen den Vor- 
zug, weil in ihnen das Übernatürliche auf ganz unproblematische Weise im Mittel- 
punkt steht, dargestellt im Wunder als sinnfälligem Symbol. Aber diese Weise 
des Sehens ist dem modernen Menschen nicht mehr möglich. Die neue Hagiographie 
muß als eine notwendige Entwicklung bezeichnet werden, die ihre Verdienste hat, 
da ohne sie der anthropozentrisch gerichtete Geist des modernen Menschen keinen 
Zugang mehr zur Welt der Heiligen gefunden hätte. 

Erst die Sonderung zwischen symbolischer Dichtung und historischer Wirklich- 
keit in der Hagiographie ermöglicht im 18. Jahrhundert einem protestantischen 
Historiker wie Gottfried Arnold den Zugang zur Welt der katholischen Heiligen. 
Begeistert stellte Arnold die leuchtenden Heiligengestalten der Urkirche und des 
Mönchtums als Vorbilder dar. Heilige des Spätmittelalters wie Klaus von Flüe oder 
Katharina von Genua, auch Heilige der Neuzeit wie Teresa von Avila und Johanna 
Franziska von Chantal wurden durch ihn in evangelischen Kreisen bekannt. In glei- 
cher Weise wirkte im 18. Jahrhundert der evangelische Schriftsteller Gerhard Ter- 
steegen, dessen literarisches Hauptwerk, die drei Bände •Auserlesene Lebens- 
beschreibungen heiliger Seelen", fast ausschließlich katholische Heilige, besonders 
der Neuzeit, darstellt. Arnold und Tersteegen wurden in den letzten Jahren mehr- 
mals gewürdigt durch den reformierten Kirchenhistoriker Walter Nigg, der selbst 
mit seinen hagiographischen Werken im Sinne von Arnold und Tersteegen sich 
bemüht, in der evangelischen Christenheit den Sinn für die religiöse Welt der 
Heiligen zu wecken. Arnold, Tersteegen und ihr Nachfolger Nigg lassen sich wie 
die mittelalterlichen Hagiographien von erzieherischen und seelsorglichen Ab- 
sichten leiten. Sie wollen erbauen und erheben. Dies erreichen sie aber nicht, indem 
sie auffallende äußere Begebenheiten häufen, sondern indem sie die innerseelische 
Entwicklung der Heiligen darstellen. Dabei werden die Schwächen und Fehler der 
Heiligen keineswegs vertuscht. So kann der Leser die Heiligen erleben als Menschen 
von Fleisch und Blut, die nicht schon als Wickelkinder den Heiligenschein trugen, 
sondern wie wir mit allerlei Versuchungen fertig werden mußten. Diese Sicht 



Der Heilige in der modernen Literatur 351 

schließt eine christozentrische Haltung nicht aus. Tersteegen widmet seine Heiligen- 
leben dem •Herrn Jesu Christo, dem König der Heiligen", mit den Worten: •Mit 
kindlicher Zuversicht schreibe ich Dir hiermit zu, was ganz Dein ist, diese Vorbilder 
und Zeugnisse Deiner Heiligen, welche alles, was sie sind, allein durch Dich sind ... 
Du hast Dich mit ihnen vereinigt, Du hast in ihnen und durch sie gelebt; darum, 
ja darum allein, haben sie heilig gelebt. Lobe ich sie, so lobe ich nur Deine Gaben. 
Alle Taten, alle Tugenden, alle Lichter, alle Gnaden und Wunder, die wir an 
ihnen sehen, das sind Deine Gnaden. Solches haben sie selbst demütigst erkannt auf 
Erden; und eben das bekennen sie noch zu dieser Stunde im Himmel, da sie die 
Kronen ihrer Heiligkeit und Herrlichkeit zu Deinen Füßen niederlegen." 

Einen neuen Aufschwung gewinnt die Hagiographie in der Zeit der Romantik., 
Das Mittelalter wird wiederentdeckt, und mit ihm die ragenden mittelalterlichen 
Heiligengestalten. Josef Görres schildert den heiligen Franz und die Mystiker, F. L. 
Stolberg neben Vinzenz von Paul den König Alfred den Großen, Lacordaire den 
hl. Dominikus, Montalembert die hl. Mönche und die hl. Elisabeth. Vorbildlich in 
seiner realistischen Haltung wurde das hagiographische Werk von Newman und 
von Hello. Die ungeschminkten Heiligenleben des englischen Kardinals wollen zu 
Bewunderung und Andacht führen, doch nicht mit den Mitteln der Retusche und 
der Schönfärberei. •David war der Mann nach dem Herzen Gottes; aber wie dieser 
hohe Ruhm uns nicht bindet, seinen Ehebruch zu entschuldigen oder seinen Verrat 
an seinem Freund zu leugnen, so mögen wir festhalten, daß der hl. Gyrill ein großer 
Diener Gottes ist, ohne daß wir uns deshalb für verpflichtet ansehen, gewisse Seiten 
seiner kirchlichen Laufbahn zu verteidigen. Es geht nicht an, grau weiß zu nennen." 
An anderer Stelle sagt Newman von den Heiligen: •Ihre immer noch vorhandenen 
Unvollkommenheiten lassen uns sicherlich sie mehr lieben, ohne daß sie uns dazu 
führen, sie weniger in Ehren zu halten, und sie bilden einen Trost in der Entmuti- 
gung und Kleinmütigkeit, die über den kommen kann, der mitten unter viel Irrtum 
und Sünde danach strebt, sie nachzuahmen." Im Vorwort zu seinem Buche •Physio- 
gnomie der Heiligen" erklärt Hello: •Zu den großen Irrtümern dieser Welt gehört 
es, daß man sich die Heiligen vorstellt als völlig verschieden von anderen Menschen- 
wesen, als Wachsfiguren, die alle aus einer Form gegossen sind. Diesen Irrtum 
wollte ich ganz besonders bekämpfen. Die übernatürliche wie die natürliche Welt 
enthält Einheit in der Mannigfaltigkeit... Die Auserwählten sind verschieden an 
Einsicht, an Fähigkeiten, an Beruf. Sie haben verschiedene Gaben, sind verschieden 
begnadet. Und dennoch ist die Ähnlichkeit unverkennbar im Grunde all dieser 
großen Verschiedenheiten. Sie tragen alle ein bestimmtes Mal, das Mal desselben 
Gottes. Wenn auch jeder von ihnen einen andern Weg geht, so wächst doch auf 
allen diesen Wegen in verschiedenen Sprachen die gleiche Lehre. Das Leben keines 
von ihnen, so verschieden es von dem der andern ist, widerspricht dem der andern. 
Ihr Leben ist geschichtlich gebunden: Sie haben ihr Teil an den zahllosen Verwick- 
lungen des geschichtlichen Seins, und dennoch ... haben sie denselben Glauben, aus 
ihnen allen tönt dasselbe Credo." 

Im 20. Jahrhundert erlebt die Hagiographie einen großartigen Frühling. Nie 
seit dem Mittelalter gab es in der europäischen Literatur so viele biographische, 
epische und dramatische Werke, in deren Mittelpunkt ein Heiliger steht, sei es eine 



352 Gisbert Kranz 

von der Kirche kanonisierte geschichtliche Persönlichkeit, sei es eine vom Dichter 
erfundene Gestalt. Der Heilige findet wachsende Aufmerksamkeit • ein Vorgang, 
der sich nicht auf eine Konfession beschränkt. Zahllose Dichter, auch nichtkatho- 
lische wie Shaw, Anouilh, Fry, Bolt, Werf el, Mereschkowskij, haben einen Heiligen 
zur Hauptgestalt eines Dramas oder eines Romans gemacht. Erstaunlich viele 
moderne Dichter und Romanciers haben Heiligenleben geschrieben. Es seien nur 
einige Namen genannt. Dem dänischen Lyriker und Nobelpreisträger Jörgensen 
verdanken wir eine der verbreitetsten Franziskusbiographien, ein psychologisch ein- 
fühlendes und poetisch beschwingtes Buch, außerdem Darstellungen der hl. Katha- 
rina von Siena, Birgitta von Vadstena, Don Bosco und Charles de Foucauld. Die 
Nobelpreisträgerin Sigrid Undset erzählte das Leben norwegischer Heiliger, der 
hl. Angela Merici und der hl. Catarina von Siena (•Katharina Benincasa"). Von 
dem Nobelpreisträger Francois Mauriac haben wir das Buch •Die hl. Margarete 
von Cortona", von dem der Dichter Julien Green sagte, er wisse nicht, warum es im 
Gesamtschaffen Mauriacs nicht höher eingestuft werde (Tagebücher 25. 5. 1949). 
Bernanos, Claudel, Cesbron und Sven Stolpe schrieben über Jeanne d'Arc, Henri 
Gheon und Maxence van der Meersch über die kleine hl. Therese und den Pfarrer 
von Ars, Jouhandeau über Philipp Neri, Queffelec über Antonius, Bertrand und 
Papini über Augustinus, Gheorgiu über Johannes Chrysostomus, Bacchelli, Me- 
reschkowskij und Timmermans über Franziskus. Chesterton verfaßte prachtvolle 
Bücher über Thomas von Aquin und Franz von Assisi; Evelyn Waugh erzählte den 
Weg St. Helenas und Edmund Campions; Bruce Marshall versuchte, die Gestalt 
des Pfarrers von Ars uns nahe zu bringen; Victoria Sackville-West betrachtete die 
große und die kleine hl. Theresia und Jeanne d'Arc; Kate O'Brien verfaßte eine 
Studie über Teresa von Avila. Von deutschen Dichtern seien als Hagiographen nur 
Reinhold Schneider, Maria Veronika Rubatscher, Leo Weismantel, Franz Johannes 
Weinrich, Josef Magnus Wehner und Lothar Schreyer genannt. Betrachten wir 
diese unvollständige Liste von Dichtern der europäischen Gegenwartsliteratur, die 
Heiligenbiographien schrieben, so fällt uns auf, daß sie nur Namen von Laien ent- 
hält. (Wollten wir sie um die Namen literarisch bedeutender Priester-Dichter ergän- 
zen, so können wir uns auf zwei beschränken: Heinrich Federer und Peter Dörfler.) 
Bis weit in die Neuzeit hinein war die Hagiographie ausschließlich eine Sache von 
Mönchen und Priestern. Noch zu Jörgensen sagte ein Benediktinerabt: •Eigentlich 
sollte sich nur eine geweihte Hand daran wagen." Doch schon im 19. Jahrhundert 
gab es Laien als Hagiographen: Görres, Stolberg, Montalembert, Hello. Heute 
findet man unter den Hagiographen von Fach, soweit sie literarisch bedeutend sind, 
mehr Laien als Priester: Neben Geistlichen wie Henri Bremond, Hugo Rahner und 
James Brodrick ragen Laien wie Marcelle Auclair, Jeanne Ancelet-Hustache, Michael 
de la Bedoyere, Arrigo Levasti, Piero Bargellini, Hugo Ball und Ida Friederike 
Görres hervor. 

Die Entdeckung der Heiligen in der Literatur der Gegenwart hat verschiedene 
Gründe. Rein äußerlich gesehen, haben die vielen Heiligsprechungen der letzten 
vierzig Jahre (Jeanne d'Arc, Therese von Lisieux, Don Bosco, Konrad von Parz- 
ham, der Pfarrer von Ars, Albertus Magnus, Petrus Canisius, Thomas Morus, Klaus 
von Flüe, Pius X.) und die Jubiläen (1952 Franz Xavier, 1953 Bernhard von Clair- 



Der Heilige in der modernen Literatur 353 

vaux, 1954 Bonifatius, 1955 Ulrich, 1956 Ignatius von Loyola, 1957 Elisabeth von 
Thüringen. 1958 Bernadette Soubirous, 1959 der Pfarrer von Ars, 1960 Vinzenz 
von Paul) jedesmal eine Flut von Biographien, Romanen, Hörspielen, Festspielen, 
Dramen und Filmen hervorgerufen. Doch diese Feiern sind nur Anlässe, nicht 
Ursachen, und es bleibt die Frage, warum sie ein so lebhaftes Echo fanden. Auch die 
Wiederentdeckung des Heiligen in der neueren Religionswissenschaft und Reli- 
gionsgeschichte kann nicht der tiefere Grund sein für die Beliebtheit der Heiligen- 
darstellung in der modernen Literatur. Mir scheinen hier zwei psychologische Tat- 
sachen wichtig zu sein. Nie zuvor erschien der Mensch so elend und lasterhaft, so 
ohnmächtig und hilflos wie in der Literatur der Gegenwart. Je heftiger der Ekel 
vor dem Niedrigen im Menschen wird, je stärker einen die Verderbnis der höchsten 
Geistesgaben anwidert, um so ungestümer wird die Sehnsucht nach etwas Hohem 
und Reinem, das verehrt werden kann. Die Erscheinung eines heiligen Menschen 
gibt uns wieder Hoffnung. Schon im 19. Jahrhundert stellte Dostojewskij in seinen 
Romanen den Heiligen gegen die Flut des Nihilismus. Sigrid Undset schreibt: •Die 
Heiligenverehrung entspricht einer offenbar unausrottbaren Forderung unserer 
Natur. Wir wollen Helden verehren. In deren Ermangelung haben wir Filmgrößen, 
Banditen, Sportchampions, Künstler und Diktatoren verehrt. Wir haben das Be- 
dürfnis, Menschen auf den Sockel zu erheben, um in ihnen etwas von uns selbst zu 
bewundern. In den Heiligen finden wir eine Verwirklichung der Absichten Gottes 
uns gegenüber, vollkommen entsprechend dem Off ertoriumstexte der Heiligen Messe, 
nach welchem Er ,die menschliche Natur wunderbar erschaffen und noch viel wun- 
derbarer wiederhergestellt hat'. Nur in der Heiligenverehrung können wir unser 
Bedürfnis der Heldenverehrung befriedigen, ohne dabei gleichzeitig etwas von 
unserer eigenen Natur zu verehren, das niedrig und abscheulich ist." Das ist die 
eine psychologische Tatsache. Die andere ist diese: Nicht Begriffe entflammen den 
Menschen, sondern konkrete Gestalten. Besonders beim modernen Menschen scheint 
die Fähigkeit zum Erfassen abstrakter Lehren mehr und mehr abzunehmen, um so 
stärker sprechen ihn Bilder an. In dieser Lage vermag die theoretische Darlegung 
der christlichen Dogmen nicht mehr zu packen, wohl aber die anschauliche Dar- 
stellung gelebten Christentums. •Worte belehren, doch Beispiele reißen hin." 

II 

Die moderne Hagiographie hat den verfeinerten Methoden der Geschichtswissen- 
schaft und der Psychologie viel zu verdanken. Zweifellos haben die Bemühungen 
um •das Seelenleben der Heiligen" (Bremond), um •das wahre Gesicht der Hei- 
ligen" (Schamoni), um •die Handschrift der Heiligen" unsere Kenntnis der mensch- 
lichen Wirklichkeit der Heiligen bereichert, doch haben sie zugleich neue Fragen 
aufgeworfen. Namentlich die Anwendung psychoanalytischer Methoden hat die 
Rätselhaftigkeit von Heiligengestalten wie Elisabeth von Thüringen, Catarina von 
Siena, Jeanne d'Arc oder Teresa von Avila nicht beseitigt, sondern noch gesteigert. 
Das war nicht anders zu erwarten. Denn jeder Heilige ist ein Geheimnis, das über- 
natürliche Geschehen, das einen Menschen zum Heiligen macht, läßt sich nicht 
analysieren und darstellen. Man kann es nur indirekt andeuten, wenn man es nicht 
ganz auslassen will. Wird aber das Übernatürliche ausgelassen, so hat man einen 



354 Gisbert Kranz 

edlen, einen genialen, einen heroischen, einen •interessanten" Menschen, aber 
keinen Heiligen. Wird das Übernatürliche auf unangemessene Weise in die Dar- 
stellung einbezogen, so hat man ebenfalls keinen Heiligen, sondern ein Phantom, 
eine magische Gestalt aus der Märchenwelt oder ein Gegenstück zum kitschigen 
Heiligenbild. An diesem Punkt gelingt oder scheitert jede literarische Darstellung 
des Heiligen. Wie solches Gelingen oder Scheitern aussieht, sei an den Darstellun- 
gen von vier Heiligen veranschaulicht: Jeanne d'Arc, Johannes Vianney, Thomas 
Becket und Franz von Assisi. 

Die faszinierende Persönlichkeit der Jeanne d'Arc, die als siebzehnjähriges Mäd- 
chen auszog, das von den Engländern besetzte Frankreich zu befreien und nach 
unvergleichlichen Siegeszügen als Neunzehnjährige auf dem Scheiterhaufen starb, 
hat durch alle Epochen Dichter, Denker und Historiker beschäftigt. Der Engländer 
Shakespeare stellte die Feindin seiner Nation als Zauberin dar; der deistische Spöt- 
ter Voltaire überschüttete die Pucelle mit Hohn; der Kantianer Schiller machte aus 
der Jungfrau von Orleans eine romantische Heroine, die im Widerstreit zwischen 
Pflicht und Neigung untergeht. Diese Darstellungen haben mit der historischen 
Johanna nichts gemein. Als dieses Mädchen, das 1431 von einem kirchlichen Gericht 
als Ketzerin und Hexe verurteilt worden war, 1920 heiliggesprochen wurde, begann 
eine lange Kette von Dramen und Filmen, die sich dieses packenden Stoffes bemäch- 
tigten. Bernard Shaw machte die heilige Johanna zur Heldin seines besten Stückes, 
stellte sie mit herzlicher Sympathie dar und traf vor allem jenen Charakterzug, 
der diese Heilige besonders auszeichnete: ihren Witz. Doch in der langen Prosa- 
einleitung zu seinem Stück feiert der irische Puritaner Johanna als •eine der ersten 
protestantischen Märtyrer", als •eine der ersten Apostel des Nationalismus" und 
als •die Bahnbrecherin vernünftiger Frauenkleidung". So sieht er am Kern ihrer 
Persönlichkeit vorbei. Frisch, geistsprühend und nicht ohne Ironie, wie Shaw, schil- 
dert Anouilh die hl. Johanna als •Lerche", ohne •zur Klärung des Wunders Jeanne 
d'Arc" beitragen zu wollen. Er läßt die •fröhliche" Geschichte nicht mit dem Tod 
auf dem Scheiterhaufen enden, sondern mit der triumphalen Königskrönung zu 
Reims. Der Amerikaner Maxwell Anderson legt sein erfolgreichstes Drama •Jo- 
hanna von Lothringen" als Bühnenprobe an, um die Parallelität alter und moder- 
ner Probleme zu verdeutlichen. Shaws, Anouilhs und Andersons Bild der Jeanne 
d'Arc atmet Optimismus: Es ist erfüllt vom Glauben an den Sieg der gesunden 
Vernunft über geistige Engstirnigkeit. Doch der Glaube an die göttliche Sendung 
und übernatürliche Begnadung des Mädchens von Domremy fehlt. Diese Dichter 
verstehen Johanna anders als sie sich selbst verstand. 

Die katholischen Dichter vermochten dem Geheimnis der Jeanne d'Arc näher zu 
kommen, freilich oft auf Kosten der menschlichen Züge der Jungfrau. Claudels 
Oratorium •Johanna auf dem Scheiterhaufen" ist ein symbolisierendes Mysterien- 
spiel. In Visionen erlebt die bereits auf dem Scheiterhaufen angekettete Johanna 
die Ereignisse ihres Lebens. Die Richter erscheinen als Tiere, die erbarmungslos auf 
sie eindringen. Doch der Abgrund des Leidens wird überwunden von der Freude. 
Max Mells Prosadrama •Jeanne d'Arc" setzt mit der Verurteilung der Jungfrau 
ein und endet mit ihrer Verbrennung zu Rouen. Wir erleben die Seelenqual der 
Eingekerkerten, ihr Versagen und ihr Sichwiedererheben. •Das Ganze ist etwas 



Der Heilige in der modernen Literatur 355 

wie ein Geschichtsbild, das aber so durchzogen ist von einem Geflecht lebendiger 
Lebensströme jenseits aller Historie, daß man das Schauspiel fast eine moderne 
Legende nennen möchte" (P. Fechter). Pdguys •Mysterium von der Liebe der Jeanne 
d'Arc" kreist um das alte Thema: Warum gibt es so viel unfruchtbares Leid? Ein 
innerer Kampf spielt sich in Jeannettes Seele ab. Kein Mensch sollte der ewigen 
Verdammnis anheimfallen, alle möchte sie retten. Sie bietet sich selbst den ewigen 
Qualen an, wenn dadurch die Verdammten gerettet werden könnten. Oder soll sie 
nur auf ihr eigenes Heil bedacht sein, die heillose Welt der Politik und des 
Krieges fliehen und auf den Sieg des göttlichen Willens in dieser Welt verzichten? 
Sie überwindet diese Versuchung. Davonzulaufen wie die Jünger bei der Gefangen- 
nahme Jesu wäre schändlich. Ida Friederike Görres knüpft an P6guys Dichtung an 
und zeigt uns Jeanne d'Arc als •die Heilige, die die Welt ernst nahm", die •zu 
einer rein irdischen, weltlichen Aufgabe" berufen war, die •nicht fort aus der Welt" 
ging, sondern mitten hinein, daß in ihr •Gottes guter Wille erfüllt" werde. Die 
Heilige fühlt sich für diese Welt und für die ganze Menschheit verantwortlich. Es 
ist der Aspekt der Laienspiritualität, der Weltheiligung, unter dem hier Jeanne 
d'Arc gesehen wird. Ein anderer Aspekt ist der Konflikt des gehorsamen Menschen 
zwischen dem unmittelbar vernommenen Befehl Gottes und dem Befehl der kirch- 
lichen Obrigkeit, der Widerstand des Gewissens gegen priesterliche Autorität. Er 
ist das Thema der Jeanne-d'Are-Bücher von Stolpe und Bernanos. 

Heiligkeit ist für Bernanos nicht Höchstleistung des Menschen, sondern kindliche 
Unterwerfung unter ein göttliches Leben in der Seele. Sie steht nicht außerhalb der 
Kirche, sondern ist auf die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen und als Institution 
mit Ämtern angewiesen. Die Hierarchie der Bischöfe ist aber nicht Zweck, sondern 
Mittel. Im Himmel gibt es nur noch die Hierarchie der Heiligen. •Unsere Kirche 
ist die Kirche der Heiligen. Welcher Bischof gäbe nicht, um ein Heiliger zu sein, 
seinen Ring, seine Mitra, seinen Krummstab, welcher Kardinal nicht seinen Purpur, 
welcher Papst nicht sein weißes Gewand?" Amt und Heiligkeit können sich gespannt 
zu einander verhalten bis zur Verbrennung des Heiligen durch die Vertreter des 
Amtes, wie im Falle der Jeanne d'Arc. Sie können aber auch zur Deckung gelangen 
im heiligen Priester, wie im Falle des Pfarres von Ars. Auch ihn hat Bernanos 
dargestellt. 

Man kann sich kaum größere Gegensätze vorstellen als die strahlende, gescheite 
und fröhliche Jungfrau von Orleans und den abstoßenden, geistig Schwachbegabten 
und freudlosen Pfarrer von Ars. Seiner Bildung, seinem Auftreten und seiner 
äußeren Erscheinung nach war Vianney •der unansehnlichste, schäbigste aller Dorf- 
pfarrer" (K. Pfleger). Und doch strahlte er in der Kraft Gottes Wirkungen aus, die 
sein Leben als ein ebenso erstaunliches Wunder der Gnade erscheinen lassen wie 
das Leben der Jeanne d'Arc. Auch der arme Vianney hat die Aufmerksamkeit vieler 
Gelehrter und Künstler erregt. Historiker, Theologen, Mediziner und Psychologen 
haben sich mit diesem rätselhaften Phänomen auseinandergesetzt. Dichter wie Henri 
Gheon, Maxence van der Meersch, Bruce Marshall und Bernanos versuchten seine 
Gestalt darzustellen. •Keinem Dichter", so schreibt W. Nigg in seiner Darstellung 
des Pfarrers von Ars, •keinem Dichter ist es bis dahin gelungen, den Heiligen über- 
haupt mit solch erschütternder Wahrhaftigkeit zu schildern, ohne je ins Leblose 



356 Gisbert Kranz 

abzugleiten, wie Bernanos." In seinen Romanen stehen • wie in der Wirklichkeit 
• inmitten der Sünder und neben den Spielbällen Satans die Heiligen als Zeugen 
Gottes und Vorkämpfer gegen die Mächte der Hölle. Es sind • wie es in der •Sonne 
Satans" heißt • •nicht die rosigen Heiligen mit dem blonden Bart, die man auf 
Bildern sieht und deren Beredsamkeit und gute Gesundheit selbst den Neid der 
Weltweisen erwecken könnte... Das Zeugnis des Heiligen ist wie mit glühenden 
Zangen aus lebendigem Leib herausgerissen." Bernanos gelingt • wie Hans Urs 
von Balthasar feststellt • •die glaubhafte Schilderung der Heiligkeit durch den 
heiligen Menschen selbst; das Evidentmachen der Einheit von höchster Gnade und 
alltäglichem Alltag, von Hellsieht und gnadenhafter Unwissenheit und Unschuld, 
von absoluter Ehrlichkeit und vollkommener Demut... Wer hat • in der ganzen 
geistlichen Literatur • die gelebte Heiligkeit auf solche Weise glaubhaft zu machen 
vermocht, daß der einfache Sünder den Heiligen nicht als Statue oder als Christen 
erster Klasse, sondern als seinen Bruder, von dem ihn nichts trennt, empfindet und 
der Heilige gleichermaßen den Sünder?" 

Donissan, der Pfarrer von Lumbres in der •Sonne Satans", der Pfarrer von Am- 
bricourt, der das •Tagebuch eines Landpfarrers" schreibt, der Kaplan Chevance in 
dem Doppelroman •Der Betrug" und •Die Freude" • alle diese Priestergestalten 
hat Bernanos nach dem Vorbild des hl. Pfarrers von Ars gezeichnet. Wie Vianney 
kämpfen sie gegen den Satan, bestrebt, der Hölle möglichst viele Seelen zu ent- 
reißen. Wie der Pfarrer von Ars erleben sie furchtbare Teufelskämpfe. So erscheint 
dem Priester Donissan auf einem seiner nächtlichen Seelsorgsgänge Satan in Gestalt 
eines schwatzhaft-zudringlichen Pferdehändlers, der den Wanderer begleitet und 
schließlich auf Entsetzen erregende Weise bedrängt. Donissan nimmt es freiwillig 
auf sich, als ein von Gott berufener Jäger Satans selber vom Satan gejagt zu wer- 
den. Mit dem Pfarrer von Ars teilen Bernanos' Priesterheilige die leidenschaftliche 
Liebe zu den Seelen der Mitmenschen, eine Liebe, die selbst den einfältigsten und 
unbeholfensten Priester zu einer geradezu hellsichtigen Menschenkenntnis befähigt. 
Es handelt sich um eine von oben geschenkte Einsicht in die Geheimnisse einer Men- 
schenseele. Eine packende Schilderung dieses übernatürlichen Vorgangs gibt Ber- 
nanos in der •Sonne Satans": Dort wird der Priester der Gnade gewürdigt, die 
demütige Seele eines Steinbrucharbeiters in strahlender Helligkeit zu sehen. Immer 
wieder zeigt Bernanos, wie solche pneumatische Hellsicht der psychologischen See- 
lenanalyse überlegen ist, aber auch, daß diese übernatürliche Einsicht, die dem 
Priester als Mittel zur Rettung anderer Seelen geschenkt wird, es in manchen Fällen 
nicht verhindern kann, daß eine Seele, um die der Priester rang, verloren geht. 

Je mehr ein Priesterleben dem Leben Christi ähnlich wird, um so mehr muß es 
Mißerfolg, Haß und Hohn erdulden und zu einem langsamen Todeskampf wer- 
den. Nirgendwo wird diese Wahrheit so überwältigend anschaulich wie in Bernanos' 
größter dichterischer Leistung, dem •Tagebuch eines Landpfarrers". Es bietet •ein 
wirkliches Bild der Welt, der diesseitigen und der jenseitigen, wie es uns seit der 
.Göttlichen Komödie' kein Dichter mehr gegeben hat" (E. Peterich)» Natur und 
Übernatur werden hier in gleich packender Weise als Wirklichkeit gegenwärtig. 
Das Buch ist voll von abgrundtiefer Traurigkeit, Angst und Verzweiflung, zugleich 
voll von einer unbesiegbaren Hoffnung und Freude. Der moderne Unglaube in 



Der Heilige in der modernen Literatur 357 

seinen verschiedenen Arten hat in ihm ebenso seinen Platz wie der christliche 
Glaube. Es ist das realistischste und zugleich das spirituellste Werk der modernen 
Literatur. Seine geistige Mitte ist nichts anderes als die Heiligkeit. Auge in Auge 
kämpft der Landpfarrer von Ambricourt (wie Donissan, wie der hl. Vianney) mit 
den Mächten der Finsternis. Für die Sünder nimmt er schwerste Bußen auf sich, 
geißelt sich bis aufs Blut und hungert bis zum Zusammenbruch. Die Priesterheiligen 
von Bernanos und der Pfarrer von Ars sind • ganz im Gegensatz zur weltzu- 
gewandten Jungfrau von Orleans • fürchterliche Asketen. Es ist überhaupt beach- 
tenswert, daß sich die hagiographische Literatur der Gegenwart nicht nur den 
sympathischen weltfrohen Heiligen zuwendet, sondern auch den schreckenerregen- 
den weltflüchtigen Heiligen. Hugo Ball und Queffelec schilderten uns die alten 
Wüstenheiligen, Claudel, Cesbron, Jörgensen, Daniel-Rops und Carrouges stellten 
in Charles de Foucauld einen modernen Wüstenheiligen dar. Das Leben der Büße- 
rin Margarete von Cortona wurde von Maria Veronika Rubatscher und von Mauriac 
erzählt. Auch die alles andere als idyllische Gestalt des Einsiedlers Klaus von Flüe 
fand die Teilnahme vieler Autoren und Leser. 

Einen politischen, weltzugewandten Heiligen wie Jeanne d'Arc, einen heiligen 
asketischen Priester wie Vianney • beides finden wir in Thomas Becket von Canter- 
bury. So ist auch diese Gestalt, die solche Gegensätze umspannt, von merkwürdiger 
Rätselhaftigkeit. Sie hat viele Dichter beschäftigt, angefangen von dem anonymen 
Verfasser einer altisländischen Saga bis zu der Novelle •Der Heilige" von Conrad 
Ferdinand Meyer und den Dramen von George Darley, Aubrey de Vere, Alfred 
Lord Tennyson, Heinrich Federer, Eugen Linz, Thomas Stearns Eliot, Jean Anouilh 
und Christopher Fry. Das eigentliche Problem ist die auffallende Wandlung 
Beckets vom lebenslustigen Freund und Kanzler König Heinrichs II. zum asketisch 
strengen Erzbischof von Canterbury und unnachgiebigen Verteidiger der kirch- 
lichen Freiheit. 

Bei dem schweizerischen Protestanten C. F. Meyer ist Becket eine vieldeutige 
Gestalt, die im Zwielicht bleibt, da sie nicht unmittelbar, sondern aus der Sicht ver- 
schiedener Personen geschildert wird. Am Ende bleibt der Eindruck, daß •der 
Heilige" gar kein Heiliger ist, daß seine Wandlung nur äußerlich war und sein Tun 
bis zu seinem Tode von Haß bewegt wird. Der Titel •Der Heilige" erweist sich als 
Ironie. Auch Anouilhs Titel •Die Ehre Gottes" ist ironisch gemeint. Dem fran- 
zösischen Agnostiker Anouilh fehlt jedes Verständnis für das Religiöse. Schon sein 
Drehbuch zu dem Film •Monsieur Vincent" stellt nicht einen Heiligen dar, sondern 
einen humanitären Kämpfer gegen Not und Elend. Das geistsprühende und vir- 
tuose Stück •Becket oder die Ehre Gottes" versucht eine psychologische Erklärung, 
wobei die Sympathie des Dichters mehr dem König als dem Erzbischof gehört. 
Meyer und Anouilh springen mit den historischen Tatsachen willkürlich um, so daß 
bei ihnen die Gestalt des Erzbischofs verzerrt wird. Freilich würde auch die exakte 
Quellenforschung das wahre Bild Beckets verstellen, würde die Fülle der bekannten 
Fakten das Eigentliche verschütten, wenn das Leben dieses Heiligen ohne innerste 
Beteiligung und nach positivistischen Grundsätzen betrachtet würde. Nach den Wor- 
ten, die Eliot in seinem Mysterienspiel zum Erzbischof sprechen läßt, ist dies 
schlimmer als das Vergessenwerden: •wenn die Menschen dich nicht genug hassen, 



358 Gisbert Kranz 

um dich zu verleumden oder zu verwünschen, sondern über deine Mängel nach- 
sinnen und nur die historischen Tatsachen zu finden versuchen; wenn die Menschen 
erklären, daß es um diesen Mann, der eine gewisse Rolle in der Geschichte spielte, 
kein Mysterium gibt". Aber es gibt ein Mysterium um Becket, und der Historiker 
wird durch die Tatsachen selbst, nämlich durch die unbestreitbaren Wunder, die 
sofort nach dem Tode des Erzbischofs an seinem Grabe geschahen, an die Pforte 
dieses Mysteriums geführt. In die Pforte eintreten kann er freilich nur, wenn er, 
wie der Anglikaner Eliot, mit der Kirche glaubt, daß Becket ein Heiliger ist. Er 
wird das Leben und den Tod des hl. Thomas von Canterbury nicht allein im 
irdischen Lichte, sondern in übernatürlichen Zusammenhängen sehen. Eliot bringt 
nicht viel an historischen Tatsachen, aber er bringt uns dem Geheimnis des Mar- 
tyriums nahe. 

Dieses Geheimnis ahnten die zeitgenössischen Berichte, die zwischen dem hl. 
Thomas und dem Gekreuzigten Parallelen zogen. Der nichtkatholische Historiker 
Abbott glaubt, daß •in der alten Parallele zwischen dem Märtyrer und dem Erlöser 
die besondere Hilfe zu entdecken ist, die Sankt Thomas den Christen von heute 
bietet". Auch in Eliots Mysterienspiel •Mord im Dom" steht in der Mitte das Ge- 
heimnis des Kreuzesopfers, das Nachfolge fordert, das Geheimnis des freiwilligen 
Liebestodes, des christlichen Martyriums, das den Opfertod Christi nachvollzieht. 
Das kommt formal darin zum Ausdruck, daß der Dichter an vielen Stellen seines 
Spiels Texte der Meßliturgie verwendet, also jenes absoluten Kultes, der Christi 
Kreuzesopfer sakramental gegenwärtig setzt. Das dramatische Geschehen ist ganz 
innerlich: Nachdem Beckets Konflikt mit dem König die äußerste Schärfe erreicht 
hat, überwindet der Erzbischof verschiedene Versuchungen und entschließt sich, 
seinen Eigenwillen freiwillig und ganz an Gott hinzugeben, selbst um den Preis 
des Lebens. Jetzt fürchtet er nicht mehr •die Einsamkeit der Nacht Gottes und die 
verlangte Übergabe". In der gewonnenen Gelassenheit kann Thomas in seiner 
Weihnachtspredigt sagen: •Ein christlich Martyrium ist niemals ein zufälliges Ge- 
schehen, denn der Zufall macht keine Heiligen. Noch weniger wird ein christlich 
Martyrium durch den Willen eines Mannes herbeigeführt, der ein Heiliger werden 
will, etwa wie ein Mensch, der will und sich Mühe gibt, ein Herrscher über Men- 
schen werden kann. Ein Martyrium ist immer Gottes Absicht, entsprungen aus sei- 
ner Liebe zu den Menschen, um sie zu warnen und zu leiten... Der rechte Märtyrer 
ist jemand, der Gottes Werkzeug geworden ist, der seinen eigenen Willen an Gottes 
Willen verloren hat und der nicht länger etwas für sich wünscht, nicht einmal den 
Ruhm, sein Blutzeuge zu sein." In dieser Gesinnung geht Becket seinen Weg. 

Auch Eliots •Cocktailparty", die •ein Mysterienspiel in moderner Gesellschafts- 
Verkleidung" ist (R. Sühnel), hat ihren Höhepunkt in einem Martyrium. Die in 
Schuld verstrickte Celia geht den Weg der Entsagung und Sühne. Als Mitglied eines 
sehr strengen Pflegerinnenordens wird sie auf einer Südseeinsel von Eingeborenen 
mit raffinierter Grausamkeit gekreuzigt. Wie in •Mord im Dom" greifen mensch- 
liches und göttliches Handeln, menschliche Freiheit und göttliche Vorsehung auf 
geheimnisvolle Weise ineinander: Die Menschen sind •eingespannt in eine ewige 
Handlung, der alle zustimmen müssen, damit es gewollt werde, und die alle erdul- 
den müssen, damit sie es wollen" (Mord im Dom). In beiden Stücken vollzieht sich 



Der Heilige in der modernen Literatur 359 

Gottes Wille, der gut ist, auch wenn er den gewaltsamen Tod eines Menschen for- 
dert. Darum ist weder •Mord im Dom" noch die •Cocktailparty" eine Tragödie. 
Becket wurde ermordet, doch am Ende des Spieles stimmt der Chor das Tedeum an. 
Celia wurde von Wilden an einem Ameisenhügel gekreuzigt, doch Sir Henry hört 
es am Ende des Spieles •mit tiefer Befriedigung" und nennt diesen Tod •den 
schönsten Tod". 

Das Geheimnis des freiwilligen Liebestodes gestaltet Eliot abermals im •Fami- 
lientag". Der schuldbewußte Harry geht auf höhere Weisung den Weg der Selbst- 
hingabe und Sühne. Er verzichtet auf sein Erbe, verläßt für immer seine Heimat 
und antwortet auf Fragen nur: 

Wo fährt man hin aus einer Welt des Wahnsinns? 
Irgendwohin jenseits der Verzweiflung. 
Zur Anbetung in der Wüste, zu Durst und Entbehrung: 
Ein steiniges Heiligtum und ein primitiver Altar, 
Die Hitze der Sonne und die eiskalte Nachtwache, 
Sorge um das Leben einfältiger Menschen, 
Die Lehre der Unwissenheit, unheilbarer Krankheiten. 
Solche Dinge sind möglich. Es sind Liebe und Entsetzen, 
Die auf midi warten, nach mir verlangen und mich nie fällen lassen werden. 

Er spricht von seiner •Berufung", aber: 

Ich habe nie gesagt, ich würde Missionar werden. 
Ich würde es erklären, ihr würdet es mir aber nicht glauben; 
Auch wenn ihr's glaubtet, würdet ihr doch nicht verstehen. 

Dachte Eliot, als er diese Verse schrieb, an Weg und Tod des Charles de Foucauld? 
Das christliche Martyrium wurde auch von anderen Dichtern der Gegenwart als 

ein Mysterium dargestellt. Heilige aus den römischen Christenverfolgungen schil- 
dern die Märtyrerromane von Lothar Schreyer: •Agnes und die Söhne der Wölfin" 
und •Siegesfest in Karthago". Ein Schicksal aus der Katholikenverfolgung im elisa- 
bethanischen England gestaltet Waughs •Edmund Campion". Die Märtyrinnen von 
Compiegne, die in der Französischen Revolution ihr Leben opferten, haben Gertrud 
von Le Fort in ihrer Meisternovelle •Die Letzte am Schafott" und Bernanos in sei- 
ner Szenenfolge •Die begnadete Angst" verherrlicht. Ein Martyrium aus der Mexi- 
kanischen Verfolgung steht im Mittelpunkt von Graham Greenes Roman •Die 
Kraft und die Herrlichkeit", eine ziemlich unheroische Geschichte, bei der die Kraft 
und die Herrlichkeit nicht beim Menschen, sondern ganz bei Gott ist. Edzard Scha- 
per erzählt von Märtyrern im bolschewistischen Rußland (•Der letzte Advent", 
•Der gekreuzigte Diakon"). In allen diesen Dichtungen ist das Martyrium eine 
Gnade, deren Gott seine Auserwählten würdigt. Gerade im Märtyrertod ersteht der 
Christ zum Leben, gerade in der äußeren Ohnmacht erweist die Kirche ihre innere 
Kraft. 

Die verschiedenen Möglichkeiten der Heiligkeit, welche moderne Autoren in 
Jeanne d'Arc, im Pfarrer von Ars und in Thomas Becket verkörpert sahen, finden 
sich zu spannungsvoller Einheit verbunden im heiligen Franz von Assisi. Er ist der 
Heilige der Weltheiligung und der Weltentsagung zugleich. Er lobpreist die Schöp- 



360 Gisbert Kranz 

fung und tut strenge Buße. Er begründet eine Laienbewegung zur Erneuerung der 
Kirche und ist Kleriker. Sein Seeleneifer war nicht geringer als der des Pfarrers von 
Ars; an seiner geliebten Kirche litt er nicht weniger als Jeanne d'Arc; und er wurde, 
wie Becket, Christus gleichförmig im Leid. Kaum einem Schriftsteller ist es gelun- 
gen, alle Züge dieses Heiligen zu erfassen; den Troubadour, den Soldaten, den 
Bettler, den Einsiedler, den Prediger, den Reformator, den Missionar, den Tier- 
freund, den Mystiker, den Ordensgründer, den Friedensstifter. Man kann eine 
Menge über Franz sagen und doch das Entscheidende verschweigen. So wurde Franz 
von Assisi von allen Heiligen am häufigsten dargestellt und am häufigsten falsch 
dargestellt. 

Henry Thode feiert den Heiligen als einen Bahnbrecher der Renaissance: •In 
Franz von Assisi gipfelt... die Bewegung der Humanität". Ihr Inhalt ist •die Be- 
freiung des Individuums, das in einer subjektiven harmonischen Gefühlsauffassung 
der Natur und der Religion... seine Rechte gegenüber der Allgemeinheit sich 
erobert" und über •die Schranken des katholischen Glaubens" hinausstrebt. Sie 
•schenkt der Menschheit die ersten Bedingungen einer persönlichen Freiheit, einer 
neuen geistlichen Poesie, einer neuen Kunst und die erste Vorahnung allgemeiner 
Denkfreiheit". Daß Franz •Kadavergehorsam" lehrte und übte, wird natürlich nicht 
erwähnt. So verkehrt dieses Franziskus-Bild auch ist, es fand viele Freunde, zumal 
ja auch das ungeheuer erfolgreiche Franziskusbuch von Sabatier den Heiligen im 
Sinne des modernen Individualismus und Subjektivismus als einen unkirchlichen 
Wegbereiter unverbindlicher Stimmungsreligiosität deutete. 

Für Rilke ist Franz nichts anderes als 

Der Innigste und Liebendste von allen, 
der kam und lebte wie ein junges Jahr; 
der braune Bruder deiner Nachtigallen, 
in dem ein Wundern und ein Wohlgefallen 
und ein Entzücken an der Erde war ... 
Mit kleinen Blumen wie mit kleinen Brüdern 
ging er den Wiesenrand entlang und sprach ... 
Und seines hellen Herzens war kein Ende, 
und seine Zelle stand in Heiterkeit. 
Das Lächeln wuchs auf seinem Angesichte ... 

Binding schrieb: •Sein Herz war der Spiegel und der Widerhall jenes freudigen 
tönenden Landes. Das Schöne war ihm der Abglanz Gottes... Die Blumen, die 
Vögel und alle Gestirne waren ihm seine Geschwister..." Das mag genügen, um 
das Franziskus-Bild kultivierter Atheisten zu kennzeichnen. Leider färbte es auch 
auf christliche Autoren ab. Timmermans schildert Franz mit diesen Worten: •Groß 
und schön ist er, der Heilige! Er duftet so einzigartig im blühenden Garten der 
Heiligen. Der Glanz seiner reinen Freude zieht uns an. Er wird der Spielmann 
Gottes, der Minnesänger des Herrn genannt... Er hängt wie mit einem goldenen 
Faden an Gott, und an diesem goldenen Faden pendelt er seine Lebensfreude 
aus... Es rauscht von Musik und freudiger Liebe. Er ist der Dichter unter den 
Heiligen ... Und lieber als einen poetischen Heiligen möchte man ihn einen heiligen 



Der Heilige in der modernen Literatur 361 

Poeten nennen." Federer schrieb ein Buch mit dem bezeichnenden Titel: •In Fran- 
zens Poetenstube". Eine Zeitlang bildete der Heilige von Assisi das Entzücken aller 
Schöngeister und Künstler. Für sie war er der naive Bruder Immerfroh, eine höhere 
Art von Wandervogel, der alle bürgerlichen Bindungen abstreifte, um eine köstliche 
Freiheit in der Natur zu genießen. Diese ästhetische Betrachtung verharmlost die 
heroische Gestalt des Heiligen und sieht an den entscheidenden Zügen seiner Per- 
sönlichkeit vorbei, auf die Walter Nigg besonders nachdrücklich hinweist: seine 
•herbe Strenge", seine •erschreckende Härte", seine Kulturfeindlichkeit, seine 
•rücksichtslose Leibfeindlichkeit". Es wäre auch sein häufiges Weinen zu beachten; 
die ältesten Quellen betonen, daß Franz nie gelacht habe, und die ältesten Bilder 
zeigen Franz mit sehr ernstem Gesicht. •Der scheinbar sonnige Mann aus Assisi 
gehört zu den großen Büßenden der christlichen Geistesgeschichte." Er war •ein 
ingrimmiger Büßer. Aber er wirkte nicht finster" (Nigg). Denn durch seine heroische 
Selbstüberwindung wurde ihm nach seinen eigenen Worten •das Bittere in Süßig- 
keit des Geistes und des Körpers verwandelt". 

Das Leben des hl. Franz ist besonders geeignet, die unauflösbare Spannung in 
der Existenz des Heiligen darzustellen, das, was man • irdisch betrachtet • die 
Tragik des Heiligen nennen könnte. Da ist die Spannung zwischen Schmerz des 
Büßers und Jubel des Erlösten, zwischen enthusiastischem Aufbruch und enttäuschen- 
dem Scheitern, zwischen Sendungsbewußtsein und heiligem Gehorsam, zwischen 
charismatischer Begnadung und kirchlichem Amt. Die Konflikte, die mit Franzens 
geschichtlicher Sendung und übernatürlicher Berufung notwendig verbunden waren, 
hat Reinhold Schneider in seinem Buch •Die Stunde des heiligen Franz" und in 
seinem Drama •Innozenz und Franziskus" vergegenwärtigt. Sahen viele Dichter 
der ersten Jahrzehnte unseres Jahrhunderts fast ausschließlich die Harmonie im 
Leben des hl. Franz, so sehen die Autoren unserer Tage vor allem die schneiden- 
den Dissonanzen. Jene verkannten, daß Christus die Mitte und das Ziel seines 
Lebens war, diese begreifen, daß Franz nur von Christus her verstanden werden 
kann. Nigg nennt den Armen von Assisi ein •Christus-Symbol", wobei er sich 
bewußt bleibt, daß diese Formel die •fremdartige Rätselhaftigkeit" um den Pove- 
rello nicht aufhebt: Franz gehöre zu den Menschen, •die nicht definiert werden kön- 
nen. Sein Geheimnis läßt sich höchstens erahnen". 

Jeder Heilige ist ein Abbild Christi und deshalb ein Geheimnis. Wieweit eine 
Darstellung des Heiligen dies deutlich machen kann, danach bemißt sich ihr Wert. 
So kann diese Betrachtung kaum passender abgeschlossen werden als mit einem 
Wort von Ida Friederike Görres: •Zeitlebens zeigen die Heiligen eine rätselhafte 
Mischung aus Herrlichkeit und Elend. Das Antlitz Christi strahlt aus Spiegeln, in 
denen sich helles Glas und dunkles Amalgam verbinden. Auch von ihnen gilt das 
Wort: ,Selig, wer sich an mir nicht ärgert.' Gerade ihre Heiligkeit • nicht ihre 
Tugenden oder Leistungen! • ist sichtbar und unsichtbar zugleich, wie es die Gott- 
heit Jesu auf Erden war. Man kann sie übersehen, verwechseln, leugnen und miß- 
deuten. Die Heiligen sind ein Teil vom Geheimnis Gottes in der Welt, darum 
wächst das Licht, aber auch das Dunkel, je länger man mit ihnen umgeht. Sie sind uns 
Antwort und Schweigen zugleich. Man wird nie mit ihnen fertig." 




