
Sankt Martin 
Ein Mönch und Heiliger Europas 

Von Emmanuel v. Severus OSB, Maria-Laach 

Soeben geht ein Jahr zu Ende, das die französischen Katholiken und unter ihnen 
besonders die Diözesen Tours und Poitiers gemeinsam mit dem benediktinischen 
Mönchtum dem Andenken des heiligen Martinus geweiht haben. Äußerer Anlaß 
dazu war die Wiederauffindung des Grabes des Heiligen vor hundert Jahren und 
die Begründung des monastischen Lebens in Gallien durch den Heiligen vor 1600 
Jahren. 

In Deutschland, wo Sankt Martin, vor allem am Rhein, noch zu den volkstüm- 
lichsten Heiligen zählt, wo ihm neben vielen weniger bedeutenden Kirchen doch 
auch die ältesten und erhabensten Heiligtümer geweiht sind • allen voran die 
Kathedrale der •Sedes Sancta Moguntina" des heiligen Bonifatius zu Mainz •, 
haben sich einzelne Diözesen und Klöster der frommen Feier der französischen 
Katholiken angeschlossen. Österreich bereitet in einer seinen Heiligen gewidmeten 
Monographienreihe einen prächtigen Band über St. Martin vor. Schließlich hat kein 
geringerer als Papst Johannes XXIII. in einem Brief an Erzbischof Louis Ferrand 
von Tours (Osservatore Romano vom 18. Dezember 1960) daran erinnert, daß er 
bald nach Ernennung zum Apostolischen Nuntius in Frankreich am Grabe des Hei- 
ligen eine Inschrift anbringen ließ, in der er sich als Sancti Martini Turonensis 
humilis cliens, als demütiger Schützling des heiligen Martin, bezeichnet. Im gleichen 
Schreiben würdigt der Papst die geistliche Größe des Heiligen als Frucht des mona- 
stischen Lebens, als Bischof und als Apostel der Nächstenliebe. Schließlich empfiehlt 
er dem Heiligen besonders die Christen in seinem Geburtsland, dem Ungarn von 
heute. So feiern auch wir den Heiligen mit wenigen schlichten Worten. 

Im Leben des heiligen Martinus treten wohl drei Perioden besonders hervor: 
Das Soldatenleben, in dem er noch als Katechumene die Tat der Liebe vollbringt 

und seinen Mantel mit dem Bettler teilt. 
Das Leben des armen und demütigen Mönches, erfüllt von Geistesglut in unabläs- 

sigem Gebet, von der Sehnsucht nach dem Martyrium und von einem wahrhaft 
großen Auftrag, der in einer untergehenden und verfallenden Epoche ohne Ober- 
treibung prophetisch genannt werden darf. 

Das Leben schließlich des Bischofs, dessen Gestalt für die kommende fränkische 
Reichskirche von so großer Bedeutung werden sollte. Symbolhaft hat sie diese Be- 
deutung noch darüber hinaus für alle jene Reiche, die, ob mit Recht oder Unrecht, 
braucht uns nicht zu bekümmern, ihren Ursprung im Reiche des großen Karl suchen. 

Wie immer, wenn eine Persönlichkeit nicht im vollen Tageslicht eines geschichtlich 
genau faßbaren Zeitraumes steht, sondern wenn seine Lebenszeit etwas vom Däm- 
merlicht der Unbestimmtheit an sich trägt, haben solche Abschnitte eine jeweils 
typische Bedeutung. Gerade beim heiligen Martinus, dessen Lebensbeschreibung 
Legende ist und nicht psychologische Entwicklung schildert, ist dies der Fall. Aber 



Sankt Martin 363 

darum ist auch die Bischofsgestalt des Heiligen zu einer solchen Größe empor- 
gewachsen, weil alle Züge des voraufgehenden Lebens in ihr erhalten bleiben und 
so ein Bild großen Reichtums bewirken. 

Die Liebesgabe des Soldaten am Stadttore zu Amiens ist der Anfang von allem. 
Sie ist wie ein Schlüssel, der weite Tore aufschließt: für den Menschen Martin zu 
seinem gewiß nicht leichten, aber erfüllten Weg zum Vollchristentum durch die 
Taufe, zum Mönchtum und zur Hierarchie; uns zum Verständnis dieses schon seinen 
Zeitgenossen so rätselhaften, von vielen Wundern erfüllten Lebens. 

Die Gabe des halben Mantels gab dem Kriegsmann zu Pferde zunächst eine 
besondere Beziehung zu Christus. Der Herr selbst, der Martin im Traum erscheint, 
läßt darüber keinen Zweifel. Er ist es, den Martin bekleidet hat. Eine Christusliebe, 
die den Heiligen in die Reihe der Apostel und Märtyrer stellt, erfüllt von da an sein 
Leben. Es war ein Leben in der Gegenwart des Herrn, dem er mit seinem ganzen 
Menschsein anhing • semper totis visceribus diligebat Christum regem; ihn allein 
führte er nun im Munde • numquam in eius lingua nisi Christus, nisi pax, nisi 
misericordia. Spiritus dirigatur in dominum • der Geist soll auf Gott gerichtet sein, 
und wie alle jene tiefen Worte des Sulpicius Severus heißen, die uns durch die 
Melodien des Chorals unvergeßlich geworden sind. Sein Leben wird nun Symbol. 
Nicht allein, daß er gibt, ist Botschaft von Christi Barmherzigkeit, sondern daß er 
als Armer gibt, daß er im Mönchtum Armut und Niedrigkeit als Lebensform wählt 
und auch als Bischof beibehält, läßt ihn Christus verkörpern. Dieses Leben steht in 
einer Zeit, die wie alle Epochen politischen und materiellen Niedergangs größte 
soziale Gegensätze und krassen Materialismus in sich schließen. Martin wird Träger 
der Kräfte Christi, der nicht Purpur und Diadem tragen wird, wenn er zum Gericht 
wiederkommt. Hier ist eine Liebe, die gerade in der Armut Kräfte entfaltet, hier 
geht in einer Zeit größter Verkommenheit ein Licht auf, das auch die. Not neu sehen 
läßt; nicht nur als Auswirkung eines sich zersetzenden Gesellschaftslebens, sondern 
als Weg, auf dem man Christus nahekommen, ihm gleichwerden kann. Die Szene 
am Stadttor von Amiens hat deshalb etwas so Bezwingendes und Packendes an sich, 
weil die Handlung des Soldaten Martinus die schöne und spontane Gebärde eines 
großen Herzens ist. Nichts von Berechnung liegt in seinem Tun, näherhin betrachtet 
war es nicht einmal sehr sinnvoll, einen Bettler mit einem halben Soldatenmantel zu 
beglücken. Aber es ist beim Mann und besonders beim rauhen Krieger schön, wenn 
er einfach dem Zuge seines Herzens folgt, wenn er seine Waffe, das Schwert, aus 
dem Dienst des Kampfes und des Todes in den Dienst der Liebe zwingt. Deshalb 
wurde Martinus im Mittelalter der Patron alles edlen Ritterdienstes. Daß er sich 
hier nicht versagte, sondern dem Antrieb des Geistes öffnete, machte ihn zum geist- 
lichen Menschen. 

Die Geisterfülltheit ist es, die Sulpicius Severus nun beim Mönch und Bischof 
Martinus immer stark hervorhebt: schon beim ersten Wunder heißt es, •er nahm 
den Heiligen Geist ganz in sein Herz auf". Weiter sagt der Biograph •er fühlte im 
Geiste das Wirken der Gotteskraft". Das Gebet, dem Martinus Tag und Nacht 
obliegt, ist ein Dienst des Geistes. Das Handeln aus der Kraft des Geistes macht ihn 
zum Propheten, wie die Gottesmänner des Alten Bundes. Als Prophet ist er Wun- 
dertäter und sein Leben ein prophetisches Zeichen. Deshalb bleibt er auch als Bischof 



364 Emmanuel v. Severus 

Mönch, arm und demütig, wird aber dadurch zu einer in seiner Zeit aufsehenerregen- 
den und seine Mitmenschen aufrüttelnden Erscheinung. Aus der Kraft dieses Geistes 
verkörpert er den prophetischen Auftrag gegen den gefährlichsten Feind jeder 
Religion, insbesondere aber auch des Christusglaubens und der von Christus begrün- 
deten Gottesgemeinschaft, gegen die innere Verlogenheit, die wir in der gesamten 
Umwelt Martins beobachten: in den Bischöfen, denen er zu wenig vornehm, zu 
ungepflegt, zu rauh und unansehnlich ist, in jenen Bauern und Menschen aus dem 
einfachen Volk, die auch als Getaufte noch Reste des Heidentums und großen Aber- 
glaubens festhalten. Aus der Kraft des Geistes steht darum Martin in einer so ver- 
rotteten Umwelt als Träger des Friedens, verkörpert er wesenhaft Güte und Milde, 
bringt er Freude. Was später Gregor der Große von Benediktus sagen wird: •Erat 
vir domini Benedictus vultu placido", verkündet uns Severus auch von seinem Hei- 
ligen: Er war immer der gleiche, und sein Antlitz erstrahlte von himmlischer Freude. 
Es ist die stille Friedlichkeit des aufgelockerten Herzens, jenes Erdreichs der Seele, 
das von der Sonne Christi und der Glut seines Geistes durchwärmt ist, Eigenschaften, 
die dem ganzen alten Mönchtum als ein hohes Ideal vor Augen standen: Die sere- 
nitas cordis, die Herzensheiterkeit, deren Mangel für viele von uns heute ein Grund 
ernster Selbsterforschung sein könnte. 

Die Lebensbeschreibung des Sulpicius Severus und die Worte, mit denen die 
Kirche in ihrer Liturgie die Festfeier des Mönchsbischofs umgibt, ergänzen sich hier 
in schöner und tiefer Weise. Wenn in der Festmesse begreiflicherweise das Bild des 
Bischofs das des Mönches überstrahlt, so findet sich doch im Evangelium das Wort, 
das uns das tiefste Wesen dieser Einheit von Bischof und Mönch enthüllt: das Chri- 
stuswort vom Auge als Leuchte des Leibes (Lk 11, 33•36). Was der Herr hier vom 
Menschen sagt, müssen wir ja am Fest auf den Heiligen anwenden, und wenn er in 
seiner Gemeinde Licht sein soll, Leuchte dieses pneumatischen Herrenleibes, dann ist 
der Bischof dies in besonderer Weise als Geistträger. Schon die antike Philosophie 
hat über das Auge als Wunderwerk am menschlichen Leibe nachgesonnen, und von 
Piaton stammt das schöne Wort: •Die Augen sind das Schönste am menschlichen 
Leibe." Die jüdisch-hellenistischen Denker, vor allem Philo, denen in der Schrift des 
Alten Bundes die göttliche Offenbarung erschlossen war, haben dies in ihrer Schöp- 
fungslehre noch anders und nicht weniger beziehungsvoll gesehen: Sie preisen als 
das Erste und Beste unter den geschaffenen Dingen das Licht, und infolgedessen als 
das Beste am Menschen den Sinn, mit dem wir das Licht aufnehmen: das Gesicht 
und sein wunderbares Organ, das Auge. Nach dieser Lehre ist der Mensch nicht nur 
die Krone, sondern auch •das Auge der Schöpfung". Der Sinn der Schöpfung und 
ihr letztes Ziel ist •die Schau Gottes". Der Ruf des Schöpfers •es werde Licht" ruft 
nicht nur das Licht ins Dasein, sondern enthüllt uns den Schöpfungssinn: Seht mich! 
Seht den Schöpfer, den euch liebenden Gott und Vater! Durch den Menschen gelangt 
die ganze Schöpfung zur Schau Gottes, von ihm singt der Psalm: •in lumine tuo 
videbimus lumen". Das Auge des Leibes, in sich ein Wunderwerk des Schöpfers, 
jenes Organ am Leibe, in dem sich die höchsten Regungen des menschlichen Herzens, 
des seelischen und geistigen Lebens zuerst äußern und sichtbar werden, ist noch 
wenig gegenüber dem •inneren Auge" der Seele, vor dem die göttliche Herrlichkeit 
aufleuchtet und das von diesem göttlichen Licht erfüllt wird. Das aber bedeutet, daß 



Sankt Martin 365 

der Bischof, in ähnlicher, und wir müssen sagen, in höchster Weise, wie der Mensch 
für die Schöpfung, Auge für seine Gemeinde ist. Als Geistträger ist der Bischof 
vom Licht Gottes erfüllt, durch ihn strömt es ein in seine Gemeinde, er lehrt sie Gott 
schauen durch Christus, der das Licht der Welt ist. Ist das Auge nicht gesund, so ist 
auch der Leib der Gemeinde gefährdet. Das Licht kann nicht in all seiner Schönheit 
und mit all seinen Kräften zu ihr kommen. Das Zeichen des lichterfüllten, lichtdurch- 
tränkten Auges, des Auges, das aufnimmt und in der Empfänglichkeit zur höchsten 
Tätigkeit gelangt, gilt von allen Geistträgern und deshalb auch vom Mönch. Erinnern 
wir uns an das Logion des sterbenden Bessarion, das eines der schönsten Mönchs- 
worte ist: •Der Mönch muß ganz Auge sein, wie die Cherubim und Seraphim". Die 
Glut des Lichtes, die Martinus erfüllt, ist die Glut des Gottesgeistes, deshalb ist es 
auch eine Glut der Liebe, und deshalb sehen die Gläubigen über dem heiligen 
Bischof, der das Opfer feiert, einen glühenden Feuerball. 

Der heilige Benedikt hat dem Mönchsbischof Martinus auf dem Berge Cassino ein 
Heiligtum errichtet. Wir dürfen darin eine bewußte Handlung sehen, nicht eine 
zufällige oder etwa eine absichtlose Nachahmung dessen, was anderswo geschah, 
etwa in der Mönchsgemeinschaft des heiligen Caesarius von Arles. Die Gestalt des 
heiligen Benedikt bietet seinen Söhnen ein maßvolleres Bild als die Persönlichkeit 
des Mönchsbischofs von Tours. Sein Leben verläuft nach der Niederlassung auf dem 
Gipfel des Monte Cassino in ruhigeren Bahnen. Und bei aller Geisterfülltheit weist 
es nicht mehr jene charismatische Unruhe und Bewegtheit auf wie das des heiligen 
Martin, der stets der Soldat und Kämpfer blieb. Aber sicher entsprach es einem 
gemeinsamen Wesenszug, wenn Benediktus ihm seine Mönchskirche weihte. Im 
Abendland war Martinus der erste Mönch. Wenn uns seine Gestalt heute noch 
anzieht und zu liebender Verehrung aufruft, dann deshalb, weil wir noch ahnen und 
fühlen, wie schön und groß die Antwort war, die Antwort einer echten und aus dem 
Herzen kommenden Liebe, die in ihm gewissermaßen zum erstenmal das Abend- 
land dem monastischen Ideal gab. Gerade das Maß Benedikts, die strenge aber 
klassische Form seiner Regula haben dazu beigetragen, uns dieses Ideal zu erhalten, 
und es verbindet uns heute noch mit Martinus, so wie Benediktus sich ihm verbunden 
fühlte. Ein Leben, das die Liebe zu Christus über alles stellt, das aus der Liebe zu 
Christus in unablässigem Gebete glüht und das auf der Gottesfurcht und der Demut 
aufbaut. 

Daß in Martinus zum erstenmal eine solche Antwort gegeben wurde, hat uns 
heute noch etwas anderes zu sagen. Sein irdisches Leben läßt sich ja durch drei 
Stätten auf dem Boden des alten, römischen Imperiums begrenzen. Sabaria (Stein 
am Anger), an der Grenze zwischen Österreich und Ungarn, Rom und Tours. In 
großen Umrissen umschließen diese Namen die Länder, um die heute die Angst und 
die Furcht der Menschen kreist. Es sind die Länder, die den Kern der abend- 
ländischen Erbschaft bilden. Ob er erhalten wird oder zugrundegeht, wird wesent- 
lich davon abhängen, wie weit wir imstande sind, die Flamme jenes Feuers lebendig 
zu erhalten, das Martinus erfüllte. Das Feuer, von dem die Pfingstliturgie sagt, es 
sei göttlich, nicht verbrennend, sondern erleuchtend. Dante läßt von diesem Feuer 
niemand anders als den heiligen Benedikt sagen, daß es Blüten treibt und heilige 
Frucht verleiht. 




