Sankt Martin
Ein Ménch und Heiliger Europas

Von Emmanuel v.Severus OSB, Maria-Laach

Soeben geht ein Jahr zu Ende, das die franzosischen Katholiken und unter ihnen
besonders die Diézesen Tours und Poitiers gemeinsam mit dem benediktinischen
Monchtum dem Andenken des heiligen Martinus geweiht haben. Auflerer Anlafl
dazu war die Wiederauffindung des Grabes des Heiligen vor hundert Jahren und
die Begriindung des monastischen Lebens in Gallien durch den Heiligen vor 1600
Jahren.

In Deutschland, wo Sankt Martin, vor allem am Rhein, noch zu den volkstim-
lichsten Heiligen zihlt, wo ihm neben vielen weniger bedeutenden Kirchen doch
auch die iltesten und erhabensten Heiligtiimer geweiht sind — allen voran die
Kathedrale der ,Sedes Sancta Moguntina® des heiligen Bonifatius zu Mainz —,
haben sich einzelne Ditzesen und Kloster der frommen Feier der franzosischen
Katholiken angeschlossen. Usterreich bereitet in einer seinen Heiligen gewidmeten
Monographienreihe einen prachtigen Band iiber St. Martin vor. Schlieflich hat kein
geringerer als Papst Johannes XXIII. in einem Brief an Erzbischof Louis Ferrand
von Tours (Osservatore Romano vom 18. Dezember 1960) daran erinnert, dafl er
bald nach Ernennung zum Apostolischen Nuntius in Frankreich am Grabe des Hei-
ligen eine Inschrift anbringen lief, in der er sich als Sancti Martini Turonensis
humilis cliens, als demiitiger Schiitzling des heiligen Martin, bezeichnet. Im gleichen
Schreiben wiirdigt der Papst die geistliche Grofle des Heiligen als Frucht des mona-
stischen Lebens, als Bischof und als Apostel der Nachstenliebe. Schlieflich empfiehlt
er dem Heiligen besonders die Christen in seinem Geburtsland, dem Ungarn von
heute. So feiern auch wir den Heiligen mit wenigen schlichten Worten.

Im Leben des heiligen Martinus treten wohl drei Perioden besonders hervor:

Das Soldatenleben, in dem er noch als Katechumene die Tat der Liebe vollbringt
und seinen Mantel mit dem Bettler teilt.

Das Leben des armen und demiitigen Ménches, erfiillt von Geistesglut in unablas-
sigem Gebet, von der Sehnsucht nach dem Martyrium und von einem wahrhaft
groflen Auftrag, der in einer untergehenden und verfallenden Epoche ohne Uber-
treibung prophetisch genannt werden darf.

Das Leben schlieflich des Bischofs, dessen Gestalt fiir die kommende frinkische
Reichskirche von so grofler Bedeutung werden sollte. Symbolhaft hat sie diese Be-
deutung noch dariiber hinaus fir alle jene Reiche, die, ob mit Recht oder Unrecht,
braucht uns nicht zu bekiimmern, ihren Ursprung im Reiche des groflen Karl suchen.

Wie immer, wenn eine Personlichkeit nicht im vollen Tageslicht eines geschichtlich
genau faflbaren Zeitraumes steht, sondern wenn seine Lebenszeit etwas vom Dam-
merlicht der Unbestimmtheit an sich tragt, haben solche Abschnitte eine jeweils
typische Bedeutung. Gerade beim heiligen Martinus, dessen Lebensbeschreibung
Legende ist und nicht psychologische Entwicklung schildert, ist dies der Fall. Aber



Sankt Martin 363

darum ist auch die Bischofsgestalt des Heiligen zu einer solchen Gréfle empor-
gewachsen, weil alle Ziige des voraufgehenden Lebens in ihr erhalten bleiben und
so ein Bild groflen Reichtums bewirken.

Die Liebesgabe des Soldaten am Stadttore zu Amiens ist der Anfang von allem.
Sie ist wie ein Schliissel, der weite Tore aufschlieft: fiir den Menschen Martin zu
seinem gewifl nicht leichten, aber erfilllten Weg zum Vollchristentum durch die
Taufe, zum Ménchtum und zur Hierarchie; uns zum Verstindnis dieses schon seinen
Zeitgenossen so ratselhaften, von vielen Wundern erfiillten Lebens.

Die Gabe des halben Mantels gab dem Kriegsmann zu Pferde zunichst eine
besondere Beziehung zu Christus. Der Herr selbst, der Martin im Traum erscheint,
1288t dariiber keinen Zweifel. Er ist es, den Martin bekleidet hat. Eine Christusliebe,
die den Heiligen in die Reihe der Apostel und Mirtyrer stellt, erfiillt von da an sein
Leben. Es war ein Leben in der Gegenwart des Herrn, dem er mit seinem ganzen
Menschsein anhing — semper totis visceribus diligebat Christum regem; ihn allein
fithrte er nun im Munde ~— numquam in eius lingua nisi Christus, nisi pax, nisi
misericordia. Spiritus dirigatur in dominum — der Geist soll auf Gott gerichtet sein,
und wie alle jene tiefen Worte des Sulpicius Severus heiflen, die uns durch die
Melodien des Chorals unvergefilich geworden sind. Sein Leben wird nun Symbol.
Nicht allein, daf} er gibt, ist Botschaft von Christi Barmherzigkeit, sondern daf} er
als Armer gibt, daf er im Ménchtum Armut und Niedrigkeit als Lebensform wahlt
und auch als Bischof beibehalt, 148t ihn Christus verkérpern. Dieses Leben steht in
einer Zeit, die wie alle Epochen politischen und materiellen Niedergangs grofite
soziale Gegensitze und krassen Materialismus in sich schliefen. Martin wird Trager
der Krifte Christi, der nicht Purpur und Diadem tragen wird, wenn er zum Gericht
wiederkommt. Hier ist eine Liebe, die gerade in der Armut Krifte entfaltet, hier
geht in einer Zeit gréfiter Verkommenbheit ein Licht auf, das auch die Not neu sehen
1a8t; nicht nur als Auswirkung eines sich zersetzenden Gesellschaftslebens, sondern
als Weg, auf dem man Christus nahekommen, ihm gleichwerden kann. Die Szene
am Stadttor von Amiens hat deshalb etwas so Bezwingendes und Packendes an sich,
weil die Handlung des Soldaten Martinus die schone und spontane Gebirde eines
grofien Herzens ist. Nichts von Berechnung liegt in seinem Tun, niherhin betrachtet
war es nicht einmal sehr sinnvoll, einen Bettler mit einem halben Soldatenmantel zu
begliicken. Aber es ist beim Mann und besonders beim rauhen Krieger schon, wenn
er einfach dem Zuge seines Herzens folgt, wenn er seine Waffe, das Schwert, aus
dem Dienst des Kampfes und des Todes in den Dienst der Liebe zwingt. Deshalb
wurde Martinus im Mittelalter der Patron alles edlen Ritterdienstes. Dafl er sich
hier nicht versagte, sondern dem Antrieb des Geistes 6ffnete, machte ibn zum geist-
lichen Menschen.

Die Geisterfilltheit ist es, die Sulpicius Severus nun beim Ménch und Bischof
Martinus immer stark hervorhebt: schon beim ersten Wunder heifit es, ,er nahm
den Heiligen Geist ganz in sein Herz auf”. Weiter sagt der Biograph ,er fiihlte im
Geiste das Wirken der Gotteskraft“. Das Gebet, dem Martinus Tag und Nacht
obliegt, ist ein Dienst des Geistes. Das Handeln aus der Kraft des Geistes macht ihn
zum Propheten, wie die Gottesminner des Alten Bundes. Als Prophet ist er Wun-
dertiter und sein Leben ein prophetisches Zeichen. Deshalb bleibt er auch als Bischof



364 Emmanuel v. Severus

Moénch, arm und demiitig, wird aber dadurch zu einer in seiner Zeit aufsehenerregen-
den und seine Mitmenschen aufriittelnden Erscheinung. Aus der Kraft dieses Geistes
verkérpert er den prophetischen Auftrag gegen den gefdhrlichsten Feind jeder
Religion, insbesondere aber auch des Christusglaubens und der von Christus begrin-
deten Gottesgemeinschaft, gegen die innere Verlogenheit, die wir in der gesamten
Umwelt Martins beobachten: in den Bischéfen, denen er zu wenig vornehm, zu
ungepflegt, zu rauh und unansehnlich ist, in jenen Bauern und Menschen aus dem
einfachen Volk, die auch als Getaufte noch Reste des Heidentums und grofien Aber-
glaubens festhalten. Aus der Kraft des Geistes steht darum Martin in einer so ver-
rotteten Umwelt als Triger des Friedens, verkorpert er wesenhaft Giite und Milde,
bringt er Freude. Was spiter Gregor der Grofie von Benediktus sagen wird: ,Erat
vir domini Benedictus vultu placido“, verkindet uns Severus auch von seinem Hei-
ligen: Er war immer der gleiche, und sein Antlitz erstrahlte von himmlischer Freude.
Es ist die stille Friedlichkeit des aufgelockerten Herzens, jenes Erdreichs der Seele,
das von der Sonne Christi und der Glut seines Geistes durchwarmt ist, Eigenschaften,
die dem ganzen alten Mdonchtum als ein hohes Ideal vor Augen standen: Die sere-
nitas cordis, die Herzensheiterkeit, deren Mangel fiir viele von uns heute ein Grund
ernster Selbsterforschung sein konnte.

Die Lebensbeschreibung des Sulpicius Severus und die Worte, mit denen die
Kirche in ihrer Liturgie die Festfeier des Monchsbischofs umgibt, erganzen sich hier
in schoner und tiefer Weise. Wenn in der Festmesse begreiflicherweise das Bild des
Bischofs das des Ménches {iberstrahlt, so findet sich doch im Evangelium das Wort,
das uns das tiefste Wesen dieser Einheit von Bischof und Ménch enthiillt: das Chri-
stuswort vom Auge als Leuchte des Leibes (Lk 11, 33—36). Was der Herr hier vom
Menschen sagt, miissen wir ja am Fest auf den Heiligen anwenden, und wenn er in
seiner Gemeinde Licht sein soll, Leuchte dieses pneumatischen Herrenleibes, dann ist
der Bischof dies in besonderer Weise als Geisttrager. Schon die antike Philosophie
hat iiber das Auge als Wunderwerk am menschlichen Leibe nachgesonnen, und von
Platon stammt das schone Wort: ,Die Augen sind das Schonste am menschlichen
Leibe.“ Die jidisch-hellenistischen Denker, vor allem Philo, denen in der Schrift des
Alten Bundes die gottliche Offenbarung erschlossen war, haben dies in ihrer Schép-
fungslehre noch anders und nicht weniger beziehungsvoll gesehen: Sie preisen als
das Erste und Beste unter den geschaffenen Dingen das Licht, und infolgedessen als
das Beste am Menschen den Sinn, mit dem wir das Licht aufnehmen: das Gesicht
-und sein wunderbares Organ, das Auge. Nach dieser Lehre ist der Mensch nicht nur
die Krone, sondern auch ,das Auge der Schopfung®. Der Sinn der Schépfung und
ihr letztes Ziel ist ,die Schan Gottes“. Der Ruf des Schopfers ,es werde Licht” ruft
nicht nur das Licht ins Dasein, sondern enthiillt uns den Schépfungssinn: Seht mich!
Seht den Schopfer, den euch liebenden Gott und Vater! Durch den Menschen gelangt
die ganze Schopfung zur Schau Gottes, von ihm singt der Psalm: ,in lumine tuo
videbimus lumen®. Das Auge des Leibes, in sich ein Wunderwerk des Schopfers,
jenes Organ am Leibe, in dem sich die hochsten Regungen des menschlichen Herzens,
des seelischen und geistigen Lebens zuerst duflern und sichtbar werden, ist noch
wenig gegenitber dem ,inneren Auge“ der Seele, vor dem die gottliche Herrlichkeit
aufleuchtet und das von diesem gottlichen Licht erfiillt wird. Das aber bedeutet, daf§



Sankt Martin 365

der Bischof, in dhnlicher, und wir miissen sagen, in hochster Weise, wie der Mensch
fiir die Schopfung, Auge fiir seine Gemeinde ist. Als Geisttriger ist der Bischof
vom Licht Gottes erfiillt, durch ihn stromt es ein in seine Gemeinde, er lehrt sie Gott
schauen durch Christus, der das Licht der Welt ist. Ist das Auge nicht gesund, so ist
auch der Leib der Gemeinde gefihrdet. Das Licht kann nicht in all seiner Schonheit
und mit all seinen Kriften zu ihr kommen. Das Zeichen des lichterfillten, lichtdurch-
trankten Auges, des Auges, das aufnimmt und in der Empfanglichkeit zur hochsten
Tatigkeit gelangt, gilt von allen Geisttragern und deshalb auch vom Ménch. Erinnern
wir uns an das Logion des sterbenden Bessarion, das eines der schonsten Monchs-
worte ist: ,Der Monch mufl ganz Auge sein, wie die Cherubim und Seraphim®. Die
Glut des Lichtes, die Martinus erfiillt, ist die Glut des Gottesgeistes, deshalb ist es
auch eine Glut der Liebe, und deshalb sehen die Gliubigen iiber dem heiligen
Bischof, der das Opfer feiert, einen glithenden Feuerball.

Der heilige Benedikt hat dem Monchsbischof Martinus auf dem Berge Cassino ein
Heiligtum errichtet. Wir diirfen darin eine bewufite Handlung sehen, nicht eine
zuféllige oder etwa eine absichtlose Nachahmung dessen, was anderswo geschah,
etwa in der Ménchsgemeinschaft des heiligen Caesarius von Arles. Die Gestalt des
heiligen Benedikt bietet seinen S6hnen ein mafivolleres Bild als die Personlichkeit
des Monchsbischofs von Tours. Sein Leben verlduft nach der Niederlassung auf dem
Gipfel des Monte Cassino in ruhigeren Bahnen. Und bei aller Geisterfulltheit weist
es nicht mehr jene charismatische Unruhe und Bewegtheit auf wie das des heiligen
Martin, der stets der Soldat und Kidmpfer blieb. Aber sicher entsprach es einem
gemeinsamen Wesenszug, wenn Benediktus ihm seine Monchskirche weihte. Im
Abendland war Martinus der erste Ménch. Wenn uns seine Gestalt heute noch
anzieht und zu liebender Verehrung aufruft, dann deshalb, weil wir noch ahnen und
fithlen, wie schon und grof die Antwort war, die Antwort einer echten und aus dem
Herzen kommenden Liebe, die in ihm gewissermaflen zum erstenmal das Abend-
Jand dem monastischen Ideal gab. Gerade das Mafl Benedikts, die strenge aber
klassische Form seiner Regula haben dazu beigetragen, uns dieses Ideal zu erhalten,
und es verbindet uns heute noch mit Martinus, so wie Benediktus sich ihm verbunden
fiihlte. Ein Leben, das die Liebe zu Christus iiber alles stellt, das aus der Liebe zu
Christus in unabldssigem Gebete glitht und das auf der Gottesfurcht und der Demut
aufbaut.

Dafl in Martinus zum erstenmal eine solche Antwort gegeben wurde, hat uns
heute noch etwas anderes zu sagen. Sein irdisches Leben lafit sich ja durch drei
Stitten auf dem Boden des alten, romischen Imperiums begrenzen. Sabaria (Stein
am Anger), an der Grenze zwischen Usterreich und Ungarn, Rom und Tours. In
groflen Umrissen umschlieflen diese Namen die Linder, um die heute die Angst und
die Furcht der Menschen kreist. Es sind die Lander, die den Kern der abend-
landischen Erbschaft bilden. Ob er erhalten wird oder zugrundegeht, wird wesent-
lich davon abhidngen, wie weit wir imstande sind, die Flamme jenes Feuers lebendig
zu erhalten, das Martinus erfiillte. Das Feuer, von dem die Pfingstliturgie sagt, es
sei gottlich, nicht verbrennend, sondern erleuchtend. Dante 1488t von diesem Feuer
niemand anders als den heiligen Benedikt sagen, dafl es Bliiten treibt und heilige
Frucht verleiht.





