
Gehorsam und Freiheit 

in den Konstitutionen der Gesellschaft Jesu 

Von Günter S o b a 11 a SJ, Berlin 

Zum Bemühen um Erneuerung der Orden im Geist ihres Ursprungs und um 
eine zeitgemäße Anpassung ihres Lebens- und Arbeitsstils gehört ohne Zweifel 
in vorderster Linie die Frage des Gehorsams. Sie muß im Hinblick auf das 
Evangelium, die Lehre der Kirche, die aszetische Überlieferung und die heutige 
Situation neu bedacht werden. Was gehört zu seinem unveräußerlichen evan- 
gelischen Wesen, was ist, entsprechend der jeweiligen Eigenart, dem Ziel 
eines Ordens und mit Rücksidit auf die Verschiedenheit von Ort, Zeit und 
Person an ihm wandelbar? Um das beantworten zu können, scheint uns ein 
Blick auf die Gehorsamsauffassung des hl. Ignatius von Loyola, wie sie vor 
allem in den Konstitutionen der Gesellschaft Jesu zum Ausdruck kommt, von 
großem Nutzen zu sein. Ignatius kennt die monastisch-aszetische Tradition, 
wie sein Gehorsamsbrief zur Genüge zeigt. Selbst auf den ersten Blick so 
schockierende Bilder für den vollkommenen Gehorsam wie das vom •Leich- 
nam" (cadaver) oder vom •Stab in der Hand eines Greises" (baculus senis) 
haben bei ihm Aufnahme gefunden. Anderseits ist aber gerade Ignatius der- 
jenige gewesen, der bei aller Forderung nach vollkommenem Gehorsam und 
vielleicht gerade darum, weil er so sehr auf ihm bestand, der Initiative des 
einzelnen und der Anpassung an Ort, Zeit und Umstände einen weiten Spiel- 
raum gab. Der Gehorsam wird bei ihm zudem nickt isoliert gesehen. Er ist 
untergeordnet der Sendung Christi und darum der Kirche und hat ganz offen- 
sichtlich einen kirchlichen Charakter. Er ist ausgeriditet auf die •größere Ehre 
Gottes" und den •je größeren Dienst" in der •kämpfenden Kirche". Das auf- 
zuzeigen und damit eine Hilfe für die Erneuerung und zeitgemäße Anpassung 
des Ordensgehorsams zu gebeil, ist Sinn der folgenden Ausführungen. 

Die Schriflleitung 

I. 

Bindung an Gott als größte Freiheit 

Wer entscheidet, bindet; wer sich entschieden hat, hat sich gebunden. Doch ist, wer 
solche Bindung flieht, frei? Ausweichen, Vorbehalt oder Bindungslosigkeit scheinen 
dem Modernen eine Freiheit zu versprechen und zu garantieren, in deren Feld allein 
seine autonomen Wünsche zur Wirklichkeit gelangen können. 

Was hier jedoch mit Freiheit verwechselt wird, ist nur ein Vorfeld zur Freiheit, 
auf dem der Mensch sich zu dieser oder jener Tat erst entscheiden muß, um darin 
seine Freiheit zu manifestieren. Was diese Tat auch binden mag • Entscheidung 
und Tat bedeuten ja immer Beschränkung der Möglichkeiten •, immer wird sie das 
Zeugnis der Freiheit verbreiten, der Freiheit eines Menschen, der über sich ver- 
fügen konnte und seine Selbstverschlossenheit aufgebrochen hat. 



Gehorsam und Freiheit 367 

So sieht auch Ignatius von Loyola in der Freiheit eine positive, eine dynamische 
Kraft. Sie erfährt ihre höchste Entfaltung, wo der Mensch so sehr aus dem Kreis 
seiner •Unbestimmtheit" heraustritt, daß er sich in freier Selbstbestimmung vor- 
behaltlos Gott übergibt. Eine höhere Selbstverwirklichung gibt es nicht als das 
Angebot und Leben der Ganzhingabe. Die freieste Freiheit ist nur noch eingebunden 
in die Freiheit Gottes: in seine Liebe. •Nimm hin, o Herr, meine ganze Freiheit": 
das ist Abschluß und Inbegriff der Geistlichen Übungen1. 

Die Freiheit, persönlichste Mitgift des freien Gottes, darf sich selbst als Gegenstand 
der Hingabe erwählen, um sich selbst zurückzuschenken. Die Exerzitien wollen nichts 
anderes, als den Menschen zu dieser •großen Frei-gebigkeit" führen: Freigebigkeit, 
die Gesinnung nicht eines Knechtes sondern eines Herrn, der •all seine Freiheit dar- 
bringt, damit die Göttliche Majestät über seine Person wie auch über alles, was er 
besitzt, nach ihrem heiligen Willen verfüge"2. Die engste Bindung an Gott, nicht als 
Gegensatz zur Freiheit verstanden oder gar als Unfreiheit gewertet, bezeugt Ignatius 
als die große Tat des freien Mannes, der ausbricht aus dem Ich3 und alle seine Frei- 
heiten in die Freiheit Gottes hineinbefreit. 

In den Konstitutionen des heiligen Ignatius erscheint dieser Gedanke bald in Form 
eines allgemeinen Prinzips für alle, bald als Anweisung für den, der die Gelübde 
ablegt oder um die Aufnahme in die Gesellschaft Jesu nachsucht. Alles dies gründet 
in jener Haltung der •liberalitas" des Menschen, der nur in immer engerer Bindung 
an Gott dessen größere Gegengabe empfangen kann: Großmut ruft Großmut4. Festere 
Bindung in frei-gebiger Gesinnung ist der Sinn der Gelübde, heißt sich ganz und 
unerschütterlich dem •göttlichen Dienst" stellen5. Das •divinum servitium", der 
•göttliche Dienst": nichts anderes bedeutet für Ignatius das Ordensleben in der 
Gesellschaft Jesu. Der Kandidat begehrt die Aufnahme in der Absicht, •sich ganz 
dem Dienst für Gott zur Verfügung zu stellen"6, was soviel heißt wie Gehorsam und 
Demut7. Im •heiligen Dienst"8 sollen die Ordensmitglieder als •Werkzeug in der 
Hand Gottes"8 stets voll und ganz verfügbar sein. 

Diese Lebensform des heiligen Dienstes entspricht dem zugrundeliegenden Gottes- 
und Weltbild der Konstitutionen: Gott als •Göttliche Majestät", als •Heiligster 
Wille", als •Schöpfer und Herr"10. Schöpfer und Herr: der geschichtsmächtige Gott, 
der in Christus handelnd in diese Welt eingreift und sich herabgelassen hat, die 

1 Exerzitienbuch nr. 234. 
2 Ebda. nr. 5. 
8 Vgl. EB nr. 1§9: •... daß er in allen Dingen des Geistes soweit gefördert werde, als er 

herausspringt aus seiner Eigenliebe, seinem Eigenwillen und seinem Eigennutz." 
4 Konstitutionen (= Const.) P III c 1 n 22: •Und überhaupt, je enger sich jemand an Gott 

anschließt und je freigebiger er sich gegen Gottes höchste Güte erweist, desto mehr wird er 
auch ihre Freigebigkeit an sich erfahren und sich zum Empfang reichlicher Gnaden und geist- 
licher Güter von Tag zu Tag geeigneter machen". 

6 Die zugehörige Declaratio (T) zu P IN, c 1 n 22 erläutert: •Sich enger an Gott, unseren 
Herrn, binden und sich hochherzig gegen ihn erweisen, heißt sich ganz und unerschütterlich 
dem Dienst Gottes übergeben, was die Grundhaltung derer ist, die sich Gott durch Gelübde 
geweiht haben". 

a Examen generale c 4 n 1. 
7 Ex. gen. c 4 n 4. 5. 
8 Prooemium Constitutionum 1 und immer wieder. 
» Const. P X n 2. 
10 Hiermit ist etwas ungewöhnlich, aber eben darum bezeichnend, stets Christus gemeint: 

z. B. P VI c 5. 



368 Günter Soballa 

Mitglieder der •geringsten Gesellschaft" wie Diener seiner Majestät, wie Werk- 
zeuge seines Willens zu gebrauchen für die Heiligung der Welt11. 

II. 

Bindung als lebendiger Gehorsam 

Geschriebene Satzungen 

Die geschriebenen Satzungen sollen die Idee des Ordens gültig zur Darstellung 
bringen, um damit seine Eigenart, seine von Gott kommende heilsgeschichtliche Sen- 
dung zu sichern. Satzungen sind notwendig, ja ein unvermeidliches Vernunftgebot, 
wie die Geschichte der Ordensstiftungen lehrt12. Sie stecken den Rahmen ab, inner- 
halb dessen sich der •heilige Dienst" vollzieht. Das Eigentümliche des Ordens muß 
jeder, der sich ihm anschließt, vor Augen haben13. Das Besondere, ohne das ein 
Orden der Existenzberechtigung als Orden der Kirche entbehrte, darf nie verwischt 
werden. Deshalb sollen die Satzungen im wesentlichen unveränderlich in Kraft 
bleiben14. Darüber zu wachen, ist Aufgabe des Ordensgenerals und der anderen 
Obern15. Vollständigkeit der Satzungen16 ist ebenso zu erstreben wie deren voll- 
kommene Beobachtung17. 

Anderseits kann eine geschriebene Norm niemals eine absolute Größe sein. Die 
göttliche Sendung, die ein Orden (und in ihm der einzelne) hat, ist auch durch noch 
so detaillierte Vorschriften nicht adäquat ausdrückbar. Die Konstitutionen betonen 
darum deren Relativität: alle Regeln sind und bleiben immer nur ein Mittel18. Ziel 
ist die •größere Ehre Gottes"; es kann immer nur angestrebt werden, wird aber nie 
vollkommen erreicht. Alles jeweils Erreichte muß darum immer wieder neu in Frage 
gestellt werden. 

Die Bindung an die Konstitutionen kann deshalb nie eine tote sein. Gerade dort, 
wo sie sich bemühen, vollständig durchdachte und geformte Richtlinien aufzustellen, 
wissen sie sich nur als Versuch, der Gnade einen Weg zu bereiten19. Das Lebendige 
der Bindung offenbart sich ebenso im steten Hinweis, die nötigen Anpassungen (in 
bezug auf Zeiten, Orte, Personen und Umstände) vorzunehmen, wie es auch in dem 

11 Diese Gesamtauffassung wird beispielsweise auch im sog. Prooemium Constitutionum 
ausgesprochen. Ihr entspricht, aszetisch, die Hingabe und Bindung des Willens an den Wil- 
len Gottes. 

12 Prooem. n 1: •...das Beispiel der Heiligen und die Vernunft selbst lehren es im 
Herrn..." 

13 Formula Instituti n 1: •Seine erste Sorge muß Gott sein, und weiter muß er die Weise 
dieser seiner Grundsatzung (huius sui Instituti rationem), die ja der Weg zu Jenem ist, im- 
mer vor Augen haben". 

14 Prooemium in Declarationes: •... was zum Unveränderlichen gehört (pertinent ad res 
immutabiles)". 

15 P IX c 3 n 8; vgl. P IX c 6 n 1 A; Rectoris officium: P IV c 10 n 1. 
16 Prooem. in Decl.: •Sie müssen allumfassend (plenae) sein, und was immer sich ereignen 

kann, muß in ihnen, soweit möglich, vorgesehen sein". 
17 P VI c 1 n 1: •.. .wir alle sollen uns in beharrlicher Gesinnung darauf verlegen, daß 

wir nichts von der Vollkommenheit, die wir mit Gottes Gnade erreichen können, in voll- 
kommener Beobachtung aller Satzungen und in der Erfüllung der Eigenart unseres Institu- 
tes, vorübergehen lassen"; P VI c 5: •... daß in keinem Punkt davon abgewichen wird". 

18 Prooem. Const, n 1: •... schriftliche Satzungen, die uns helfen, auf dem eingeschlagenen 
Weg des göttlichen Dienstes, gemäß der Weise unseres Institutes, besser voranzuschreiten". 

10 P IV c 8 n 8. 



Gehorsam und Freiheit 369 

Rat des Ordensstifters an seine Söhne: •Bewahre dir immer eine geistige Freiheit 
für das Gegenteil"20, zum Ausdruck kommt. 

Personaler Gehorsam 

Die entscheidende Bindung besteht also nicht einem unpersönlichen Gesetz gegen- 
über, sondern liegt im Gehorsam gegen den berufenden und sendenden Gott, 
repräsentiert im Obern und dessen konkretem Auftrag. In welchem Sinn der Obere 
als Stellvertreter Gottes und sein Befehl als Ausdruck des göttlichen Willens betrach- 
tet werden kann, ist hier nicht näher zu erörtern. Daß die Konstitutionen des heiligen 
Ignatius von dieser Auffassung ausgehen, ist völlig eindeutig. Natürlich dürfen die 
Vorgesetzten keine willkürlichen oder rein persönlichen Anordnungen treffen, son- 
dern nur im Rahmen der Konstitutionen befehlen. Aber erst wenn die Satzungen vom 
Obern verbindlich ausgelegt und durch konkreten Befehl und lebendigen Gehorsam 
verwirklicht werden, findet die Hingabe und Bindung des menschlichen Willens an 
den Willen Gottes ihre volle Lebendigkeit. 

Charakteristisch ist in dieser Hinsicht die Verankerung des ganzen Ordens im 
Papstgehorsam21, näherhin im Papstgelübde der Professen22, dessen Ablegung ver- 
hindern soll, im Dienst Gottes in die Irre zu gehen23. Der Papstgehorsam setzt sich 
im Gehorsam gegen die Ordensobern fort. Die pseudo-areopagitische Stufenlehre, 
die im klassischen Gehorsamsbrief des heiligen Ignatius zur Motivierung heran- 
gezogen wird, erscheint in den Konstitutionen bezeichnenderweise umgeformt: es 
geht um die persönliche Stellvertretung durch einen lebendigen Willen. •Wir 
müssen genauestens alle unsere Kräfte auf die Tugend des Gesorsams lenken, der 
vor allem dem Papst und danach den Obern der Gesellschaft zu leisten ist", heißt es 
im sechsten Teil der Konstitutionen24, der von den Verpflichtungen der endgültig in 
den Orden Aufgenommenen handelt. In diesem Teil ist auffällig oft die Rede von 
der Aufhebung in monastischen Orden gewohnter Verbindlichkeiten25. Fortfallen 
soll eine Reglementierung des geistlichen Lebens26, wie andererseits gewisse seel- 
sorgliche Verpflichtungen nicht übernommen werden sollen27. Hier kann schließlich 
am deutlichsten die Freiheit von gesetzeshafter Bindung ausgesprochen werden, näm- 
lich, daß die Konstitutionen nicht unter Sünde verpflichten28, nachdem gleich am 
Beginn des sechsten Teiles am entschiedensten die Gehorsamsbindung als Bindung 
an den göttlichen Willen herausgestellt worden ist29. Eigener Wille und Anders- 
denken ist auszuschalten, und der Untergebene •sei überzeugt, wenn er bei seinem 
Obern nicht bekommt, was er wünscht, daß ihm gerade das für den göttlichen Dienst 

20 Selecta Documenta: Mon Ign I, 12, 679. 
21 Formula Instituti n 1. 
22 Form. Inst, n 2 und 3. 
23 Const. P VII c 1 n 1 B. 
24 Const. P VI c 1 n 1. 
25 keine Verpflichtung zum Chorgebet; keine besonderen Strengheiten in der äußeren Le- 

bensführung (Const. P VI c 2 n 16). 
28 Const. P VI c 3 n 1. 
27 Const. P VI c 3 n 4. 5. 6. 
28 Const. P VI c 5. 
2' Const. P VI c 1 n 1: •...er (der Gehorchende) sei dabei versichert, daß er dadurch 

besser als durch irgendwelche andere Leistung aus Eigenwillen und anderem Urteil dem 
Willen Gottes entsprechen wird." 



370 Günter Soballa 

nicht zukomme"30. Das Amt und die Person des Obern, nicht der Wortlaut des 
Gesetzes garantieren in der Gesellschaft Jesu den •göttlichen Dienst". Die größere 
Freiheit gegenüber der Überlieferung, dem Wirkungskreis, dem geschriebenen 
Gesetz ist nicht anders zu begreifen denn als größere Bindung im lebendigen Gehor- 
sam gegenüber dem Obern. 

III. 

•discretio" • Leitung im Geiste der Freiheit 

Das eben betrachtete Ideal stellt in erster Linie seine Forderungen (und zwar 
keine geringen) an die Obern selbst. Ignatius teilt, so scheint es, die Urtradition des 
Mönchtums, die eine •charismatische" Befähigung zur geistlichen Leitung fordert; 
wenn er auch, charakteristisch für seine Art, das kirchlich-hierarchische Amt als die 
sicherste Bürgschaft dafür ansieht. 

Der Obere ist in seiner Leitungsgewalt an die Satzungen gebunden. Aber er ist 
auch kein bloßer Beamter, der Bestimmungen ausführt und Anordnungen weiter- 
gibt. Leitung ist mehr als Administration. Die Aufgabe des Obern wird in der sogen. 
Formula Instituti beschrieben, wo es vom Ordensgeneral heißt: •Dieser ordne das 
an, was er für die Ausgestaltung (constructionem!) des ihm von Gott und der Gesell- 
schaft vorgelegten Zieles für vorteilhaft erkannt hat"31. Eine durchaus schöpferische 
Aufgabe wird ihm zugemutet: in ehrfürchtiger Bindung an die vorgegebenen Nor- 
men diese situationsgerecht anzuwenden und so erst der Vermittler des göttlichen 
Willens zu sein. 

In seiner Amtsführung bedarf der Obere einer Eigenschaft, die über die bloße 
Korrektheit weit hinausgeht: die Fähigkeit zur discretio, zur •klugen Unterschei- 
dung". Mehr als einmal wird sie als unabdingbare Eigenschaft eines Obern erwähnt32; 
der Ordensgeneral bedarf ihrer in geistlichen wie in äußeren Dingen33; sie ist erfor- 
derlich für die Leitung eines Kollegs34. Sehr vieles in der Amtsführung der Obern 
wird ausdrücklich ihrer Klugheit und Diskretion überlassen35. 

Sucht man den reichen Inhalt des Wortes •discretio" in seinen Elementen zu 
bestimmen, wie sie sich aus dem Textzusammenhang ergeben, wird man immer wie- 
der dem Geist der Freiheit oder einem inneren Gesetz der Liebe begegnen, in dem 
Ignatius das Wirken des heiligen Geistes erblickte. 

30 Const. P VI c 1 n 3: •Wenn er das, was er wünscht, nicht durch den Obern... erlangen 
kann, so soll er überzeugt sein, daß es eben nicht zum Dienst Gottes beiträgt." • Hier finden 
sich auch die scharfen Ausdrücke wie •der Stab in der Hand des Greises" (senis baculus) und 
•Leichnam" (cadaver) (ein 1), oder die Vorschriften über die obligatorische Gewissens- 
redienschaft (c 1 n 2). 

91 Form. Inst, n 6. 
82 synonym werden die Worte gebraucht: •prudentia" (Klugheit) und •iudicium" (Urteil). 
33 Const. P IX c 2 n 6: •notwendiger jedoch sind Klugheit und Erfahrung in geistlichen 

und inneren Dingen, um die verschiedenen Geister zu unterscheiden und so vielen. . . Rat 
und Hilfe zu geben. Sehr notwendig ist für ihn auch die Gabe kluger Unterscheidung in 
äußeren Dingen" (vgl. n 10). 

34 Const. P IV c 10 n 4. 
35 Z. B. Erprobung der Novizen im Gehorsam und in der Armut (P III c 1 n 23 V); die 

Entlassung (P II c 2 n 2 A) und Wiederaufnahme (P II c 4 n 5); die Zulassung zu den 
ersten Gelübden (P V c 2 n 5); vgl. P IV c 4 n 2 A: •immer muß er (der Obere) mit Diskre- 
tion vorangehen". 



Gehorsam und Freiheit 371 

1. Diskretion ist die Fähigkeit zu situations gerechten Entscheidungen. Darum muß 
sie sowohl einen ungetrübten Blick haben für das Wohl der Gesamtheit, wie auch 
gleichzeitig des Einzelnen36. Zugänglich für den Rat anderer37, kann sie an den kon- 
kreten Umständen nicht vorübergehen38. Folgerichtig ist darum das Erteilen von 
Dispensen genau so gut eine Amtsaufgabe des Obern, wie es seine Pflicht ist, die 
Befolgung der Satzungen zu überwachen39. Am deutlichsten wird die Notwendigkeit 
der sachgerechten Handhabung der Satzungen bei den Aufgaben des Ordensgenerals 
beschrieben. •Wie der General dafür zu sorgen hat, daß die Konstitutionen der 
Gesellschaft überall beobachtet werden, so ist es auch seine Aufgabe, in den Fällen, 
wo es angezeigt ist, Dispens zu erteilen: .unter Berücksichtigung persönlicher, ört- 
licher und zeitlicher Verhältnisse sowie sonstiger Umstände'. Dieses Amt (!) soll er 
mit der Klugheit, die das Ewige Licht mitteilt, ausüben und dabei das Ziel der Kon- 
stitutionen vor Augen haben, das kein anderes ist als der größere Dienst Gottes und 
das Wohl derer, die sich dieser Lebensform angeschlossen haben"40. (Diese Stelle 
bietet eigentlich ein vollständiges Kompendium unseres Themas •Gehorsam und 
Freiheit"!) 

2. •Discretio" ist also eine Wesenseigenschaft der übernatürlichen Liebe. Sie 
erschöpft sich keinesfalls in bloßer Klugheit, Menschenkenntnis oder ist gar mit 
Berechnung zu verwechseln. Nur im Raum der Liebe wächst sie zu ihrer wahren 
Gestalt. Die Konstitutionen reden darum auch von der •discretia Caritas"41, der 
klugen Liebe" oder • was dasselbe ist•von der •interna lex caritatis", dem inne- 
ren Gesetz der Liebe42. Darum gilt die •väterliche Regierungsweise" mit Recht als 
konstituierendes Wesenselement der Gesellschaft Jesu43. Dadurch wird die entspre- 
chende Einstellung der Untergebenen zu ihren Obern erst ermöglicht, •diese (näm- 
lich) von Herzen wie Väter in Christus (zu) lieben"44. Die Bindung des Gehorsams 
ist nur im Geiste der Liebe erträglich45, und nur die Liebe ist auch fähig, das Rechte 
zu treffen, wenn der bindende Anspruch des Gehorsams geltend gemacht werden 
muß. 

38 P II c 3 n 4: •Er (der Obere) soll sich jeder gefühlsmäßigen Voreingenommenheit be- 
geben und, einzig Gottes größere Ehre und das Wohl der Gesamtheit wie auch möglichst des 
Betreffenden vor Augen habend, die Gründe für und wider durchdenken ..." 

37 P II c 3 n 4. 
38 Form. Inst, n 6: •sowie es ihnen nach den Umständen von Person, Ort und Zeit angän- 

gig erscheint"; vgl. ferner Const. P IV c 4 n 3 B; P IV c 5 n 1 C; P IV c 7 n 2. Dazu kom- 
men zahlreiche äquivalente Formulierungen: der typische Gebrauch des Wortes •convenire" 
(passen, zutreffen), ferner der Ausdruck: •mediocritas in Constitutionibus" (die rechte Mitte, 
wie sie in den Konstitutionen aufgezeigt ist) (P X n 10). 

39 P IV c 10 n 5 B: •Wie der Rektor für die Beobachtung der Satzungen zu sorgen hat, so 
kann er auch • kraft Vollmacht durch seine Höheren Obern • von ihrer Befolgung dispen- 
sieren (wenn er in einem besonderen Fall angesichts der Tatsachen und Bedürfnisse und im 
Hinblick auf das allgemeine Wohl zu dem Urteil gelangt, daß dies in der Absicht des Ge- 
setzgebers liege)". 

40 P IX c 3 n 8. 
41 P VI c 3 n 1. 
42 Prooem. Const, n 1. 
43 Form. Inst, n 6: •In seinem Vorsteheramt möge er stets der Güte, Milde und Liebe 

Christi eingedenk sein"; ähnlich: P VIII c 1 n 6 G. 
44 P VI c 1 n 2. 
45 P VI c 1 n 1: •... so sollen wir in allen Dingen, auf die sich der Gehorsam in Liebe 

erstrecken kann ..." Zu beachten ist, daß diese Formel im gleichen Kapitel steht, wo vom 
•Kadavergehorsam" die Rede ist. 



372 Günter Soballa 

3. Endlich erscheint die •discretio" als eine gnadenhafte Wirkung des Heiligen 
Geistes. Sie ist •das innere Gesetz der Liebe, das der Heilige Geist in unsere Herzen 
einzuschreiben pflegt"46, und wird denen geschenkt, die auf die Göttliche Majestät 
vertrauen47. Sie setzt ein hohes Maß von Gottverbundenheit voraus, denn vom 
Obern •ist zu wünschen, daß er mit Gott unserem Herrn aufs engste verbunden und 
vertraut ist, wie im Gebet so in allen seinen Handlungen"48. Dies ist auch der Kern 
des Kurzwortes •im Herrn", das immer wieder dort begegnet, wo Entscheidungen zu 
treffen sind. Nur so versteht sich auch, daß solchen Entscheidungen eine unerschütter- 
liche Festigkeit eignet49, die aber in keiner Weise Verbohrtheit sein darf. 

Bemerkenswert hohe Forderungen sind es, die die Konstitutionen der Gesellschaft 
Jesu an die Obern stellen; deshalb kann aber auch seiner Amtsführung eine so zen- 
trale Bedeutung zugemessen werden. Man wird dieser Konsequenz nicht ausweichen 
können: der •vollkommene" Gehorsam ist ohne den •vollkommenen" Obern schlecht 
realisierbar. Die vollen Forderungen des Gehorsamsideals können nur erhoben wer- 
den im Geist der Freiheit und sind nur dort zumutbar, wo die Leitung durch den 
Obern im Geist der •discreta Caritas", der klugen Liebe, geschieht. 

IV. 

Der Spielraum des Persönlichen • Bindung in Freiheit 

Oben wurde dargelegt, daß Ignatius Bindung bzw. Gehorsam und Freiheit keines- 
falls als unvereinbare Gegensätze versteht, sondern sich nach seiner Ansicht die 
Freiheit gerade in der Bindung, im Gehorsam betätigt, doch nicht im legalistischen 
Sinn sondern in der Form persönlicher Hingabe. Also Bindung, Gehorsam aus Frei- 
heit und damit in Freiheit. Diese Formel darf aber keinesfalls in einem nur passiven 
Sinn aufgefaßt werden, als liege beim Obern alle Initiative, während dem Unter- 
gebenen nur das Ausführen übrigbliebe. Die Freiheit des Menschen der Konstitutio- 
nen muß vielmehr aktiv und initiativ werden. 

Zunächst geht aus den Konstitutionen klar hervor, daß für den Untergebenen im 
Fortschreiten seiner Eingliederung in den Orden immer weniger Anweisungen und 
Vorschriften vonnöten sein sollten. Ausdrücklich wird erklärt, daß manche (für 
andere noch verbindliche) Vorschriften fortfallen können, so bezüglich der Regeln: 
•Sie sollen sich bemühen, von den besonderen Regeln, die in den Häusern, wo sie 
sich aufhalten, befolgt werden, den Teil zu beobachten, der in Frage kommt (con- 
veniens est) und ihnen nach Entscheidung des Obern auferlegt wird .. ."50. Und der 
wichtigste Text: •Es scheint nicht, daß in dem, was Gebet, Betrachtung und Studium 
betrifft, irgendeine Regel ihnen vorzuschreiben ist, außer welche die •discreta Cari- 
tas" einem jeden diktiert; ebenso auch nicht in körperlichen Übungen wie Fasten, 
Nachtwachen oder anderen körperlichen Strengheiten oder Bußwerken51. Damit ist 

46 Prooem. Const. 
47 P IV c 8 n 8: •Freilich kann nur die Salbung des Heiligen Geistes und eine Klugheit, 

die der Herr dem auf Gott Vertrauenden zu gewähren pflegt, all dies lehren." 
48 P IX c 2 n 1. 
49 P I c 1 n 4: •Keine Rücksicht darf ihn von dem abbringen, was er in unserem Herrn zum 

Dienst Gottes in der Gesellschaft für nützlich hält". 
50 P VI c 3 n 3. 
61 P VI c 3 n 1. 



Gehorsam und Freiheit 373 

der erstrebte Idealzustand beschrieben, bei dem Gehorsam und Freiheit in eins fal- 
len, wo der Mensch spontan das Richtige tut, ja sich selbst Gesetz ist. Dieser Ideal- 
fall wird schon in den ersten Zeilen der Konstitutionen thematisch: die internet lex 
caritatis, das innere Gesetz der Liebe, als die Form, in der wir unserseits die Erwäh- 
lung und Sendung des •Schöpfers und Herrn" aufnehmen und ausführen wollen. 
Und im letzten Teil der Konstitutionen steht gleichsinnig die Forderung der Werk- 
zeuglichkeit des Jesuiten aus der Verbundenheit und Vertrautheit mit Gott heraus; 
sein Mitgehen mit der göttlichen Wirksamkeit, die umschaffend in diese Welt ein- 
greifen will. 

Damit jedoch •das innere Gesetz der Liebe" nicht zu einer Selbsttäuschung oder 
gar zu Willkür werde, hat sie als unabdingbare Voraussetzung das Fundament der 
Abtötung und der Verleugnung des Eigenwillens, besonders geübt und bewiesen 
durch besondere Gehorsamsproben, die gelegentlich gefordert werden52. Gerade 
weil Ignatius die Freiheit auch als Selbständigkeit anstrebt, verlangte er solche Pro- 
ben zum Erweis bleibender Gehorsamsbereitschaft, besteht er auf der •Abnützung 
des Eigenwillens" durch die Befolgung der Regeln. 

Innerhalb eines solchen Rahmens sind dann Individualität und Initiative nicht 
nur geduldet, sondern erwünscht. Individualität: insofern jeder in seiner Weise die 
objektiv gültige Lebensform der Gesellschaft auszuprägen hat58. Selbständigkeit und 
Initiative: daß dafür ein Spielraum sein soll, sagen schon die oben zitierten Stellen, 
die eine Regel nicht unter allen Umständen als notwendig erklären. Die Texte über 
die Auswahl der apostolischen Arbeiten sehen solche Initiative ausdrücklich vor54. 
Ja, insofern der Dienst Gottes eine dynamische Größe ist, insofern der Geist des 
•Mehr" alle beseelen soll, ist dies selbstverständlich. Die Bestimmung, daß die 
Satzungen nicht unter Sünde verpflichten sollen, will den Weg zu diesem •Mehr" 
frei machen: •An die Stelle von Furcht vor Beleidigung soll die Liebe und das Ver- 
langen zu jeglicher Vollkommenheit treten; damit die größere Ehre und das größere 
Lob Christi des Schöpfers und Herrn verwirklicht werde"55. Von hier aus dürfte 
wohl einleuchten, daß nicht nur die Flucht vor der Bindung eine Gefahr (des Unter- 
gebenen) für die Verwirklichung des Ordens-Ideals ist. Die Flucht (des Obern) in 
die Norm ist nicht minder gefährlich, denn dahinter steht das Mißtrauen • viel- 
leicht unbewußt • gegen die eigene Sache. Das wäre Bindung ohne Freiheit. 

62 So etwa P III c 1 n 23 V: •Zu ihrem größeren geistlichen Nutzen soll man sie auch auf 
die Probe stellen, wie einst der Herr Abraham auf die Probe stellte, damit sie einen Beweis 
ihrer Tugenden geben und in ihr wachsen". 

53 Form. Inst, n 1: •So suche er mit aller Kraft das Ziel, das Gott ihm gesetzt hat, zu ver- 
wirklichen, jeder allerdings nach dem Maß der ihm vom Heiligen Geist verliehenen Gnade 
und nach der Berufsstufe, die er einnimmt". 

M P VII c 1 n 1 und n 7. 
55 P VI c 5. 




