Gehorsam und Freiheit

in den Konstitutionen der Gesellschaft Jesu

Von Giinter Soballa SJ, Berlin

Zum Bemiihen um Erneuerung der Orden tm Geist thres Ursprungs und um
eine zeitgemdfie Anpassung thres Lebens- und Arbeitsstils gehirt ohne Zweifel
in vorderster Linie die Frage des Gehorsams. Sie mufl tm Hinblick auf das
Evangelium, die Lehre der Kirche, die aszetische Uberlieferung und die heutige
Situation neu bedacht werden. Was gehirt zu seinem unveriuflerlichen evan-
gelischen Wesen, was ist, entsprechend der jeweiligen Eigenart, dem Ziel
eines Ordens und mit Riicksicht auf die Uerschiedenheit von Ort, Zeit und
Person an thm wandelbar? Um das beantworten zu konnen, scheint uns ein
Blidk auf die Gehorsamsauffassung des hl. Ignatius von Loyola, wie sie vor
allem in den Konstitutionen der Gesellschaft Jesu zum Ausdruck kommt, von
groflem Nutzen zu sein. Ignatius kennt die monastisch-aszetische Tradition,
wie sein Gehorsamsbrief zur Geniige 2eigt. Selbst auf den ersten Blick so
schockierende Bilder fiir den vollkommenen Gehorsam wie das vom ,Leich-
nam® (cadaver) oder vom ,Stab in der Hand eines Greises“ (baculus senis)
haben bei ihm Aufnahme gefunden. Anderseits ist aber gerade Ignatius der-
jenige gewesen, der bei aller Forderung nach vollkommenem Gehorsam und
vielleicht gerade darum, weil er so sehr auf ikm bestand, der Initiative des
einzelnen und der Anpassung an Ort, Zeit und Umstinde einen weiten Spiel-
raum gab. Der Gehorsam wird bei ihm zudem nicht isoliert gesehen. Er ist
untergeordnet der Sendung Christi und darum der Kirche und hat ganz offen-
sichtlich einen kirchlichen Charakter. Er ist ausgerichiet auf die ,grifiere Ehre
Gottes” und den ,je grofieren Dienst” in der ,kimpfenden Kirche“. Das auf-
zuzeigen und damit eine Hilfe fiir die Erneuerung und zeitgemdifle Anpassung
des Ordensgehorsams zu geben, ist Sinn der folgenden Ausfiihrungen.

Die Schriflleitung

I
Bindung an Gott als grofite Freiheit

Wer entscheidet, bindet; wer sich entschieden hat, hat sich gebunden. Doch ist, wer
solche Bindung flieht, frei? Ausweichen, Vorbehalt oder Bindungslosigkeit scheinen
dem Modernen eine Freiheit zu versprechen und zu garantieren, in deren Feld allein
seine autonomen Wiinsche zur Wirklichkeit gelangen konnen.

Was hier jedoch mit Freiheit verwechselt wird, ist nur ein Vorfeld zur Freiheit,
auf dem der Mensch sich zu dieser oder jener Tat erst entscheiden muff, um darin
seine Freiheit zu manifestieren. Was diese Tat auch binden mag — Entscheidung
und Tat bedeuten ja immer Beschrankung der Méglichkeiten —, immer wird sie das
Zeugnis der Freiheit verbreiten, der Freiheit eines Menschen, der iiber sich ver-
fiigen konnte und seine Selbstverschlossenheit aufgebrochen hat.



Gehorsam und Freiheit 367

So sieht auch Ignatius von Loyola in der Freiheit eine positive, eine dynamische
Kraft. Sie erfahrt ihre hochste Entfaltung, wo der Mensch so sehr aus dem Kreis
seiner ,Unbestimmtheit* heraustritt, dafl er sich in freier Selbstbestimmung vor-
behaltlos Gott iibergibt. Eine hohere Selbstverwirklichung gibt es nicht als das
Angebot und Leben der Ganzhingabe. Die freieste Freiheit ist nur noch eingebunden
in die Freiheit Gottes: in seine Liebe. ,Nimm hin, o Herr, meine ganze Freiheit“:
das ist Abschlufl und Inbegriff der Geistlichen Ubungen?.

Die Freiheit, personlichste Mitgift des freien Gottes, darf sich selbst als Gegenstand
der Hingabe erwahlen, um sich selbst zuriickzuschenken. Die Exerzitien wollen nichts
anderes, als den Menschen zu dieser ,groflen Frei-gebigkeit* fiihren: Freigebigkeit, .
die Gesinnung nicht eines Knechtes sondern eines Herrn, der ,all seine Freiheit dar-
bringt, damit die Géttliche Majestiit iiber seine Person wie auch iiber alles, was er
besitzt, nach ihrem heiligen Willen verfiige“2. Die engste Bindung an Gott, nicht als
Gegensatz zur Freiheit verstanden oder gar als Unfreiheit gewertet, bezeugt Ignatius
als die grofle Tat des freien Mannes, der ausbricht aus dem Ich3 und alle seine Frei-
heiten in die Freiheit Gottes hineinbefreit.

In den Konstitutionen des heiligen Ignatius erscheint dieser Gedanke bald in Form
eines allgemeinen Prinzips fiir alle, bald als Anweisung fiir den, der die Gelitbde
ablegt oder um die Aufnahme in die Gesellschaft Jesu nachsucht. Alles dies griindet
in jener Haltung der ,liberalitas“ des Menschen, der nur in immer engerer Bindung
an Gott dessen grofiere Gegengabe empfangen kann: Grofimut ruft Grofimuts. Festere
Bindung in frei-gebiger Gesinnung ist der Sinn der Geliibde, heifit sich ganz und
unerschiitterlich dem ,géttlichen Dienst“ stellens. Das ,divinum servitinm®, der
»gottliche Dienst“: nichts anderes bedeutet fiir Ignatius das Ordensleben in der
Gesellschaft Jesu. Der Kandidat begehrt die Aufnahme in der Absicht, ,sich ganz
dem Dienst fir Gott zur Verfiigung zu stellen“®, was soviel heifit wie Gehorsam und
Demut?. Im ,heiligen Dienst“s sollen die Ordensmitglieder als ,Werkzeug in der
Hand Gottes“? stets voll und ganz verfiigbar sein.

Diese Lebensform des heiligen Dienstes entspricht dem zugrundeliegenden Gottes-:
und Weltbild der Konstitutionen: Gott als ,Géttliche Majestit®, als ,Heiligster
Wille“, als ,Schépfer und Herr“10, Schipfer und Herr: der geschichtsmichtige Gott,
der in Christus handelnd in diese Welt eingreift und sich herabgelassen hat, die

1 Exerzitienbuch nr. 234.

2 Ebda. nr. 5.

3 Vgl. EB nr. 189: ,,...da er in allen Dingen des Geistes soweit gefordert werde, als er
herausspringt aus seiner Eigenliebe, seinem Eigenwillen und seinem Eigennutz.“

4 Konstitutionen (= Const.) P III ¢ 1 n 22: ,Und iiberhaupt, je enger sich jemand an Gott
anschliefit und je freigebiger er sich gegen Gottes héchste Giite erweist, desto mehr wird er
auch ihre Freigebigkeit an sich erfahren und sich zum Empfang reichlicher Gnaden und geist-
licher Giiter von Tag zu Tag geeigneter machen®. :

§ Die zugehorige Declaratio (T) zu P III, ¢ 1 n 22 erldutert: ,Sich enger an Gott, unseren
Herrn, binden und sich hochherzig gegen ihn erweisen, heiflt sich ganz und unerschiitterlich
dem Dienst Gottes iibergeben, was die Grundhaltung derer ist, die sich Gott durch Geliibde
geweiht haben®.

¢ Examen generalec4 n 1.

7 Ex.gen.c4n4.5.

8 Prooemium Constitutionum 1 und immer wieder.

? Const. P X n 2,

1 Hiermit ist etwas ungewdhnlich, aber eben darum bezeichnend, stets Christus gemeint:
z.B.P VlIc5.



368 ’ Giinter Soballa

Mitglieder der ,geringsten Gesellschaft“ wie Diener seiner Majestit, wie Werk-
zeuge seines Willens zu gebrauchen fiir die Heiligung der Welt11,

IL.
Bindung als lebendiger Gehorsam

Geschriebene Satzungen

Die geschriebenen Satzungen sollen die Idee des Ordens giiltig zur Darstellung
bringen, um damit seine Eigenart, seine von Gott kommende heilsgeschichtliche Sen-
dung zu sichern. Satzungen sind notwendig, ja ein unvermeidliches Vernunfigebot,
wie die Geschichte der Ordensstiftungen lehrt!2. Sie stecken den Rahmen ab, inner-
halb dessen sich der ,heilige Dienst“ vollzieht. Das Eigentiimliche des Ordens muf§
jeder, der sich ihm anschlieft, vor Augen haben!3. Das Besondere, ohne das ein
Orden der Existenzberechtigung als Orden der Kirche entbehrte, darf nie verwischt
werden. Deshalb sollen die Satzungen im wesentlichen unveranderlich in Kraft
bleiben!4. Dariiber zu wachen, ist Aufgabe des Ordensgenerals und der anderen
Obernts. Vollstandigkeit der Satzungen!® ist ebenso zu erstreben wie deren voli-
kommene Beobachtung?.

Anderseits kann eine geschriebene Norm niemals eine absolute Gréfle sein. Die
gottliche Sendung, die ein Orden (und in ihm der einzelne) hat, ist auch durch noch
so detaillierte Vorschriften nicdht adiquat ausdriickbar. Die Konstitutionen betonen
darum deren Relativitit: alle Regeln sind und bleiben immer nur ein Mittel!s. Ziel
ist die ,groflere Ehre Gottes“; es kann immer nur angestrebt werden, wird aber nie
vollkommen erreicht. Alles jeweils Erreichte mufl darum immer wieder neu in Frage
gestellt werden.

Die Bindung an die Konstitutionen kann deshalb nie eine tote sein. Gerade dort,
wo sie sich bemiihen, vollstindig durchdachte und geformte Richtlinien aufzustellen,
wissen sie sich nur als Versuch, der Gnade einen Weg zu bereiten??. Das Lebendige
der Bindung offenbart sich ebenso im steten Hinweis, die nétigen Anpassungen (in
bezug auf Zeiten, Orte, Personen und Umstande) vorzunehmen, wie es auch in dem

11 Diese Gesamtauffassung wird beispielsweise auch im sog. Prooemium Constitutionum
ausgesprochen. Thr entspricht, aszetisch, die Hingabe und Bindung des Willens an den Wil-
len Gottes.

12 Prooem. n 1: ,...das Beispiel der Heiligen und die Vernunft selbst lehren es im
Herrn .. .*

13 Formula Instituti n 1: ,Seine erste Sorge mufl Gott sein, und weiter mufl er die Weise
dieser seiner Grundsatzung (huius sui Instituti rationem), die ja der Weg zu Jenem ist, im-
mer vor Augen haben®.

4 Prooemium in Declarationes: ,...was zum Unverinderlichen gehort (pertinent ad res
immutabiles)“.

13 PIXc3n8 vgl. PIX ¢ 6 n 1 A; Rectoris officium: PIVc10n 1.

16 Prooem. in Decl.: 2Sie miissen allumfassend (plenae) sein, und was immer sich ereignen
kann, muf in ihnen, sowelt moglich, vorgesehen sein®

7P VIclnl:,...wir alle sollen uns in beharrlicher Gesinnung darauf verlegen, dafl
wir nichts von der Vollkommenheit, die wir mit Gottes Gnade erreichen kénnen, in voll-
kommener Beobachtung aller Satzungen und in der Erfillung der Eigenart unseres Institu-
tes, voriibergehen lassen“; P VI ¢ 5: ,...daB in keinem Punkt davon abgewichen wird®.

18 Prooem. Const. n 1: ,. .. schriftliche Satzungen, die uns helfen, auf dem eingeschlagenen
Weg des gottlichen Dienstes, gemifl der Weise unseres Institutes, besser voranzuschreiten®.

1 PIVc8ns.



Gehorsam und Freiheit 369

Rat des Ordensstifters an seine Sohne: ,Bewahre dir immer eine geistige Freiheit
fiir das Gegenteil“2?, zum Ausdruck kommt.

Personaler Gehorsam

Die entscheidende Bindung besteht also nicht einem unpersonlichen Gesetz gegen-
uber, sondern liegt im Gehorsam gegen den berufenden und sendenden Gott,
reprasentiert im Obern und dessen konkretem Auftrag. In welchem Sinn der Obere
als Stellvertreter Gottes und sein Befehl als Ausdruck des géttlichen Willens betrach-
tet werden kann, ist hier nicht ndher zu erdrtern. Dafl die Konstitutionen des heiligen
Ignatius von dieser Auffassung ausgehen, ist vollig eindeutig. Natiirlich dirfen die
Vorgesetzten keine willkiirlichen oder rein personlichen Anordnungen treffen, son-
dern nur im Rahmen der Konstitutionen befehlen. Aber erst wenn die Satzungen vom
Obern verbindlich ausgelegt und durch konkreten Befehl und lebendigen Gehorsam
verwirklicht werden, findet die Hingabe und Bindung des menschlichen Willens an
den Willen Gottes ihre volle Lebendigkeit.

Charakteristisch ist in dieser Hinsicht die Verankerung des ganzen Ordens im
Papstgehorsam?!, naherhin im Papstgeliibde der Professen22, dessen Ablegung ver-
hindern soll, im Dienst Gottes in die Irre zu gehen2s. Der Papstgehorsam setzt sich
im Gehorsam gegen die Ordensobern fort. Die pseudo-areopagitische Stufenlehre,
die im klassischen Gehorsamsbrief des heiligen Ignatius zur Motivierung heran-
gezogen wird, erscheint in den Konstitutionen bezeichnenderweise umgeformt: es
geht um die personliche Stellvertretung durch einen lebendigen Willen. ,Wir
miissen genauestens alle unsere Krifte auf die Tugend des Gesorsams lenken, der
vor allem dem Papst und danach den Obern der Gesellschaft zu leisten ist”, heifit es
im sechsten Teil der Konstitutionen?4, der von den Verpflichtungen der endgiltig in
den Orden Aufgenommenen handelt. In diesem Teil ist auffillig oft die Rede von
der Aufhebung in monastischen Orden gewohnter Verbindlichkeiten2s. Fortfallen
soll eine Reglementierung des geistlichen Lebens28, wie andererseits gewisse seel-
sorgliche Verpflichtungen nicht iibernommen werden sollen??. Hier kann schlieflich
am deutlichsten die Freiheit von gesetzeshafter Bindung ausgesprochen werden, nim-
lich, dafl die Konstitutionen nicht unter Siinde verpflichten?8, nachdem gleich am
Beginn des sechsten Teiles am entschiedensten die Gehorsamsbindung als Bindung
an den gottlichen Willen herausgestellt worden ist?®. Eigener Wille und Anders-
denken ist auszuschalten, und der Untergebene ,sei iiberzeugt, wenn er bei seinem
Obern nicht bekommt, was er wiinscht, dafl ihm gerade das fiir den géttlichen Dienst

20 Selecta Documenta: Mon Ign I, 12, 679.

21 Formula Instituti n 1.

22 Form. Inst.n 2 und 3.

2 Const. PVIIc1nl1B.

24 Const. PVIclnl.

25 keine Verpflichtung zum Chorgebet; keine besonderen Strengheiten in der dufieren Le-
bensfithrung (Const. P VI ¢ 2 n 16).

26 Const. PVIc3nl.

27 Const. PVIc38n4.5.6.

2 Const. P VI ¢ 5.

20 Const. P VI ¢ 1 n 1: ,...er (der Gehorchende) sei dabei versichert, daf er dadurch
besser als durch irgendwelche andere Leistung aus Eigenwillen und anderem Urteil dem
Willen Gottes entsprechen wird.*



370 Giinter Soballa

nicht zukomme“30. Das Amt und die Person des Obern, nicht der Wortlaut des
Gesetzes garantieren in der Gesellschaft Jesu den ,gbttlichen Dienst“. Die grofiere
Freiheit gegeniiber der Uberlieferung, dem Wirkungskreis, dem geschriebenen
Gesetz ist nicht anders zu begreifen denn als grofiere Bindung im lebendigen Gehor-
sam gegeniiber dem Obern.

IIL
»discretio® — Leitung im Geiste der Freiheit

Das eben betrachtete Ideal stellt in erster Linie seine Fordernngen (und zwar
keine geringen) an die Obern selbst. Ignatius teilt, so scheint es, die Urtradition des
Manchtums, die eine ,charismatische® Befahigung zur geistlichen Leitung fordert;
wenn er auch, charakteristisch fiir seine Art, das kirchlich-hierarchische Amt als die
sicherste Biirgschaft dafiir ansieht.

Der Obere ist in seiner Leitungsgewalt an die Satzungen gebunden. Aber er ist
auch kein blofier Beamter, der Bestimmungen ausfithrt und Anordnungen weiter-
gibt. Leitung ist mehr als Administration. Die Aufgabe des Obern wird in der sogen.
Formula Instituti beschrieben, wo es vom Ordensgeneral heifit: ,Dieser ordne das
an, was er fiir die Ausgestaltung (constructionem!) des ihm von Gott und der Gesell-
schaft vorgelegten Zieles fiir vorteilhaft erkannt hat“31. Eine durchaus schépferische
Aufgabe wird ihm zugemutet: in ehrfiirchtiger Bindung an die vorgegebenen Nor-
men diese situationsgerecht anzuwenden und so erst der Vermittler des gottlichen
Willens zu sein.

In seiner Amtsfiilhrung bedarf der Obere einer Eigenschaft, die iiber die blofle
Korrektheit weit hinausgeht: die Fahigkeit zur discretio, zur ,klugen Unterschei-
dung“. Mehr als einmal wird sie als unabdingbare Eigenschaft eines Obern erwiahnts2;
der Ordensgeneral bedarf ihrer in geistlichen wie in dufleren Dingens?; sie ist erfor-
derlich fiir die Leitung eines Kollegs®. Sehr vieles in der Amtsfiihrung der Obern
wird ausdriicklich ihrer Klugheit und Diskretion iiberlassen3s.

Sucht man den reichen Inhalt des Wortes ,discretio® in seinen Elementen zu
bestimmen, wie sie sich aus dem Textzusammenhang ergeben, wird man immer wie-
der dem Geist der Freiheit oder einem inneren Gesetz der Liebe begegnen, in dem
Ignatius das Wirken des heiligen Geistes erblickte.

3 Const. P VI ¢ 1 n 8: ,Wenn er das, was er wiinscht, nicht durch den Obern. .. erlangen
kann, so soll er iiberzeugt sein, dafl es eben nicht zum Dienst Gottes beitrigt.* — Hier finden
sich auch die scharfen Ausdriicke wie ,der Stab in der Hand des Greises® (senis baculus) und
»Leichnam“ (cadaver) {(c 1 n 1), oder die Vorschriften iber die obligatorische Gewissens-
rechenschaft (¢ 1 n 2).

3t Form. Inst. n 6.

2 synonym werden die Worte gebraucht: ,prudentia® (Klugheit) und ,iudicium® (Urteil).

33 Const. P IX ¢ 2 n 6: ,notwendiger jedoch sind Klugheit und Erfahrung in geistlichen
und inneren Dingen, um die verschiedenen Geister zu unterscheiden und so vielen... Rat
und Hilfe zu geben. Sehr notwendig ist fiir ihn auch die Gabe kluger Unterscheidung in
aufleren Dingen® (vgl. n 10).

3 Const. PIVc10n4.

35 Z.B. Erprobung der Novizen im Gehorsam und in der Armut (P III ¢ 1 n 23 V); die
Entlassung (P II ¢ 2 n 2 A) und Wiederaufnahme (P II ¢ 4 n 5); die Zulassung zu den
ersten Geliibden (P Vc2n5); vgl. PIV c4n 2 A: ,immer muf er {der Obere) mit Diskre-
tion vorangehen®.



Gehorsam und Freiheit 871

1. Diskretion ist die Fahigkeit zu situationsgerechten Entscheidungen. Darum mufl
sie sowohl einen ungetriibten Blick haben fiir das Wohl der Gesamtheit, wie auch
gleichzeitig des Einzelnenss. Zuganglich fiir den Rat anderer??, kann sie an den kon-
kreten Umstdnden nicht voriibergehen3s. Folgerichtig ist darum das Erteilen von
Dispensen genau so gut eine Amtsaufgabe des Obern, wie es seine Pflicht ist, die
Befolgung der Satzungen zu iiberwachen®®. Am deutlichsten wird die Notwendigkeit
der sachgerechten Handhabung der Satzungen bei den Aufgaben des Ordensgenerals
beschrieben. ,Wie der General dafiir zu sorgen hat, dafl die Konstitutionen der
Gesellschaft {iberall beobachtet werden, so ist es auch seine Aufgabe, in den Fillen,
wo es angezeigt ist, Dispens zu erteilen: ,unter Beriicksichtigung personlicher, 6rt-
licher und zeitlicher Verhiltnisse sowie sonstiger Umsténde’. Dieses Amt (!) soll er
mit der Klugheit, die das Ewige Licht mitteilt, ausiiben und dabei das Ziel der Kon-
stitutionen vor Augen haben, das kein anderes ist als der grofiere Dienst Gottes und
das Wohl derer, die sich dieser Lebensform angeschlossen haben“4. (Diese Stelle
bietet eigentlich ein vollstindiges Kompendium unseres Themas ,Gehorsam und
Freiheit“!)

2. ,Discretio” ist also eine Wesenseigenschaft der iibernatiirlichen Liebe. Sie
erschopft sich keinesfalls in blofler Klugheit, Menschenkenntnis oder ist gar mit
Berechnung zu verwechseln. Nur im Raum der Liebe wichst sie zu ihrer wahren
Gestalt. Die Konstitutionen reden darum auch von der ,discretia caritas“#, der
klugen Liebe“ oder — was dasselbe ist— von der ,interna lex caritatis*, dem inne-
ren Gesetz der Liebe®2. Darum gilt die ,vaterliche Regierungsweise* mit Recht als
konstituierendes Wesenselement der Gesellschaft Jesuss. Dadurch wird die entspre-
chende Einstellung der Untergebenen zu ihren' Obern erst erméglicht, ,diese (nim-
lich) von Herzen wie Viter in Christus (zu) lieben“44. Die Bindung des Gehorsams
ist nur im Geiste der Liebe ertriglich®s, und nur die Liebe ist auch fihig, das Rechte
zu treffen, wenn der bindende Anspruch des Gehorsams geltend gemacht werden
muf}.

3 P II ¢ 3 n 4: ,Er (der Obere) soll sich jeder gefithlsmifigen Voreingenommenheit be-
geben und, einzig Gottes groflere Ehre und das Wohl der Gesamtheit wie auch moglichst des
Betreffenden vor Augen habend, die Griinde fiir und wider durchdenken . . .*

3 PIIc3n4.

3 Form. Inst. n 6: ,sowie es ihnen nach den Umstinden von Person, Ort und Zeit angin-
gig erscheint“; vgl. ferner Const. PIV¢4n38B;PIVc5n1 C; P IV c7n 2 Dazu kom-
men zahlreiche dquivalente Formulierungen: der typische Gebrauch des Wortes ,convenire®
{passen, zutreffen), ferner der Ausdruck: ,mediocritas in Constitutionibus“ (die rechte Mitte,
wie sie in den Konstitutionen aufgezeigt ist) (P X n 10).

3 P IV c 10 n 5 B: ,Wie der Rektor fiir die Beobachtung der Satzungen zu sorgen hat, so
kann er auch — kraft Vollmacht durch seine Hoheren Obern — von ihrer Befolgung dispen-
sieren (wenn er in einem besonderen Fall angesichts der Tatsachen und Bediirfnisse und im
Hinblick auf das allgemeine Wohl zu dem Urteil gelangt, dafl dies in der Absicht des Ge-
setzgebers liege)“.

0 PIXc3n8.

M PVic3nl

42 Prooem. Const. n 1.

48 Form. Inst. n 6: ,In seinem Vorsteheramt moge er stets der Giite, Milde und Liebe
Christi eingedenk sein“; dhnlich: P VIII¢ 1 n 6 G.

#“PVicln2.

% PVIiclnl:,...sosollen wir in allen Dingen, auf die sich der Gehorsam in Liebe
erstrecken kann...“ Zu beachten ist, dafl diese Formel im gleichen Kapitel steht, wo vom
~Kadavergehorsam*® die Rede ist.



372 Giinter Soballa

8. Endlich erscheint die ,discretio® als eine gnadenhafte Wirkung des Heiligen

Geistes. Sie ist ,das innere Gesetz der Liebe, das der Heilige Geist in unsere Herzen
einzuschreiben pflegt“46, und wird denen geschenkt, die auf die Géttliche Majestat
vertraunen®’. Sie setzt ein hohes Mal von Gottverbundenheit voraus, denn vom
Obern ,ist zu wiinschen, dafl er mit Gott unserem Herrn aufs engste verbunden und
vertraut ist, wie im Gebet so in allen seinen Handlungen“48. Dies ist auch der Kern
des Kurzwortes ,im Herrn®, das immer wieder dort begegnet, wo Entscheidungen zu
treffen sind. Nur so versteht sich auch, daf solchen Entscheidungen eine unerschiitter-
liche Festigkeit eignet®, die aber in keiner Weise Verbohrtheit sein darf.
. Bemerkenswert hohe Forderungen sind es, die die Konstitutionen der Gesellschaft
" Jesu an die Obern stellen; deshalb kann aber auch seiner Amtsfithrung eine so zen-
trale Bedeutung zugemessen werden. Man wird dieser Konsequenz nicht ausweichen
konnen: der ,vollkommene® Gehorsam ist ohne den ,vollkommenen“ Obern schlecht
realisierbar. Die vollen Forderungen des Gehorsamsideals konnen nur erhoben wer-
den im Geist der Freiheit und sind nur dort zumutbar, wo die Leitung durch den
Obern im Geist der ,discreta caritas“, der klugen Liebe, geschieht.

IV.

Der Spielraum des Persénlichen — Bindung in Freiheit

Oben wurde dargelegt, daf Ignatius Bindung bzw. Gehorsam und Freiheit keines-
falls als unvereinbare Gegensitze versteht, sondern sich nach seiner Ansicht die
Freiheit gerade in der Bindung, im Gehorsam betitigt, doch nicht im legalistischen
Sinn sondern in der Form personlicher Hingabe. Also Bindung, Gehorsam aus Frei-
heit und damit n Freiheit. Diese Formel darf aber keinesfalls in einemnur passiven
Sinn aufgefafit werden, als liege beim Obern alle Initiative, wihrend dem Unter-
gebenen nur das Ausfiihren iibrigbliebe. Die Freiheit des Menschen der Konstitutio-
nen muf} vielmehr aktiv und initiativ werden.

Zunichst geht aus den Konstitutionen klar hervor, daBl fiir den Untergebenen im
Fortschreiten seiner Eingliederung in den Orden immer weniger Anweisungen und
Vorschriften vonniten sein sollten. Ausdriicklich wird erklidrt, dal manche (fiir
andere noch verbindliche) Vorschriften fortfallen kénnen, so beziiglich der Regeln:
,Sie sollen sich bemiihen, von den besonderen Regeln, die in den Hausern, wo sie
sich aufhalten, befolgt werden, den Teil zu beobachten, der in Frage kommt (con-
veniens est) und ihnen nach Entscheidung des Obern auferlegt wird .. .“%0. Und der
wichtigste Text: ,Es scheint nicht, dafl in dem, was Gebet, Betrachtung und Studium
betrifft, irgendeine Regel ihnen vorzuschreiben ist, aufler welche die ,discreta cari-
tas“ einem jeden diktiert; ebenso auch nicht in korperlichen Ubungen wie Fasten,
Nachtwachen oder anderen korperlichen Strengheiten oder Bufiwerkenst, Damit ist

46 Prooem. Const.
47 P IV ¢ 8 n 8: ,Freilich kann nur die Salbung des Heiligen Geistes und eine Klugheit,
" die der Herr dem auf Gott Vertrauenden zu gewihren pflegt, all dies lehren.”

8 PIXc2nl.

19 PJc1n4: ,Keine Riicksicht darf ihn von dem abbringen, was er in unserem Herrn zum

Dienst Gottes in der Gesellschaft fiir nitzlich halt®.
% PVIic3ns.
1 PVIcSnl



Gehorsam und Freiheit 878 -

der erstrebte Idealzustand beschrieben, bei dem Gehorsam und Freiheit in eins fal-
len, wo der Mensch spontan das Richtige tut, ja sich selbst Gesetz ist. Dieser Ideal- .
fall wird schon in den ersten Zeilen der Konstitutionen thematisch: die interna lex
caritatis, das innere Gesetz der Liebe, als die Form, in der wir unserseits die Erwih-
lung und Sendung des ,Schépfers und Herrn“ aufnehmen und ausfithren wollen.
Und im letzten Teil der Konstitutionen steht gleichsinnig die Forderung der Werk-
zeuglichkeit des Jesuiten aus der Verbundenheit und Vertrautheit mit Gott heraus;
sein Mitgehen mit der géttlichen Wirksamkeit, die umschaffend in diese Welt ein-
greifen will.

Damit jedoch ,das innere Gesetz der Liebe“ nicht zu einer Selbsttiuschung oder
gar zu Willkiir werde, hat sie als unabdingbare Voraussetzung das Fundament der
Abtdtung und der Verleugnung des Eigenwillens, besonders geiibt und bewiesen
durch besondere Gehorsamsproben, die gelegentlich gefordert werdens2. Gerade -
weil Ignatius die Freiheit auch als Selbsténdigkeit anstrebt, verlangte er solche Pro-
ben zum Erweis bleibender Gehorsamsbereitschaft, besteht er auf der ,Abniitzung
dés Eigenwillens® durch die Befolgung der Regeln.

Innerhalb eines solchen Rahmens sind dann Individualitit und Initiative nicht .
nur geduldet, sondern erwiinscht. Individualitit: insofern jeder in seiner Weise die
objektiv giiltige Lebensform der Gesellschaft auszuprigen hat®3. Selbstandigkeit und
Initiative: dafl dafiir ein Spielraum sein soll, sagen schon die oben zitierten Stellen,
die eine Regel nicht unter allen Umstinden als notwendig erkldren. Die Texte iiber
die Auswahl der apostolischen Arbeiten sehen solche Initiative ausdriiddich vors4.
Ja, insofern der Dienst Gottes eine dynamische Grofle ist, insofern der Geist des
Mehr“ alle beseelen soll, ist dies selbstverstindlich. Die Bestimmung, dafl die
Satzungen nicht unter Siinde verpflichten sollen, will den Weg zu diesem ,Mehr*
frei machen: ,An die Stelle von Furcht vor Beleidigung soll die Liebe und das Ver-
langen zu jeglicher Vollkommenheit treten; damit die gréfere Ehre und das grofiere
Lob Christi des Schopfers und Herrn verwirklicht werde“s5. Von hier aus diirfte
wohl einleuchten, daf nicht nur die Flucht vor der Bindung eine Gefahr {des Unter-
gebenen) fiir die Verwirklichung des Ordens-Ideals ist. Die Flucht (des Obern) in
die Norm ist nicht minder gefdhrlich, denn dahinter steht das Mifitrauen — viel-
leicht unbewufit — gegen die eigene Sache. Das wire Bindung ohne Freiheit.

52 So etwa P III ¢ 1 n 28 V: ,Zu jhrem groferen geistlichen Nutzen soll man sie auch aunf
die Probe stellen, wie einst der Herr Abraham auf die Probe stellte, damit sie einen Beweis
ihrer Tugenden geben und in jhr wachsen®.

58 Form. Inst. n 1: ,So suche er mit aller Kraft das Ziel, das Gott ihm gesetzt hat, zu ver-
wirklichen, jeder allerdings nach dem Mafl der ihm vom Heiligen Geist verlichenen Gnade
und nach der Berufsstufe, die er einnimmt®.

54 PVIIclnlundn?.

8 P VIc5.






