
380 Einübung und Weisung 

Das christliche Gebet in Lehre und Verkündigung* 

Gebet ist nicht nur innere Sammlung, kein bloßes Nachdenken über Gott, nicht in erster 
Linie ein Gefühl der Andacht, ein religiöses Erlebnis, ein Ergriffensein, sondern die per- 
sonale Hinwendung zu Gott (Begegnung mit Gott, •Wandel mit Gott" [Gen 17, 1], Ge- 
spräch mit Gott), in formulierten oder in rein inneren (geistigen) Worten. Der dialogische 
Charakter ist ihm wesentlich. Es realisiert aber nicht nur den bloß intellektuellen Glauben 
an einen persönlichen Gott, mit dem man trotz seiner Unsichtbarkeit und Transzendenz in 
Kontakt treten kann, sondern die totale Bezogenheit auf diesen Gott, die Abhängigkeit 
von ihm und die Hinordnung auf ihn, das Angesprochensein von ihm und das Verfügtsein 
durch ihn. Es hat darum seine Initiative letztlich nicht im Menschen, so sehr es, psychologisch 
gesehen, von diesem ausgehen mag, sondern im •Wort" des Schöpfer- und Erlösergottes. 
Das Urgebet des von Gott angesprochenen Menschen lautet: •Hier bin ich! Du hast mich ge- 
rufen. Rede Herr, dein Knecht hört" (1 Sam 3, 5.9) oder: •Herr, was willst du, daß ich tun 
soll" (Apg 9, 6). Gebet ist in seinem tiefsten Wesen immer •Antwort", von Gott geforderte, 
christlich gesehen heilsnotwendige Antwort, die als solche unersetzlich ist und von der nie- 
mand dispensiert werden kann. 

Von diesen Voraussetzungen her gesehen gibt das Gebet ein schwer zu lösendes Rätsel 
auf. Warum redet Gott nicht deutlicher? Warum erhält der Mensch so oft keine Antwort, 
mag er noch so sehr in Not sein und noch so inständig gebetet haben? Warum haben darum 
so viele den Eindruck, ihr Gebet gehe ins Ungewisse oder sogar ins Leere, es sei sinnlos? 
Man spricht heute geradezu von einer Krise des Gebetes. Sie hat ihren Grund nicht zuletzt 
darin, daß dem Menschen einer naturwissenschaftlich orientierten, technisierten und säku- 
larisierten Welt Gott und überhaupt geistiges Sein so unwirklich vorkommt. Auch der 
Christ unserer Zeit erlebt Gott • im Vergleich zu früheren Generationen • stärker und 
schmerzlicher als den fernen und schweigenden Gott. 

1. Heilstheologische Betrachtung des Gebetes 

Was die Gebetserfahrung des heutigen Christen oft so belastet, ist im Grund die Erfah- 
rung des gläubigen Menschen aller Zeiten. •Gott, hülle dich nicht in Schweigen, sei nicht 
taub und bleibe nicht still" (Ps 83 [82], 2), fleht verängstigt das von Feinden bedrängte 
alttestamentliche Gottesvolk. Und ein einsamer Beter des Alten Testamentes klagt: •Ich 
rufe dich, Herr, an jedem Tag; meine Hände strecke ich nach dir aus. Tust an den Toten 
du Wunder oder stehen die Schatten wieder auf, dich zu preisen? Erzählt man im Grab von 
deiner Huld, von deiner Treue im Totenreich? ... Warum, Herr, verwirfst du mich, verbirgst 
du vor mir dein Antlitz?" (Ps 88 [87], 10ff.). Selbst Christus scheint am Kreuz eine ähnliche 
Erfahrung gemacht zu haben, wenn er fragend hinausruft: •Mein Gott, mein Gott, warum 
hast du mich verlassen?" (Ps 22 [21], 2). Der Psalmenbeter fährt an dieser Stelle fort: •War- 
um bist du fern meinem Schreien, wenn ich stöhnend dich anflehe? ,Mein Gott', ich rufe es 
bei Tag, du gibst keine Antwort, bei Nacht, ich finde keine Ruhe". 

Die Erfahrung des fernen und schweigenden Gottes beruht nicht auf einer Täuschung; 
sie entspricht einer Wirklichkeit, sie ist echt. Aber sie hat ihren Grund nicht nur im unend- 
lichen Abstand zwischen Gott und Geschöpf, auch nicht nur in der heutigen Situation des 
Menschen und der Welt, sondern letztlich in der Sünde. Ursprünglich, so sagt uns die Offen- 
barung, war Gott leicht zu erkennen. Adam und Eva hatten eine lebendige, ungestörte 
Glaubenserfahrung von der gnadenhaften Gegenwart Gottes in dieser Welt; sie vernahmen 
seine Stimme (Gen 3,3.8) und sprachen so selbstverständlich mit ihm wie Kinder mit ihren 
Eltern. Erst die Sünde hat den Kontakt mit Gott gestört, und zwar in zweifacher Weise: 
1. Die Sünde hat die Menschen der gnadenhaften Gemeinschaft mit Gott beraubt und sie 
auf sich selbst zurückgeworfen. Durch den daraus folgenden Verlust der inneren Harmonie 

* Der Artikel ist ein Vordruck eines demnächst im Patmos-Verlag erscheinenden Sammel- 
werkes, herausgegeben von Michael Schmaus und Alfred L ä p p 1 e , in dem die Haupt- 
begriffe der Theologie und des christlichen Lebens für die Verkündigung entfaltet werden 
sollen. 



Einübung und Weisung 381 

und durch die Leiderfahrung waren sie vollends in ihren Kräften geschwächt. Zwar konnten 
sie auch weiterhin (aufgrund ihrer natürlichen Erkenntnis und aktueller Gnaden) Gott noch 
erkennen, aber aufs Ganze gesehen •haben sie ihn nicht als Gott verherrlicht oder ihm ge- 
dankt; vielmehr wurden sie nichtig in ihren Gedanken, und verfinstert wurde ihr unverstän- 
diges Herz" (Rom 1,21). Gilt das aber auch noch für die Erlösten? Hat ihnen Chri- 
stus nicht in seinem Tod und seiner Auferstehung die Gemeinschaft mit dem Vater wieder- 
geschenkt? Und ist nicht das Gebet der natürlichste Ausdruck dieser Gemeinschaft? Warum 
ist auch für den gläubigen Christen Gott oft so schwer greifbar und darum das Gebet er- 
schwert? Auch hier ist die Antwort: Wegen der Sünde. Sündhafte Haltungen, die trotz des 
Nachlasses der Schuld in der Seele noch zurückbleiben, hindern den Kontakt mit Gott. Sie 
lenken den Blick auf das eigene, selbstsüchtige Ich, machen das Auge des Glaubens für die 
Nähe und das Walten Gottes blind, schwächen die Witterung des Herzens für Gott und das 
Bewußtsein der Verbundenheit mit ihm. 2. Durch die Sünde ist nicht nur der innere, sondern 
auch der äußere Mensch und die Welt im ganzen betroffen. Zeichen dafür sind das Leiden 
(Gen 3, 16ff.), der Tod (Rom 5, 12), die Vergänglichkeit alles Irdischen (Rom 8, 20; 1 Kor 
7, 31) und der von Christus vorausgesagte, von gewaltigen Drangsalen begleitete Unter- 
gang der Welt (Mk 13, 3ff. par.). Sie sind von Gott als Strafgericht über die Welt ver- 
hängt worden. Wenn auch dieses Gericht für die mit Christus Verbundenen ein gnädiges 
Gericht ist, das wohl eine Züchtigung, aber keine Verdammung bedeutet (1 Kor 11,32), so 
können seine Prüfungen das Gebet zunächst sehr erschweren. Denn sie lassen dem Beter Gott 
oft so unnahbar und fern, so fremd und rätselhaft erscheinen. Es gibt in der Welt, die unter 
dem Kreuz steht, eine legitime Not des Beters, die auch Christus erfahren hat. 

Weil die Schwierigkeiten des Gebetes im tiefsten aus der Sünde und ihren Folgen stam- 
men, kann man sie auch nur überwinden, wenn man die Sünde überwindet; denn eben 
dadurch werden die Augen des Herzens immer offener für die Wirklichkeit, die Gegenwart 
und das Handeln Gottes an uns. (Bemühungen, die nur der zeitbedingten Not des Gebetes 
wehren wollen, sind demgegenüber sekundär.) Das aber ist nur möglich durch Christus. Dieser 
hat nicht nur grundsätzlich den Weg zum Vatergott für die Menschen wieder erschlossen 
(Hebr 10,19ff.). Durch die gläubige und liebende Verbundenheit mit ihm wächst dem Chri- 
sten vielmehr auch persönlich das Verlangen und die Fähigkeit zu, mit der Selbstverständ- 
lichkeit eines Kindes • Paulus sagt: •freimütig und voll Vertrauen' (Eph 2, 12) • mit Gott 
zu sprechen. Christus führt zum Vater und zeigt den Vater, weil er selbst im Vater ist und 
den Vater sichtbar macht (Lk 10,22; Joh 14, 7ff.). Wenn daher die Jünger Jesus bitten: 
•Herr, lehre uns beten!" (Lk 11, 1), so ist der Sinn dieser Bitte tiefer, als die Jünger ahnen. 
Denn Jesus lehrt sie nicht nur, •wie Johannes seine Jünger (beten) lehrte" (ebda.); er sagt 
ihnen nicht nur, was sie beten sollen, sondern ermöglicht ihnen erst, daß sie beten können, 
•wie es sich gebührt" (Rom 8, 26). Wenn sie auf sein Geheiß hin Gott mit dem Vaternamen 
rufen, dann wird im Glauben, in der Hoffnung und in der Liebe auch etwas von dem leben- 
dig, was sie aussprechen. Die Neubegründung des Gebetes durch Jesus besteht also nicht 
nur im Vorbild, sondern in einer schöpferischen Tat, die für uns in jenem Gebet sichtbar 
wird, das Jesus selbst während seines irdischen Lebens unaufhörlich verrichtete (Mt 11, 25f.; 
14,23; Mk 1,35; Lk 3, 21; 5,16; 9, 29; 11, 1; 22, 32; 23,34; Joh 11,41f.; 17, 1•26). Denn die- 
ses Gebet war nicht nur sein eigenes. Wo immer er betete, da tat er es als Haupt der neuen 
Menschheit und in ihrem Namen. Stellvertretend für die Brüder hat er •mit lautem Schreien 
und unter Tränen (seinem Vater) Bitten und Flehrufe" vorgetragen und •fand Erhörung 
wegen seiner Gottesfurcht" (Hebr 5, 7). Als einer, der •mit unseren Gebrechen mitfühlt", 
der •in allem gleich uns versucht worden ist, die Sünde ausgenommen" (ebda. 4, 15), ist er 
der von Gott bestellte Hohepriester für die Menschen geworden, um immerdar Fürsprache 
für sie einzulegen (ebda. 7, 25; 8, 1). 

Christliches Gebet (und heilswirksames Gebet überhaupt) ist also nach der Offenbarung 
Anteilnahme am Gebet Jesu. Das kommt am deutlichsten im liturgischen Gebet, vor allem 
im Eucharistiegebet der Heiligen Messe zum Ausdruck. Das liturgische Gebet gibt darum 
nach dem Rundschreiben Pius' XII. .Mediator Dei' die Norm ab für alles christliche Beten. 
Auch das Gebet •in der Kammer" und •im Verborgenen" (Mt 5,6) ist in seinem Grund und 
.seiner Wirksamkeit getragen von dem in der Kirche gegenwärtigen und handelnden Herrn. 



382 Einübung und Weisung 

Nur ein Gebet •im Namen Jesu" (Joh 14, 13f.; 15, 16; 16, 23. 26), d. h. in der Verbundenheit 
mit Jesus, in seinem Auftrag, seiner Kraft und seinem Geist, ist der Erhörung gewiß (Mt 
7, 7ff. par.; Joh 15, 7.16; 16, 23f.). Wer beten lernen und mit seinem Gebet •durch die 
Wolken" dringen will, muß darum ein inniges Verhältnis zu Christus haben. Wer •in Chri- 
stus" lebt, wie Paulus sagt, und Christus vor Augen hat, der braucht nicht mehr zu bitten: 
•Herr, zeige uns den Vater!" (Joh 14, 8), der sieht in allen Dingen und Ereignissen den Vater 
am Werk, auch wenn sie schmerzlich sind und nicht den eigenen Wünschen zusagen. Wo man 
aber Gott begegnet, da wird man auch mit ihm sprechen. Und nur mit Christus kann man den 
fernen und schweigenden Gott ertragen (im Dunkel, im Leid, in der modernen Welt der 
Technik), ohne zu verzagen, ohne die Gewißheit seiner Wirklichkeit und seiner Gegenwart 
zu verlieren. Wo aber der Christ nicht mehr recht zu beten vermag, weil der Horizont des Le- 
bens verstellt zu sein scheint, da betet in ihm der Heilige Geist, der der Geist Christi ist 
(Rom 8, 26). Aus dieser innigen Verbundenheit des christlichen Beters mit Christus kommt 
es auch, daß das Gebet sich ebenso an den Vater wie an Christus richten kann. So wie der rechte 
Schacher, der Jesus buchstäblich vor Augen hat, zu diesem hinüberruft: •Jesus, gedenke mei- 
ner, wenn du mit deinem Reiche kommst! (Lk 23,42), so betet Stephanus im Sterben, ange- 
sichts des geschauten erhöhten Herrn: •Herr Jesus, nimm meinen Geist auf!" (Apg 7, 56. 59). 
Das ist auch in der Liturgie zu beobachten. Sie kennt nicht nur das Gebet zum Vater •durch 
Christus unseren Herrn", sondern auch die direkte Hinwendung zu Christus, so im Kyrie der 
Heiligen Messe oder wenn sie etwa den hl. Laurentius in seinem Martyrium beten läßt: 
•Herr Jesus Christus, Gott von Gott, erbarme dich meiner, deines Knechtes!" (Ant, II. 
Noct). Noch im Himmel wird es so sein. Anbetung und Lobpreis gelten ebenso dem Vater 
wie dem Sohn (GehOffb 5, 12f.). 

Die christliche Lehre vom Gebet darf sich nicht in allgemeinen Darlegungen über das 
Gebet, mögen diese noch so tief sein, erschöpfen, sie muß immer die heilstheologische Tiefe 
des Gebetes zu erschließen suchen. Das Gebet in der Verkündigung muß immer in der 
Verkündigung Christi und seines Heilswerkes seine Mitte haben. 

2. Hinführung zum Gebet 

Die besonderen Schwierigkeiten des Gebetes heute liegen nicht nur in den vielen Quellen 
der Zerfahrenheit, sondern vor allem in dem Mangel an Anknüpfungspunkten für die volle 
Realisierung des Gottesglaubens und der Gottesbegegnung. Der Glaube an das Dasein und 
die Gegenwart Gottes als eines realen Faktors im Leben des einzelnen und in der Geschichte 
• die Voraussetzung jedes echten Gebetes • ist bei vielen Christen schwach entwickelt. Die 
alten Bilder und Symbole, in denen dieser Glaube anschaulich und greifbar wurde, tragen 
nicht mehr. Das gilt insbesondere von den Naturbildern und -Symbolen, etwa in den Psalmen. 
Sie werden wohl als angemessene und erhebende Form empfunden, zumal im Gemeinschafts- 
gebet, aber nicht mehr ursprünglich vollzogen, weil die Natur entzaubert ist und an existen- 
tieller Bedeutung für den einzelnen verloren hat. Aber auch die technischen Dinge sind für 
die Realisierung des Gespräches mit dem lebendigen Gott wenig geeignet (die aus diesem 
Umkreis entstandenen formulierten Gebete der jüngsten Zeit haben fast alle etwas Künst- 
liches an sich); ihnen fehlt das Numinose, das früher einmal im Bewußtsein der Menschen 
die Naturmächte kennzeichnete. Sie sind unpersönlich und tot und erklären sich aus durch- 
schaubaren, kontrollierbaren Ursachenreihen, die der Mensch gesetzt und geknüpft hat. An- 
derseits hat aber die neuzeitliche Entwicklung auch einiges mit sich gebracht, was für die 
Echtheit und Vertiefung des Gebetes nutzbar gemacht werden kann. Dazu gehört vor allem 
das intensivere Erleben der personalen Welt, des Verhältnisses von Ich und Du, oder wenig- 
stens, wo dieses gestört ist, das Verlangen danach. Daran gilt es anzuknüpfen. 

1. Wenn Gott sich in der Welt der Naturwissenschaften und der Technik für viele ver- 
schweigt (für den Naturwissenschaftler selbst mag es, wie manche Zeugnisse beweisen, noch- 
mals anders sein), dann ist das • positiv gesehen • ein Zeichen dafür, daß er weder nach 
Art der Naturkräfte ist noch in erster Linie sich in den Kräften der Natur manifestiert. 
Gott ist personaler Geist, und nur im Geist ist sein Wort zu vernehmen, auch dort, wo es 
durch die sichtbare Schöpfung an uns ergeht. Gott ist größer und anders als diese Welt, er 



Einübung und Weisung 383 

•wohnt nicht in Tempeln, die von Händen gemacht sind", und dennoch •leben wir, bewegen 
wir uns und sind wir in ihm" (Apg 17, 24. 28). Man muß nur still werden und sich ihm hin- 
geben, muß auf sein Wort in der Schrift und in der Lehre der Kirche, auf seine Führung, 
wie sie sich in der Geschichte des eigenen Lebens zeigt, und auf die Stimme des Gewissens 
eingehen, dann kann man ihn und sein Wirken erfahren, seinen Anruf vernehmen, sich seiner 
Gegenwart und seiner Hilfe versichern. Es gibt in unserer Zeit kaum eine so wichtige und 
hilfreiche Voraussetzung für das Gebet wie die innere Erfahrung, die dem Christen zuteil 
wird, wenn er den Glauben an Gottes Dasein und Macht, an seine fürsorgende Liebe und 
Barmherzigkeit wirklich vollzieht. Eine der eindringlichsten Weisen dieses Vollzugs ist die 
Meditation, die nicht ohne Grund gerade heute so sehr empfohlen wird (Anweisungen dazu 
bei R. Guardini, J. B. Lotz, Ph. Dessauer); selbst Kinder sollen auf ihrer Stufe schon dazu an- 
geleitet werden (Kl. Tilmann). Was soll vor allem meditativ eingeübt werden? Am notwen- 
digsten die Gegenwart Gottes, das personale Gegenüber zu Ihm, nicht nur in der Kirche und 
im Gottesdienst, sondern in der gewöhnlichen Welt, in der wir leben, in den Vorkommnissen 
des Alltags, und dies um so mehr, je schmerzlicher die Abwesenheit Gottes in der säkularisier- 
ten Welt von heute empfunden wird. Wo einer Gott als wirklich und als hier und jetzt da- 
seiend weiß, da spricht er auch mit Ihm, und zwar über die Dinge, die jeweils für ihn exi- 
stentiell bedeutsam sind: über die Lebensschwierigkeiten, über das Leid, über die Verzeihung 
der Schuld, über die Anliegen und Fragen, die sich auf die Zukunft beziehen. Besondere An- 
lässe zum Gebet sind also immer die Situationen, in denen der Mensch das Verlangen hat, 
sich auszusprechen, Rat und Hilfe, Liebe, Verständnis und Geborgenheit zu finden: also des 
Versagens, des Mißerfolgs, des Konflikts mit einem anderen Menschen, des Zweifels, der Un- 
sicherheit, der Sorge, der Angst, aber auch der Freude, der Überwindung einer Schwierig- 
keit, der Befreiung von einem Leid und überall dort, wo in der Seele eine spontane Dank- 
barkeit aufsteigt. Je mehr Gott in die Lebensgeschichte eines Menschen eingegangen ist, um 
so selbstverständlicher wird auch das Gebet. 

2. Dennoch bleibt die Grundschwierigkeit des Betens, daß Gott unsichtbar ist und man 
von ihm für gewöhnlich keine unmittelbare und eindeutige Antwort erhält, was um so 
schwerer wiegt, als er den Menschen oft rätselhafte und dunkle Wege führt. Hier hat 
• heilspädagogisch gesehen • Christus seinen Ort. In Ihm ist Gott sichtbar unter uns er- 
schienen. Wer Ihn sieht, der sieht den Vater (Joh 14,9). Als Mensch ist Christus aber auch 
dem Vater gegenübergestanden, hat er zum Vater gebetet wie wir. Und da er •in allem und 
in gleicherweise versucht ward, die Sünde ausgenommen" (Hebr 4, 15), hatte auch er seine 
dunklen Stunden, in denen ihm der Vater weit weg und sein Wille schwer und unverständlich 
schien. Unter beiden Rücksichten ist Christus für uns die große Hilfe und der Lehrmeister des 
Gebetes. Zu ihm kann man aufschauen, wie man zu einem Menschen aufschaut, mit ihm kann 
man sprechen, wie man mit einem Menschen spricht, ihm kann man sich sichtbar zugesellen, 
wenn er betend vor seinem Vater steht. Denn er ist in seiner Kirche und in der Eucharistie 
unter uns gegenwärtig; er wohnt durch den Glauben in unseren Herzen (Eph 3, 17); er ist bei 
uns alle Tage bis ans Ende der Welt (Mt 28, 20). Wer darum das Beten lernen will, muß die 
Gegenwart Christi suchen, mit Christus umgehen, sein Fleisch essen und sein Blut 
trinken, die Geheimnisse seines Lebens und Leidens betrachten, sie im Alltag wiederfinden 
und erneuern. So wie die Jünger sich an Jesus wandten, ihn bei seinem Namen riefen, ihm 
ihr Herz erschlossen und von ihm das Heil erwarteten, so gehören auch die Jesusgebete 
(•Mein Jesus, Barmherzigkeit!", •Seele Christi, heilige mich!", •0 Jesus, all mein Leben 
bist Du ...") zu den unmittelbarsten und selbstverständlichsten Äußerungen des christlichen 
Herzens, wie die Überlieferung bezeugt. Die dabei vorherrschende Vorstellung ist einfach 
die: Er ist da, er ist bei mir, er hat mein Leben auf sich genommen und mit mir geteilt; wer 
darum seinen Namen anruft, wer seine Nähe sucht und seine Hand ergreift, der erfährt Hilfe, 
der ist geborgen und steht im Heil. Dort, wo der im Gebet angerufene Herr eine bestimmte 
Gestalt annimmt, ist es meist der Gekreuzigte oder der Erhöhte (Christkönig). 

3. Zwar ist jeder Mensch durch eine je neue, einmalige und unvertauschbare Erwählung 
zum Heil berufen. Jeder steht darum ganz persönlich, als dieser Mensch, vor dem Antlitz 
Gottes. Aber da Gott das Heil des Menschen wirken wollte, indem er selbst Mensch wurde 
und dadurch die Menschheit als ganze in sich zusammenfaßte, hat der Einzelne zugleich 



384 Einübung und Weisung 

immer nur als Glied der in Christus erlösten und erneuerten Menschheit, des neuen Volkes, 
des himmlischen Gemeinwesens (Phil 3,20), Gemeinschaft mit Gott. Daher die grund- 
legende Bedeutung, die dem Gemeinschaftsgebet im Christentum eignet. (Das Gemeinschafts- 
gebet ist überhaupt erst im Judentum entstanden und von da ins Christentum übergegangen 
[F. Heiler, Das Gebet]; das Heidentum hat es nicht gekannt.) Diese Bedeutung ist aber nicht 
nur heihtheologischer, sondern auch hcihpädagogisdier Art. In der Gemeinschaft der Mit- 
betenden realisiert der Einzelne am leichtesten die Wirklichkeit und Gegenwart Gottes. Sein 
Glaube ist getragen vom Zeugnis der anderen. Damit erhält aber auch das Gebet für sein 
Bewußtsein einen Wirklichkeitscharakter, der ihm in diesem Maße vielleicht nicht zukäme, 
wenn er nur auf die Kraft seines eigenen Herzens angewiesen wäre. Dieser Wirklichkeits- 
charakter wird noch dadurch verstärkt, daß es sich beim jüdischen und christlichen Gemein- 
schaftsgebet für gewöhnlich um ein Gebet innerhalb des Kultes handelt. Die betende Gemein- 
schaft des Volkes ist zugleich Opfergemeinschaft. Gebet und Opfer werden darum im AT 
häufig zusammengenannt (Ps 50 [49] 14; 56 [55] 13; 66 [65] 13; Jer 17,26; Am 4,5), und 
auch im Christentum kommt der liturgischen Erneuerung eine große Bedeutung für die Ge- 
betserziehung des heutigen Christen zu. Die dem Beter durch das Gemeinschaftsgebet zu- 
strömende Kraft beschränkt sich aber nicht auf das liturgische Gebet allein; sie eignet jedem 
gemeinsam gesprochenen Gebet, dem gemeinsamen Rosenkranz ebenso wie dem Gebet der 
Ehegatten und dem Familiengebet. Auf ein solches Gebet trifft in besonderer Weise das 
Herrenwort zu: •Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, da bin ich mitten 
unter ihnen" (Mt 18, 20). 

4. Eine letzte Hinführung zum Gebet ist das Beispiel großer Beter aller Zeiten. Wie Abra- 
ham, Jakob und Moses mit Gott gerungen, Elias, Jeremias oder Job ihm ihre Not geklagt, 
David und das in die Gefangenschaft geführte Volk ihm ihre Schuld bekannt und vor ihm 
geweint haben, ist für alle Nachfahren im Glauben vorbildhaft. Das gleiche gilt für die neu- 
testamentlichen Beter: für Petrus, Paulus und Johannes auf Patmos, für den rechten Schacher, 
den Hauptmann unter dem Kreuz und für Stephanus im Augenblick des Todes. Sie alle waren 
vom Wort Gottes und von der Person Christi getroffen und haben ihre Existenz im Gebet 
eingesetzt. Seitdem reißt die Kette der Beter in der Kirche nicht mehr ab. Sie sind mit den 
großen Liebenden und Leidenden und mit den Märtyrern die eigentlichen Zeugen für das 
Dasein Gottes und die Glaubwürdigkeit der Botschaft Jesu. Der einzige Pfarrer von Ars 
hat durch sein Gebet mehr Menschen zu Gott geführt als viele andere durch noch so kluge 
und wirkungsvolle Predigten. Überall dort, wo ein gläubiger Mensch sich mit seinem Her- 
zen, mit seiner ganzen Person betend an Gott wendet, da öffnet er zugleich auch anderen den 
Zugang zum Gebet, und wäre es auch nur jener elfjährige Neger junge aus New Orleans, von 
dem folgendes Gebet berichtet wird: •Herr, warum machst du den furchtbaren Verfolgungen 
und Streitigkeiten kein Ende? Warum legst du nicht Liebe in das Herz der Politiker und 
Verstand in die Köpfe ihrer Anhänger? Laß mich, o Herr, groß und klug und gut und mäch- 
tig werden. Dann werde ich versuchen, die Weißen davon abzubringen, uns wie Ungeziefer 
zu behandeln und uns aus ihren Häusern und Bussen und Schulen und Kinos auszusperren ..." 
(KatBl 86 [1961] Augustheft 363). Solche, dem Leben entnommene Gebete sind echter und 
überzeugender als die meisten Gebete neuerer Gebetbücher, die unbedingt modern sein 
wollen. 

Das Gebet verlangt auch den Gebetsraum, vor allem den inneren. Die heutige chaotisch 
bewegte Welt bietet ihn oft nicht. Da gilt es wenigstens für sich selbst eine heile Welt zu 
haben, die vorgegebene Welt zu ordnen und aus dem Glauben sinnvoll zu machen, eine Auf- 
gabe, die hier nur angedeutet werden kann, deren Bewältigung aber die unbedingte Voraus- 
setzung für ein gutes Gebet ist. Fr. W. 




