380 Einiibung und Weisung
Das christliche Gebet in Lehre und Verkiindigung*

Gebet ist nicht nur innere Sammlung, kein blofes Nachdenken iiber Gott, nicht in erster
Linie ein Gefiihl der Andadht, ein religidses Erlebnis, ein Ergriffensein, sondern die per-
sonale Hinwendung zu Gott (Begegnung mit Gott, ,Wandel mit Gott“ [Gen 17, 1], Ge-
spriich mit Gott), in formulierten oder in rein inneren (geistigen) Worten. Der dialogische
Charakter ist ihm wesentlich. Es realisiert aber nicht nur den blof} intellektuellen Glauben
an einen persénlichen Gott, mit dem man trotz seiner Unsichtbarkeit und Transzendenz in
Kontakt treten kann, sondern die totale Bezogenheit auf diesen Gott, die Abhingigkeit
von ihm und die Hinordnung auf ihn, das Angesprochensein von ihm und das Verfiigtsein
durch ihn. Es hat darum seine Initiative letztlich nicht im Menschen, so sehr es, psychologisch
gesehen, von diesem ausgehen mag, sondern im ,Wort* des Schépfer- und Erlésergottes.
Das Urgebet des von Gott angesprochenen Menschen lautet: ,Hier bin ich! Du hast mich ge-
rufen. Rede Herr, dein Knedht hért® (1 Sam 3, 5.9) oder: ,Herr, was willst du, daf ich tun
soll“ (Apg 9, 6). Gebet ist in seinem tiefsten Wesen immer ,Antwort*, von Gott geforderte,
christlich gesehen heilsnotwendige Antwort, die als solche unersetzlich ist und von der nie-
mand dispensiert werden kann.

Von diesen Voraussetzungen her gesehen gibt das Gebet ein schwer zu 13sendes Ratsel
auf. Warum redet Gott nicht deutlicher? Warum erhilt der Mensch so oft keine Antwort,
mag er noch so sehr in Not sein und noch so instindig gebetet haben? Warum haben darum
so viele den Eindrudk, ibr Gebet gehe ins Ungewisse oder sogar ins Leere, es sei sinnlos?
Man spricht heute geradezu von einer Krise des Gebetes. Sie hat ihren Grund nicht zuletzt
darin, dafl dem Menschen einer naturwissenschaftlich orientierten, technisierten und saku-
larisierten Welt Gott und iiberhaupt geistiges Sein so unwirklich vorkommt. Auch der
Christ unserer Zeit erlebt Gott — im Vergleich zu fritheren Generationen — starker und
schmerzlicher als den fernen und schweigenden Gott.

1. Heilstheologische Betrachtung des Gebetes

Was die Gebetserfahrung des heutigen Christen oft so belastet, ist im Grund die Erfah-
rung des gliubigen Menschen aller Zeiten. ,Gott, hiille dich nicht in Schweigen, sei nicht
taub und bleibe nicht still* (Ps 83 [82],2), fleht veridngstigt das von Feinden bedringte
alttestamentliche Gottesvolk. Und ein einsamer Beter des Alten Testamentes klagt: ,Ich
rufe dich, Herr, an jedem Tag; meine Hinde strecke ich nach dir aus. Tust an den Toten
du Wunder oder stehen die Schatten wieder auf, dich zu preisen? Erzdhlt man im Grab von
deiner Huld, von deiner Treue im Totenreich? . .. Warum, Herr, verwirfst du mich, verbirgst
du vor mir dein Antlitz? (Ps 88 [87], 10ff.). Selbst Christus scheint am Kreuz eine dhnliche
Erfahrung gemacht zu haben, wenn er fragend hinausruft: ,Mein Gott, mein Gott, warum
hast du mich verlassen?“ (Ps 22 [21], 2). Der Psalmenbeter fahrt an dieser Stelle fort: ,War-
um bist du fern meinem Schreien, wenn ich stéhnend dich anflehe? Mein Gott', ich rufe es
bei Tag, du gibst keine Antwort, bei Nacht, ich finde keine Ruhe“.

Die Erfahrung des fernen und schweigenden Gottes beruht nicht auf einer Tauschung;
sie entspricht einer Wirklichkeit, sie ist echt. Aber sie hat ihren Grund nicht nur im unend-
lichen Abstand zwischen Gott und Geschépf, auch nicht nur in der heutigen Situation des
Menschen und der Welt, sondern letztlich in der Siinde. Urspriinglich, so sagt uns die Offen-
barung, war Gott leicht zu erkennen. Adam und Eva hatten eine lebendige, ungestérte
Glaubenserfahrung von der gnadenhaften Gegenwart Gottes in dieser Welt; sie vernahmen
seine Stimme (Gen 8, 8.8) und sprachen so selbstverstindlich mit ihm wie Kinder mit ihren
Eltern. Erst die Siinde hat den Kontakt mit Gott gestort, und zwar in zweifacher Weise:
1. Die Siinde hat die Menschen der gnadenhaften Gemeinschaft mit Gott beraubt und sie
auf sich selbst zuriikgeworfen. Durch den daraus folgenden Verlust der inneren Harmonie

* Der Artikel ist ein Vordrud eines demnichst im Patmos-Verlag erscheinenden Sammel-
werkes, berausgegeben von Michael Schmaus und Alfred Lapple, in dem die Haupt-
belglriffe der Theologie und des christlichen Lebens fiir die Verkiindigung entfaltet werden
sollen.



Eingibung und Weisung 381

und durch die Leiderfahrung waren sie vollends in ihren Kriften geschwacht. Zwar konnten
sie auch weiterhin (aufgrund ihrer natiirlichen Erkenntnis und aktueller Gnaden) Gott noch
erkennen, aber aufs Ganze gesehen ,haben sie ihn nicht als Gott verherrlicht oder ihm ge-
dankt; vielmehr wurden sie nichtig in ihren Gedanken, und verfinstert wurde ihr unverstén-
diges Herz“ (Rom1,21). Gilt das aber auch noch fir die Erlésten? Hat ihnen Chri-
stus nicht in seinem Tod und seiner Auferstechung die Gemeinschaft mit dem Vater wieder-
geschenkt? Und ist nicht das Gebet der natiirlichste Ausdruck dieser Gemeinschaft? Warum
ist auch fiir den gliubigen Christen Gott oft so schwer greifbar und darum das Gebet er-
schwert? Auch hier ist die Antwort: Wegen der Siinde. Siindhafte Haltungen, die trotz des
Nadchlasses der Schuld in der Seele noch zuriikbleiben, hindern den Kontakt mit Gott. Sie
lenken den Blick auf das eigene, selbstsiichtige Ich, machen das Auge des Glaubens fiir die
Nihe und das Walten Gottes blind, schwichen die Witterung des Herzens fir Gott und das
Bewufltsein der Verbundenheit mit ihm. 2. Durch die Siinde ist nicht nur der innere, sondern
auch der dufiere Mensch und die Welt im ganzen betroffen. Zeichen dafiir sind das Leiden
(Gen 8, 16ff), der Tod (Rom 5, 12), die Verginglichkeit alles Irdischen (Rém 8, 20; 1 Kor
7,81) und der von Christus vorausgesagte, von gewaltigen Drangsalen begleitete Unter-
gang der Welt (Mk 13, 3ff. par.). Sie sind von Gott als Strafgericht dber die Welt ver-
hingt worden. Wenn auch dieses Geridht fiir die mit Christus Verbundenen ein gnidiges
Gericht ist, das wohl eine Ziichtigung, aber keine Verdammung bedeutet (1 Kor 11, 32), so
konnen seine Priifungen das Gebet zunichst sehr erschweren. Denn sie lassen dem Beter Gott
oft so unnahbar und fern, so fremd und ritselhaft erscheinen. Es gibt in der Welt, die unter
dem Kreuz steht, eine legitime Not des Beters, die auch Christus erfahren hat.

Weil die Schwierigkeiten des Gebetes im tiefsten aus der Siinde und ihren Folgen stam-
men, kann man sie auch nur itberwinden, wenn man die Siinde iiberwindet; denn eben
dadurch werden die Augen des Herzens immer offener fiir die Wirklichkeit, die Gegenwart
und das Handeln Gottes an uns. (Bemithungen, die nur der zeitbedingten Not des Gebetes
wehren wollen, sind demgegeniiber sekundar.) Das aber ist nur mdglich durch Christus. Dieser
hat nicht nur grundsitzlich den Weg zum Vatergott fiir die Menschen wieder erschlossen
{Hebr 10, 194f.). Durch die gliubige und liebende Verbundenheit mit ihm wéchst dem Chri-
sten vielmehr auch persénlich das Verlangen und die Fihigkeit zu, mit der Selbstverstind- -
lichkeit eines Kindes — Paulus sagt: ,freimiitig und voll Vertrauen“ (Eph 2, 12) — mit Gott
zu sprechen. Christus fithrt zum Vater und zeigt den Vater, weil er selbst im Vater ist und
den Vater sichtbar macht (Lk 10, 22; Joh 14, 7ff.). Wenn daher die Jiinger Jesus bitten:
,Herr, lehre uns beten!® {(Lk 11, 1), so ist der Sinn dieser Bitte tiefer, als die Jiinger ahnen.
Denn Jesus lehrt sie nicht nur, ,wie Johannes seine Jinger (beten) lehrte® (ebda.); er sagt
ihnen nicht nur, was sie beten sollen, sondern erméglicht ihnen erst, daff sie beten konnen,
,wie es sich gebiihrt* (R6m 8, 26). Wenn sie auf sein Geheifl hin Gott mit dem Vaternamen
rufen, dann wird im Glauben, in der Hoffnung und in der Liebe auch etwas von dem leben-
dig, was sie aussprechen. Die Neubegriindung des Gebetes durch Jesus besteht also nicht
nur im Vorbild, sondern in einer schopferischen Tat, die fir uns in jenem Gebet sichtbar
‘wird, das Jesus selbst wihrend seines irdischen Lebens unaufhérlich verrichtete (Mt 11, 251.;
14,23; Mk 1, 85; Lk 8, 21; 5,16; 9,29; 11, 1; 22, 32; 23, 34; Joh 11, 41f.; 17, 1—26). Denn die-
ses Gebet war nicht nur sein eigenes. Wo immer er betete, da tat er es als Haupt der neuen
Menschheit und in ihrem Namen. Stellvertretend fiir die Briider hat er ,mit lautem Schreien
und unter Trinen (seinem Vater) Bitten und Flehrufe® vorgetragen und ,fand Erhérung
wegen seiner Gottesfurcht* (Hebr 5, 7). Als einer, der ,mit unseren Gebrechen mitfihlt®,
der ,in allem gleich uns versucht worden ist, die Siinde ausgenommen® (ebda. 4, 15), ist er
der von Gott bestellte Hohepriester fiir die Menschen geworden, um immerdar Fiirsprache
fiir sic cinzulegen (ebda. 7, 25; 8, 1).

Christliches Gebet (und heilswirksames Gebet iberhaupt) ist also nach der Offenbarung
Anteilnahme am Gebet Jesu. Das kommt am deutlichsten im liturgischen Gebet, vor allem
im Eucharistiegebet der Heiligen Messe zum Ausdruck. Das liturgische Gebet gibt darum
nach dem Rundschreiben Pius® X1I. Mediator Dei die Norm ab fir alles christliche Beten.
Auch das Gebet ,in der Kammer*“ und ,im Verborgenen® (Mt 5, 6) ist in seinem Grund und
.seiner Wirksamkeit getragen von dem in der Kirche gegenwirtigen und handelnden Herrn.



382 Einiibung und Weisung

Nur ein Gebet ,im Namen Jesu® (Joh 14, 13f.; 15, 16; 16, 23. 26), d.h. in der Verbundenheit
mit Jesus, in seinem Auftrag, seiner Kraft und seinem Geist, ist der Erhorung gewifl (Mt
7, 8. par.; Joh 15,7.16; 16, 23f). Wer beten lernen und mit seinem Gebet ,durch die
Wolken“ dringen will, mufl darum ein inniges Verhaltnis zu Christus haben. Wer ,in Chri-
stus“ lebt, wie Paulus sagt, und Christus vor Augen hat, der braucht nicht mehr zu bitten:
»Herr, zeige uns den Vater!“ (Joh 14, 8), der sicht in allen Dingen und Ereignissen den Vater
am Werk, auch wenn sie schmerzlich sind und nicht den eigenen Wiinschen zusagen. Wo man
aber Gott begegnet, da wird man auch mit ihm sprechen. Und nur mit Christus kann man den
fernen und schweigenden Gott ertragen (im Dunkel, im Leid, in der modernen Welt der
Technik), ohne zu verzagen, ohne die Gewiflheit seiner Wirklichkeit und seiner Gegenwart
zu verlieren. Wo aber der Christ nicht mehr recht zu beten vermag, weil der Horizont des Le-
bens verstellt zu sein scheint, da betet in ihm der Heilige Geist, der der Geist Christi ist
(Rém 8, 26). Aus dieser innigen Verbundenheit des christlichen Beters mit Christus kommt
es auch, dafl das Gebet sich ebenso an den Vater wie an Christus richten kann. So wie der rechte
Schicher, der Jesus buchstdblich vor Augen hat, zu diesém hiniiberruft: ,Jesus, gedenke mei-
ner, wenn du mit deinem Reiche kommst! (Lk 23, 42), so betet Stephanus im Sterben, ange-
sichts des geschauten erhohten Herrn: ,Herr Jesus, nimm meinen Geist auf!“ (Apg 7, 56. 59).
Das ist auch in der Liturgie zu beobachten. Sie kennt nicht nur das Gebet zum Vater ,durch
Christus unseren Herrn, sondern auch die direkte Hinwendung zu Christus, so im Kyrie der
Heiligen Messe oder wenn sie etwa den hl. Laurentius in seinem Martyrium beten 1dfit:
»Herr Jesus Christus, Gott von Gott, erbarme dich meiner, deines Knechtes!“ (Ant., 1I.
Noct.). Noch im Himmel wird es so sein. Anbetung und Lobpreis gelten ebenso dem Vater
wie dem Sohn (GehOffb 5, 12f.).

Die dhristliche Lehre vom Gebet darf sich nicht in allgemeinen Darlegungen iiber das
Gebet, mogen diese noch so tief sein, erschépfen, sie mufl immer die heilstheologische Tiefe
des Gebetes zu erschliefen suchen. Das Gebet in der Verkiindigung mufl immer in der
Verkiindigung Christi und seines Heilswerkes seine Mitte haben.

2. Hinfiihrung zum Gebet

Die besonderen Schwierigkeiten des Gebetes heute liegen nicht nur in den vielen Quellen
der Zerfahrenheit, sondern vor allem in dem Mangel an Ankniipfungspunkten fiir die volle
Realisierung des Gottesglaubens und der Gottesbegegnung. Der Glaube an das Dasein und
die Gegenwart Gottes als eines realen Faktors im Leben des einzelnen und in der Geschichte
— die Voraussetzung jedes echten Gebetes — ist bei vielen Christen schwach entwickelt. Die
alten Bilder und Symbole, in denen dieser Glaube anschaulich und greifbar wurde, tragen
nicht mehr. Das gilt insbesondere von den Naturbildern und -symbolen, etwa in den Psalmen.
Sie werden wohl als angemessene und erhebende Form empfunden, zumal im Gemeinschafts-
gebet, aber nicht mehr urspriinglich vollzogen, weil die Natur entzaubert ist und an existen-
tieller Bedeutung fiir den einzelnen verloren hat. Aber auch die technischen Dinge sind fir
die Realisicrung des Gespriches mit dem lebendigen Gott wenig geeignet (die aus diesem
Umkreis entstandenen formulierten Gebete der jiingsten Zeit haben fast alle etwas Kiinst-
liches an sich); ihnen fehlt das Numinose, das frither einmal im Bewufltsein der Menschen
die Naturmichte kennzeichnete. Sie sind unpersonlich und tot und erkldren sich aus durch-
schaubaren, kontrollierbaren Ursachenreihen, die der Mensch gesetzt und gekniipft hat. An-
derseits hat aber die neuzeitliche Entwicklung auch einiges mit sich gebracht, was fiir die
Echtheit und Vertiefung des Gebetes nutzbar gemacht werden kann. Dazu gehort vor allem
das intensivere Erleben der personalen Welt, des Verhiltnisses von Ich und Du, oder wenig-
stens, wo dieses gestort ist, das Verlangen danach. Daran gilt es anzukniipfen.

1. Wenn Gott sich in der Welt der Naturwissenschaften und der Technik fur viele ver-
schweigt (fiir den Naturwissenschaftler selbst mag es, wie manche Zeugnisse beweisen, noch-
mals anders sein), dann ist das — positiv gesehen — ein Zeichen dafiir, dafl er weder nach
Art der Naturkrafte ist noch in erster Linie sich in den Kriften der Natur manifestiert.
Gott ist personaler Geist, und nur im Geist ist sein Wort zu vernehmen, auch dort, wo es
durch die sichtbare Schopfung an uns ergeht. Gott ist grofler und anders als diese Welt, er



Einiibung und Weisung 383

»wohnt nicht in Tempeln, die von Hinden gemacht sind“, und dennoch ,leben wir, bewegen
wir uns und sind wir in ihm“ (Apg 17, 24. 28). Man muf} nur still werden und sich ihm hin-
geben, muf} auf sein Wort in der Schrift und in der Lehre der Kirche, auf seine Fihrung,
wie sie sich in der Geschichte des eigenen Lebens zeigt, und auf die Stimme des Gewissens
eingehen, dann kann man ihn und sein Wirken erfahren, seinen Anruf vernehmen, sich seiner
Gegenwart und seiner Hilfe versichern. Es gibt in unserer Zeit kaum eine so wichtige und
hilfreiche Voraussetzung fir das Gebet wie die innere Erfahrung, die dem Christen zuteil
wird, wenn er den Glauben an Gottes Dasein und Macht, an seine fiirsorgende Liebe und
Barmherzigkeit wirklich vollzieht. Eine der eindringlichsten Weisen dieses Vollzugs ist die
Meditation, die nicht ohne Grund gerade heute so sehr empfohlen wird (Anweisungen dazu
bei R. Guardini, J. B. Lotz, Ph. Dessauer); selbst Kinder sollen auf ihrer Stufe schon dazu an-
geleitet werden (KI. Tilmann). Was soll vor allem meditativ eingeiibt werden? Am notwen-
digsten die Gegenwart Gottes, das personale Gegeniiber zu Thm, nicht nur in der Kirche und
im Gottesdienst, sondern in der gewShnlichen Welt, in der wir leben, in den Vorkommnissen
des Alltags, und dies um so mehr, je schmerzlicher die Abwesenheit Gottes in der sidkularisier-
ten Welt von heute empfunden wird. Wo eciner Gott als wirklich und als hier und jetzt da-
seiend weif}, da spricht er auch mit Thm, und zwar iber die Dinge, die jeweils fiir ihn exi-
stentiell bedeutsam sind: diber die Lebensschwierigkeiten, {iber das Leid, iiber die Verzeihung
der Schuld, iiber die Anliegen und Fragen, die sich auf die Zukunft beziehen. Besondere An-
ldsse zum Gebet sind also immer die Situationen, in denen der Mensch das Verlangen hat,
sich auszusprechen, Rat und Hilfe, Liebe, Verstindnis und Geborgenheit zu finden: also des
Versagens, des Miflerfolgs, des Konflikts mit einem anderen Menschen, des Zweifels, der Un-
sicherheit, der Sorge, der Angst, aber anch der Freude, der Uberwindung einer Schwierig-
keit, der Befreiung von einem Leid und iiberall dort, wo in der Seele eine spontane Dank-
barkeit aufsteigt. Je mehr Gott in die Lebensgeschichte eines Menschen eingegangen ist, um
so selbstverstandlicher wird auch das Gebet. '

2. Dennoch bleibt die Grundschwierigkeit des Betens, daf Gott unsichtbar ist und man
von ihm fir gewohnlich keine unmittelbare und eindeutige Antwort erhalt, was um so
schwerer wiegt, als er den Menschen oft ritselhafte und dunkle Wege fithrt. Hier hat
— heilspidagogisch gesehen — Christus seinen Ort. In Thm ist Gott sichtbar unter uns er-
schienen. Wer Thn sieht, der sicht den Vater (Joh 14, 9). Als Mensch ist Christus aber auch
dem Vater gegeniibergestanden, hat er zum Vater gebetet wie wir. Und da er ,in allem und
in gleicher Weise versucht ward, die Siinde ausgenommen® (Hebr 4, 15), hatte auch er seine
dunklen Stunden, in denen ihm der Vater weit weg und sein Wille schwer und unverstindlich
schien. Unter beiden Riicksichten ist Christus fiir uns die grofle Hilfe und der Lehrmeister des
Gebetes. Zu ihm kann man aufschauen, wie man zu einem Menschen aufschaut, mit ihm kann
man sprechen, wie man mit einem Menschen spricht, ihm kann man sich sichtbar zugesellen,
wenn er betend vor seinem Vater steht. Denn er ist in seiner Kirche und in der Eucharistie
unter uns gegenwartig; er wohnt durch den Glauben in unseren Herzen (Eph 3, 17); er ist bei
uns alle Tage bis ans Ende der Welt (Mt 28, 20). Wer darum das Beten lernen will, muf} die
Gegenwart Christi suchen, mit Christus umgehen, sein Fleisch essen und sein Blut
trinken, die Geheimnisse seines Lebens und Leidens betrachten, sie im Alltag wiederfinden
und erneuern. So wie die Jiinger sich an Jesus wandten, ihn bei seinem Namen riefen, ihm
ihr Herz erschlossen und von ihm das Heil erwarteten, so gehéren auech die Jesusgebete
(»Mein Jesus, Barmherzigkeit!“, ,Seele Christi, heilige mich!“, ,O Jesus, all mein Leben
bist Du...”) zu den unmittelbarsten und selbstverstindlichsten Auflerungen des christlichen
Herzens, wie die Uberlieferung bezeugt. Die dabei vorherrschende Vorstellung ist einfach
die: Er ist da, er ist bei mir, er hat mein Leben auf sich genommen und mit mir geteilt; wer
darum seinen Namen anruft, wer seine Nihe sucht und seine Hand ergreift, der erfihrt Hilfe,
der ist geborgen und steht im Heil. Dort, wo der im Gebet angerufene Herr cine bestimmte
Gestalt annimmt, ist es meist der Gekreuzigte oder der Erhshte (Christkonig).

8. Zwar ist jeder Mensch durch eine je neue, einmalige und unvertauschbare Erwihlung
zum Heil berufen. Jeder steht darum ganz persénlich, als dieser Mensch, vor dem Antlitz
Gottes. Aber da Gott das Heil des Menschen wirken wollte, indem er selbst Mensch wurde
und dadurch die Menschheit als ganze in sich zusammenfafite, hat der Einzelne zugleich



384 Einiibung und Weisung

immer nur als Glied der in Christus erlésten und erneuerten Menschheit, des neuen Volkes,
des himmlischen Gemeinwesens (Phil 3,20), Gemeinschaft mit Gott. Daher die grund-
legende Bedeutung, die dem Gemeinschaftsgebet im Christentum eignet. (Das Gemeinschafts-
gebet ist {iberhaupt erst im Judentum entstanden und von da ins Christentum iibergegangen
[F. Heiler, Das Gebet]; das Heidentum hat es nicht gekannt.) Diese Bedeutung ist aber nicht
nur heilstheologischer, sondern auch heilspiddagogischer Art. In der Gemeinschaft der Mit-
betenden realisiert der Einzelne am leichtesten die Wirklichkeit und Gegenwart Gottes. Sein
Glaube ist getragen vom Zeugnis der anderen. Damit erhdlt aber auch das Gebet fiir sein
BewufBitsein einen Wirklichkeitscharakter, der ihm in diesem Mafle vielleicht nicht zukime,
wenn er nur auf die Kraft seines eigenen Herzens angewiesen wire. Dieser Wirklichkeits-
charakter wird noch dadurch verstirkt, dafl es sich beim jidischen und christlichen Gemein-
schaftsgebet fiir gewdhnlich um ein Gebet innerhalb des Kultes handelt. Die betende Gemein-
schaft des Volkes ist zugleich Opfergemeinschaft. Gebet und Opfer werden darum im AT
hiufig zusammengenannt (Ps 50 [49] 14; 56 [55] 13; 66 [65] 13; Jer 17,26; Am 4, 5), und
auch im Christentum kommt der liturgischen Erneuerung eine grofie Bedeutung fiir die Ge-
betserzichung des heutigen Christen zu. Die dem Beter durch das Gemeinschaftsgebet zu-
strémende Kraft beschrinkt sich aber nicht auf das liturgische Gebet allein; sie eignet jedem
gemeinsam gesprochenen Gebet, dem gemeinsamen Rosenkranz ebenso wie dem Gebet der
Ehegatten und dem Familiengebet. Auf ein solches Gebet trifft in besonderer Weise das
Herrenwort zu: ,Wo zwei oder drei in meinem Namen versammelt sind, da bin ich mitten
unter ihnen® (Mt 18, 20).

4. Eine letzte Hinfiihrung zum Gebet ist das Beispiel grofier Beter aller Zeiten. Wie Abra-
ham, Jakob und Moses mit Gott gerungen, Elias, Jeremias oder Job ihm ihre Not geklagt,
David und das in die Gefangenschaft gefithrte Volk ihm ihre Schuld bekannt und vor ihm
geweint haben, ist fiir alle Nachfahren im Glauben vorbildhaft. Das gleiche gilt fiir die neu-
testamentlichen Beter: fiir Petrus, Paulus und Johannes auf Patmos, fiir den rechten Schicher,
den Hauptmann unter dem Kreuz und fiir Stephanus im Augenblick des Todes. Sie alle waren
vom Wort Gottes und von der Person Christi getroffen und haben ihre Existenz im Gebet
eingesetzt. Seitdem reifit die Kette der Beter in der Kirche nicht mehr ab. Sie sind mit den
groflen Liebenden und Leidenden und mit den Martyrern die eigentlichen Zeugen fiir das
Dasein Gottes und die Glaubwiirdigkeit der Botschaft Jesu. Der cinzige Pfarrer von Ars
hat durch sein Gebet mehr Menschen zu Gott gefiihrt als viele andere durch noch so kluge
und wirkungsvolle Predigten. Uberall dort, wo ein gliubiger Mensch sich mit seinem Her-
zen, mit seiner ganzen Person betend an Gott wendet, da 6ffnet er zugleich auch anderen den
Zugang zum Gebet, und wire es auch nur jener elfjihrige Negerjunge aus New Orleans, von
dem folgendes Gebet berichtet wird: ,Herr, warum machst du den furchtbaren Verfolgungen
und Streitigkeiten kein Ende? Warum legst du nicht Liebe in das Herz der Politiker und
Verstand in die Kopfe ihrer Anhinger? Laf mich, o Herr, grof und klug und gut und méch-
tig werden. Dann werde ich versuchen, die Weiflen davon abzubringen, uns wie Ungeziefer
zu behandeln und uns aus ihren Hiusern und Bussen und Schulen und Kinos auszusperren .. .“
(KatB1 86 [1961] Augustheft 363). Solche, dem Leben entnommene Gebete sind echter und
fiberzeugender als die meisten Gebete neuerer Gebetbiicher, die unbedingt modern sein
wollen.

Das Gebet verlangt auch den Gebetsraum, vor allem den inneren. Die heutige chaotisch
bewegte Welt bietet ihn oft nicht. Da gilt es wenigstens fiir sich selbst eine heile Welt zu
haben, die vorgegebene Welt zu ordnen und aus dem Glauben sinnvoll zu machen, cine Auf-
gabe, die hier nur angedeutet werden kann, deren Bewiltigung aber die unbedingte Voraus-
setzung fir ein gutes Gebet ist. Fr. .






