
LITERATUR    BERICHT 

Zu einer neuen Geschichte der christlichen Frömmigkeit 

Mit Freude vernimmt man, daß in Frankreich eine neue Geschichte der christlichen Fröm- 
migkeit im Erscheinen begriffen ist. Seit den vier Bänden von Pourrat, La Spirituality chre- 
tienne, Paris (1918ff.), sind Jahrzehnte emsiger Forschung und neuer Fragestellungen ins 
Land gegangen. Das neue Werk, auf drei Bände berechnet, ist auf vier Verfasser verteilt; 
den Oratorianer Louis B o u y e r, der an allen drei Bänden mitarbeitet, die Benediktiner 
Jean L e c 1 e r c q und Francois Vandenbroucke (Bd. II) und den Weltpriester C o g - 
net (Bd. III). Bisher liegen zwei Bände vor. 

Den ersten Band hat L. B o u y e r allein verfaßt1. Er hat zwei Teile. Im ersten Teil •Die 
christlichen Anfänge" (19•208) spricht der Vf. vom Vermächtnis des Judentums (19•56), von 
der Botschaft Jesu (57•83), von der Urkirche und von Paulus, den Synoptikern, den johan- 
neischen Schriften und den anderen neutestamentlichen Briefen; im zweiten Teil über •Die 
Patristik" lesen wir von der ersten nachapostolischen Zeit (211•237), von Martyrium (238 
bis 261), christlicher Gnosis und Hellenismus (262•291), ihrer Entwicklung bis zu Irenäus 
(292•314), Klemens von Alexandrien (315•337), Origenes (338•367), von den Anfängen 
des Mönchtums (368•399), den Kappadoziern (400•442), Ps.-Makarius und Evagrius Ponti- 
kus (443•472), Ps.-Dionys (473•503), verschiedenen Strömungen (504•541), Ambrosius, 
Hieronymus, Augustinus (542•586) und dem lateinischen Mönchtum bis zu Gregor (587 
bis 617). 

Wenn ein einzelner eine solche Fülle des Stoffes darstellen will, so ist das mutig; man wird 
von vornherein damit rechnen müssen, daß Spezialisten manches zu berichtigen finden. An- 
dererseits ergeben sich Vorteile, die in einer Teamarbeit schwer zu erreichen sind; dieser Ver- 
such einer Gesamtschau bleibt nicht in einer Aufzählung von Daten und Fakten stecken, son- 
dern zeigt die geschichtliche Entwicklung von einer einheitlichen Grundanschauung aus, und 
das tut er zudem in einer sehr lebendigen und persönlichen Sprache. Dies Buch ist nicht 
langweilig. 

Gerade aber weil es persönliche Stellungnahme sein will, hat es ein Recht auf klare Ant- 
wort; und sowohl zur Grundanschauung wie zur geschichtlichen Darstellung ist einiges zu 
sagen, wobei wir uns auf den patristischen Teil beschränken. Zunächst zur Geschichtsdar- 
stellung. Sie setzt Akzente, bewußt und mit gutem Recht. Ob sie aber richtig gesetzt sind? 
Zuerst: das Buch will immer wieder das •jüdische Vermächtnis" im Christentum aufzeigen; 
und darin wird man ihm • gegenüber einer zu starken Betonung hellenistischer Einflüsse • 
weithin zustimmen dürfen. Ein zweites: die Vorliebe des Verfassers gilt den Alexandrinern; 
auch hier ist manches Bedenkenswerte über ihr Verhältnis zum Neuplatonismus und über 
ihre Verdienste in der Entwicklung christlicher Frömmigkeit gesagt. Jedoch, die Gewichte 
sind zu ungleich verteilt. Über Synesius von Kyrene (der sich nach Altaner •niemals zu einem 
vollen Christentum durchgerungen hat") finden wir drei Seiten des Lobes (536•538); die Sy- 
rer hingegen müssen mit ein paar Sätzen zufrieden sein (398 und 510), wobei auf Ephräm 
nicht ganz drei Zeilen eines Nebensatzes fallen. Warum Chrysostomus als Lehrer der Eucha- 
ristie gefeiert wird, kann man in der Darstellung über ihn (525•536) nicht entdecken. Selbst 
die Zeichnung der Alexandriner ergibt nicht ein volles Bild. Bei Origenes ist weitgehend 
W. Völker verwertet, aber nicht die wichtige Ergänzung durch H. Rahner (Taufe und geist- 
liches Leben bei Origenes, ZAM 7 [1932] 205•223) und A. Lieske (Die Theologie der Logos- 
mystik bei Origenes, Münster 1938); so wird der sakramentale Untergrund origenistischer 
Frömmigkeit nicht sichtbar; zu seiner Jesusfrömmigkeit hätte das Buch von F. Bertrand 
herangezogen werden müssen: La Mystique de Jesus diez Origene, Paris (1951). Das Orige- 

1 La Spiritualite du Nouveau Testament et des Peres (Histoire de la Spiritualite chretienne 
Tom. I). Paris, Aubier (1960). 635 S., br. NF 19,80. 



386 Literaturbericht 

nesbild wird damit zu intellektualistisch; die Fragen der Bibelexegese und bestimmter mysti- 
scher Theorien herrschen zu stark vor. Weitere Beispiele notwendiger Verbesserungen gibt 
die ausführliche Besprechung durch M. Olphe-Galliard SJ und J. Kirchmeyer SJ, RAM 37 
(1961) 213•234. 

Man wird darüber hinaus sich fragen dürfen, ob eine Darstellung nur nach den gelehrten 
Werken der Kirchenväter genügt. Müßte man sie nicht ganz anders mit dem damaligen Le- 
ben verbunden sehen: mit der Liturgie, mit der Volksfrömmigkeit, mit dem Berufsleben? 
Das gab ja dem Buch von Van der Meer über •Augustinus als Seelsorger" den großen Erfolg. 
Das strebte auch F. J. Dölger an: aus den Monumenten und Schriften das Bild etwa der häus- 
lichen Frömmigkeit von damals entstehen zu lassen. Laienapostolat, Krankenpflege, Gefan- 
genenfürsorge, Wallfahrten, all das gehört in eine unverkürzte, lebensnahe Frömmigkeits- 
geschichte. 

Doch auch von diesen unerfüllten Wünschen abgesehen: die Darstellung bei Bouyer ist 
nicht ausgewogen. Der Fluß der Darstellung bietet sich dem Anfänger lockend an; doch ge- 
rade für ihn besteht die Gefahr, daß er gefährliche Einseitigkeiten kritiklos übernimmt. Ähn- 
liches ist zur Grundanschauung des Buches zu sagen. Sie wird zu Beginn dankenswerterweise 
klar herausgestellt (9•14). Was ist Spiritualität? Darf man von einer Geschichte der Spiri- 
tualität sprechen? 

Bouyer tut sich schwer darin, die Spiritualität von der Moraltheologie abzugrenzen; und 
es gibt ja auch sonst verschiedene Meinungen hierüber. Mit Recht lehnt er Pourrats negative 
Formulierung der Moraltheologie als einer Sündenlehre ab und betont, es gehe auch in der 
Moraltheologie um die Vollkommenheit, um das Erstreben des letzten Ziels. Nun, das leug- 
nen auch jene nicht, welche die Aszetik als Wissenschaft von der Vollkommenheit definieren; 
das Wort Vollkommenheit hat je nach dem Zusammenhang einen weiteren oder einen 
engeren Sinn. Vgl. A.Fonck, Perfection chretienne, DThC XII/1 (1933) 1219•1251.Man ver- 
mißt eine Stellung zu neueren Autoren. • Wie unterscheidet Bouyer die geistliche Theologie 
bzw. Moral von der Dogmatik? Während die Dogmatik die Glaubensgegenstände unmit- 
telbar und gleichsam abstrakt erforsche, studiere die geistliche Theologie die Reaktionen, wel- 
che sie im religiösen Bewußtsein hervorrufen. Damit ist nicht bloß psychologische Analyse 
gemeint. Es kommt aber dabei vielleicht doch zu kurz, daß Gottes Anruf an den Menschen 
ein Fordern ist. Dieses Fordern kann sehr verschieden geschehen: für alle Menschen und 
Zeiten gleichlautend, oder nur für bestimmte Zeiten und Stände, oder nur an einen einzelnen; 
es kann scharf gebietend oder mild einladend sein, deutlich vernehmbar oder sehr leise. Auch 
das wäre zu bedenken, wenn man nach einer Unterscheidung zwischen Moral und Aszetik 
sucht. Bouyer sieht den Unterschied anderswo: die geistliche Theologie konzentriert sich • 
innerhalb der Moral • auf das, was unmittelbar auf Gott bezogen ist, d. h. vor allem auf 
das Gebet und was damit zusammenhängt. Es wird viel darauf ankommen, wie weit oder 
wie eng man den Begriff Gebet faßt; es besteht leicht die Gefahr, daß die Frömmigkeits- 
geschichte einseitig wird und die Fragen der Weltbewältigung ausschließt. 

Gibt es eine Geschichte christlicher Frömmigkeit? Ja, sagt Bouyer, denn es gibt eine Dog- 
mengeschichte und eine Entwicklung in der Psychologie. Dabei dürfe man das Bleibende nicht 
übersehen. Es sei falsch, von Spiritualitäten in der Mehrzahl zu sprechen. Diese Redeweise 
sei wohl bei der Neubelebung der Orden im 19. Jhdt. aufgekommen, wo man von einer 
benediktinischen, jesuitischen usw. Spiritualität geschrieben habe, entgegen dem Geist der 
Ordensgründer; und heute spreche man von der Spiritualität des Diözesanklerus, der Laien- 
spiritualität, der Spiritualität der CAJ usw. Es gebe aber doch nur ein einziges Evangelium. 
• Hier ist etwas Richtiges gesehen: die Gefahr zu großer Differenzierung und einer Abkap- 
selung; und es ist sehr temperamentvoll ausgedrückt, und leider auch wieder mißverständlich 
einseitig. Dabei gibt es abgewogene Ausführungen über Recht und Grenze der verschiedenen 
geistlichen Richtungen in der Kirche, etwa Lucien-Marie de Saint-Joseph OCD, ficole de 
Spiritualite, DSAM 4 (1957) 116•128, oder C. V. Truhlar SJ, Problemata theologica de vita 
spirituali laicorum et religiosorum, Rom (1960) 9•17. Die Verschiedenheit der Schulen ist 
nicht etwas Künstliches, Gemachtes; sie beruht auf der Verschiedenheit lebendiger Erfah- 
rung und auf verschiedener Zielsetzung. So haben etwa die Jesuiten auch bei den Kartäusern 
beten gelernt; aber es blieb nicht ganz dieselbe Gebetsweise, weil der Apostel mitten in der 



Literaturbericht 387 

Welt sein Gebet anders ausrichten muß als der rein dem beschaulichen Leben sich widmende 
Mönch. Die stärkere Differenzierung der heutigen Lebensverhältnisse mag eine größere Ver- 
schiedenheit fördern; die Einheit im Grundsätzlichen wird dadurch noch nicht gefährdet. 
So müßte man auch in der Frömmigkeitsgeschichte • Bouyer will es nicht leugnen, betont 
es aber nicht genug • aufspüren, wie die sich wandelnden Aufgaben der einzelnen Zeiten 
Gebetsstil und Lebenshaltung des Christen mitbestimmen. Das ist dann das Reizvolle und 
Große: die eine christliche Haltung im bunten Reichtum der Formen. 

Was also ist dieser erste Band der neuen Frömmigkeitsgeschichte? Kein bequemes Nach- 
schlagwerk (trotzdem wäre ein Register notwendig) und keine unbedingt zuverlässige Unter- 
richtung. Keine erste sachliche Einführung; sie wird man immer noch am besten finden bei 
M. Viller-K. Rahner, Aszese und Mystik in der Väterzeit, Freiburg (1939). Wohl aber ist 
diese Schrift für denjenigen, der die Möglichkeit zu kritischem Lesen hat, ein geistvoller Ge- 
sprächspartner, der das eine Mal freudige Zustimmung hervorruft, das andere Mal zu hef- 
tiger Ablehnung reizt, immer wieder aber anregt und mit seinen Gedanken wie Kostproben 
neue Lust weckt, in den Vätern selber zu lesen. 

Am zweiten Band des Werkes haben drei Autoren mitgearbeitet2. J. Leclercq handelt 
über die Zeit von Gregor dem Gr. bis Bernhard von Cl., also vom 6. bis 12. Jhdt. (11•272): 
Gregor, die Iren, die Karolinger, Cluny, Kreuzritterorden, Zisterzienser, um nur einiges zu 
nennen. F. Vandenbroucke behandelt die Zeit vom 12. bis 16. Jhdt. (275•644): 
Viktoriner, Franziskaner, Dominikaner, deutsche Mystik, Humanismus u. a. L. B o u y e r 
berichtet über die byzantinische Spiritualität (647•696). 

Im Vorwort wird die gesellschaftliche Einbettung der Spiritualität hervorgehoben, auf 
die auch in der Darstellung hingewiesen wird. Das zeigt sich bei Vandenbroucke schon in der 
Überschrift: Neue Zeitverhältnisse, neue Fragestellungen (nouveaux milieux, nouveaux pro- 
blemes); er hat ganze Kapitel über die Laienfrömmigkeit im 12. Jhdt. (299•344), Laien und 
Kleriker im 13. Jhdt. (414•447; davon neun Seiten über Dante), sowie über die Laienfröm- 
migkeit vom 14. zum 16. Jhdt. (573•601). Leclercq wie Vandenbroucke haben sich durch 
manche Arbeiten über das einschlägige Gebiet ausgewiesen. Beide bieten daher reiche Litera- 
turangaben. Ein Verzeichnis der im Text genannten mittelalterlichen Namen und Orte hilft 
das Werk erschließen. • Eine Kritik an Einzelheiten ist mir nicht möglich (einige Unrich- 
tigkeiten sind natürlich in derartigen Werken kaum zu vermeiden; so liest man z. B. [II, 79], 
daß der hl. Bonifatius in Fulda [!] den Tod gefunden habe); nur zur Darstellung, die Gregor 
Palamas und vor allem Dionys der Kartäuser gefunden haben, möchte ich einige Fragen 
anbringen. 

Bouyer schreibt in der gleichen Weise wie im ersten Band. Unsere Kenntnis byzanti- 
nischer Frömmigkeit stehe an einem neuen Anfang: •vorurteilsloses Studium der Texte, 
aller Texte im Licht ihrer literarischen und historischen Umwelt." Ein Buch wie das von 
J. Meyendorff über Gregor Palamas sei eines der ersten Zeichen dieser neuen Ära. Ein 
Buch über die Geschichte byzantinischer Spiritualität könne noch nicht geschrieben werden, 
da zuvor noch viele Editionen und Monographien nötig seien. Dieser Abriß wolle nur eine 
Ahnung der Reichtümer vermitteln (647f.). Es ist nur schade, daß man von dieser Vorsicht 
in den Seiten über Gregor Palamas nichts spürt (690•694). Da wird die •gelehrte, geduldige 
und abgeklärte Studie" Meyendorffs der •karikaturenhaften Vereinfachung" Jugies gegen- 
übergestellt. Bouyer bezieht klare Stellung; mag er es tun, wenn es auch vielleicht ver- 
früht ist; aber in einer solchen Einführung möchte man klarer sehen, wo eigentlich das Pro- 
blem liegt und wie weit die Wissenschaft sich in der Lösung einig ist; sie ist es in unserer 
Frage noch sehr wenig. Vgl. zu Meyendorffs Arbeit die Besprechung durch P.-P. Joannou, 
TheolLitZtg 86 (1961) 438•440; zur theologischen Bewertung Ch. Journet, Palamisme et 
Thomisme, RevThom 60 (1960) 429•452. Den Vorwurf •karikaturenhafter Vereinfachung" 
sollte Bouyer nicht so leicht erheben. Man hätte lieber eine Antwort auf die Frage gelesen: 
ist die Lehre des Palamas von den göttlichen Energien mit dem katholischen Dogma verein- 

2 Leclercq, Jean - Vandenbroucke, Francois - Bouyer, Louis: La Spiri- 
tualite du Moyen Age (Histoire de la Spiritualite chretienne, Tom. II). Paris, Aubier (1961). 
718S.,br.NF24.• ' 



388 Literaturbericht 

bar oder nicht? Die Vorgeschichte und das eigentlich Gemeinte sind wichtig, aber demgegen- 
über zweitrangig; andernfalls verzichten wir darauf, unsere Frömmigkeit auf dem Glau- 
ben aufzubauen. 

In der Darstellung Vandenbrouckes über Dionys den Kartäuser (f 1471) werden 
zwei Quellen seiner Spiritualität hervorgehoben, die Bibel (548f.) und die Theologia mystica 
des Ps.-Areopagiten. Diese habe ihn zwar vor zu starkem Intellektualismus bewahrt, doch 
habe er von ihr aus im sprachlichen Ausdruck für die mystischen Erlebnisse die verneinenden 
Ausdrücke (via negatonis) bevorzugt. •Seine Spiritualität wird von da aus weniger christo- 
zentrisch und ,weniger trinitarisch als theistisch' oder sogar neuplatonisch. Übrigens ist 
ihm die Brautmystik nicht unbekannt, und auch nicht die Rolle der Eucharistie im mystischen 
Leben" (550). Dem Schüler im kontemplativen Leben empfehle Dionys Demut, Gehorsam, 
Liebe. 

Es ist keine sehr klare Darstellung, trotzdem sie sich auf die beste Sekundärliteratur stützt. 
Man sieht nicht, wie die einzelnen Elemente dieser Mystik aufeinander zugeordnet sind. 
Dabei ist eine richtige Sicht nicht unwichtig; denn die Lehre des •letzten Scholastikers" 
(Krogh-Tonning; Lit. über Dionys s. bei K. Swenden, Dionys, LThK2 3 [1959] 406f.) läßt 
Schlüsse auf die ganze Scholastik zu • das gilt insbesondere für seine Erläuterungen zu dem 
von der Scholastik viel kommentierten Ps.-Areopagiten, für die •alles Frühere großartig zu- 
sammenfassenden Elucidationes" (J. Stiglmayr SJ, Dion. Areop. BKV [1911] XXIV). Es 
ist also der Mühe wert, sich zu fragen: Welche Bedeutung haben in der Frömmigkeit des Kar- 
täusers Christus und die Dreieinigkeit? Haben neuplatonische Einflüsse die ihnen zukom- 
mende Bedeutung geschmälert? 

Der Kommentar zur •Mystischen Theologie" nimmt zwar nicht, wie man aus der Fußnote 
73 schließen müßte, zwei ganze Bände ein, sondern nur 40 Seiten (Op. omn. 16, 441•480). 
Er hat großen Einfluß bis in die Gegenwart, wie man etwa an manchen Stellen der •Christ- 
lichen Mystik" von J. Zahn sehen kann; aber er ist eine zu schmale Unterlage für die Beur- 
teilung der Gesamtspiritualität des Kartäusers. Das oben zitierte Urteil stützt sich auf eine 
Stelle in der grundlegenden Arbeit von K. Swenden über diesen Kommentar, veröffentlicht 
in Ons Geestelijk Erf 22 (1948) 56•80, 259•278; 23 (1949) 345•356. Zu einer richtigen 
Einordnung in die Gedankenwelt des Kartäusers muß man aber heute den Artikel von 
A. Stoelen, DSAM 3 (1957) 430•449, hinzunehmen, der auf der inzwischen besser erforsch- 
ten Chronologie der Schriften aufbauen kann. Dann gewinnt man ein Bild, wie Dionys mit 
der für ihn so starken Autorität des Ps.-Aeropagiten sich auseinandergesetzt hat und was 
dabei als seine eigentliche Geisteshaltung sich herausstellt. Der negative Weg ist nicht rein 
negativ; die •göttliche Finsternis" ist, wie schon de Wael sah, beim Kartäuser positiver 
gerichtet als beim Areopagiten. In seinem Werk De passione Domini Salvatoris dialogus (35, 
265•309) stößt Dionys über die Beschauung der einfachen göttlichen Wesenheit vor zur Be- 
schauung der Dreifaltigkeit (306 C), und sie wird ohne negatives Merkmal beschrieben. Vgl. 
De discretione et examinatione spirituum, art. 19 (40, 296f.); De laude et commendatione 
vitae solitariae, art. 37 (38,381f.); mit dieser Schrift ist wahrscheinlich gleichzeitig der Hohe- 
liedkommentar und seine Brautmystik (7, 289•447). Weil Maria in innigster Nähe zu Gott 
steht, durfte sie auf Erden die Dreieinigkeit schauen; De dignitate et laudibus B. V. Mariae 
{36, 83). Im Hymnenkommentar empfiehlt Dionys der Seele, welche die Gabe der Beschauung 
empfangen hat, den Tagesschluß durch eine Erhebung zur göttlichen Wesenheit und zur 
Heiligen Dreifaltigkeit. Diese Abendbeschauung • sie wird in sehr positiven Ausdrücken 
beschrieben, ohne den mindesten Bezug auf die negative Erkenntnis • gibt gleichsam eine 
vorweggenommene Erfahrung der kommenden Seligkeit, und das •gehört zur mystischen 
Theologie, . . . zur gänzlichen Umwandlung der Geistesspitze in Gott, zur Vollkommenheit 
der göttlichen Liebe und zum Leben der Vereinigung" (35,131 B'). Die Beschauungsstufen, 
nach den Beschauungsgegenständen geordnet, sind bei Dionys: zunächst die Geschöpfe in 
ihren natürlichen Vollkommenheiten, dann die Gnadenwerke in den Geschöpfen, dann 
Christus, dann das Wesen Gottes, und dann, als Höhepunkt, die Dreifaltigkeit. 

Was den Kommentar zur •Mystischen Theologie" des Ps.-Areopagiten angeht, so bewegt 
sich hier der Kartäuser nicht frei; er will nur den vorliegenden Text erklären; manche für 
ihn wichtigen Fragen werden deshalb nur gestreift; das dürfen wir auch von der Frage der 



Literaturbericht 389 

Trinitätsfrömmigkeit sagen, die zudem, wie der Kartäuser meint, der Ps.-Areopagite in einem 
eigenen Buch behandelt hat (16, 460). 

Wir müssen also sagen: für eine rechte Wertung der Trinitätsfrömmigkeit war bei Dionys 
die starke Betonung des •verneinenden Weges" durch seinen Lehrmeister, den Ps.-Areopa- 
giten, ein Hindernis; er hat es überwunden und deutlich die Trinitätsmystik (via positiva) 
als den Höhepunkt des Gebetslebens herausgestellt. Von da aus verstehen wir, was Braut- 
mystik, menschgewordener Logos, Eucharistie für ihn bedeuteten. 

Dionys, den man oft als Eklektiker bezeichnet, ist es, aber nicht in abschätzigem Sinn. 
•Dionys war Kompilator, freilich nicht ein wertloser Kompilator, sondern ein hervorragen- 
der Kompilator, der mit seinem scharfsinnigen Geiste und seiner ungeheuren Gelehrsamkeit 
die traditionelle Lehre in neuem Licht aufstrahlen machte" (A. Wittmann, De Discretione 
Spirituum apud Dionysium Cartusianum, 68). Es ist tiefe Ehrfucht vor den Meistern der 
Vergangenheit, aber nicht stümperhaftes Nachsprechen. So faßt er auch in der Frage nach 
dem Gipfel der Frömmigkeit das Beste der Vergangenheit zusammen und reicht es an eine 
neue Zeit weiter, wie er es auch sonstwie getan hat; dazu B. Spaapen SJ, Kartuizer-Vromm- 
heid en Ignatiaanse Spiritualiteit, Ons Geestelijk Erf 30 (1956) 337•366; 31 (1957) 129 
bis 149. 

Damit haben wir aber noch nicht ein volles Bild der Spiritualität des Kartäusers. Sie be- 
steht nicht nur in Bibelstudium und Suche nach dem Gipfel der Kontemplation. Wir sehen 
es an den wenigen Stellen, wo er von eigenen Visionen berichtet. Da geht es • und deshalb 
gibt er ihren Inhalt weiter • um den Frieden des Landes und um das Heil der Kirche. 
Dionys der Kartäuser ist ein Mann, der wachen Herzens das Geschehen der Zeit verfolgt und 
um seine Verantwortung weiß. In einer Frömmigkeitsgeschichte würde man auch davon 
gern lesen, von seiner Bezogenheit auf die Umwelt. Von seiner Stellung zum Humanismus: 
wie er, der Vielbelesene, doch immer wieder vor allem unnützen Suchen nach Gelehrsamkeit 
warnt. Wie er zum Konzil steht, zu einer Erneuerung von Klerus und Orden, zu der aus dem 
Osten drohenden Gefahr des Islam. Darüber hinaus seine Mahnschriften an die Stände der 
Laienwelt; was ergibt sich daraus für eine Theologie der irdischen Werte? Gewiß, Dionys war 
ein Kind seiner Zeit, dessen Sätze wir nicht einfach übernehmen können. Ist es aber nicht 
beispielhaft, wenn er in seiner Schrift an die Ritter (De vita militarium; 37, 564•583) Kennt- 
nis des militärischen Schrifttums beweist und aus solchem Ernstnehmen ihres Standes heraus 
ihnen die sittlichen Grundsätze aufzeigt bis hin zu einem Hochbild lebensnaher Frömmigkeit? 
Seine Wachheit für die Fragen der Ostkirche, deren Frömmigkeit er vor allem durch den 
Ps.-Areopagiten und durch Johannes Klimakus kannte: in den Visionen beschäftigt ihn der 
Fall Jerusalems; und nach dem Fall Konstantinopels nennt er die neue Kartause, die er ein- 
richten soll, •Sophia" zum Gedächtnis an die dortige große Kirche, die nun den Christen 
entrissen ist. • In diese Richtung also müßte man schauen, wenn man den ganzen Dionys 
zeichnen will. Außer der Bonner Dissertation von E.Ewig über seine Anschauungen von Staat 
und Kirche, die 1936 erschienen ist, gibt es noch keine Untersuchung aus diesem Bereich. 
Wir würden aber so ein geschichtstreueres Bild gewinnen und zugleich eines, das stärker zu 
uns spräche. 

Wenn wir hier einige Wünsche zur vorliegenden Frömmigkeitsgeschichte geäußert haben, 
so soll doch noch mehr betont werden, daß sie in ihrer Gesamtanlage eine rühmenswerte Lei- 
stung darstellt, die viele dazu anregen möge, sich mit der reichen geistlichen Überlieferung 
der Kirche zu beschäftigen. Hier liegen die eigentlichen Quellen für jene innere Erneuerung 
des christlichen Lebens, die Papst Johannes XXIII. dem kommenden Konzil als Programm 
gesetzt hat. /. Möllerfeld SJ 




