LI TEU®RATURIBETRTIUCHT

Zu einer neuen Geschichte der christlichen Frommigkeit

Mit Freude vernimmt man, dafl in Frankreich eine neue Geschichte der christlichen Frém-
migkeit im Erscheinen begriffen ist. Seit den vier Binden von Pourrat, La Spiritualité chré-
tienne, Paris (1918ff.), sind Jahrzehnte emsiger Forschung und neuer Fragestellungen ins
Land gegangen. Das neue Werk, auf drei Binde berechnet, ist auf vier Verfasser verteilt;
den Oratorianer Lonis Bouyer, der an allen drei Binden mitarbeitet, die Benediktiner
JeanLeclercqund Frangois Vandenbroucke (Bd. II) und den Weltpriester Co g -
net (Bd. III). Bisher liegen zwei Binde vor.

Den ersten Band hat L. Bouy er allein verfaft!. Er hat zwei Teile. Im ersten Teil ,Die
christlichen Anfinge“ (19—208) spricht der V£. vom Vermichtnis des Judentums (19—56), von
der Botschaft Jesn (57—88), von der Urkirche und von Paulus, den Synoptikern, den johan-
neischen Schriften und den anderen neutestamentlichen Briefen; im zweiten Teil iiber ,Die
Patristik“ lesen wir von der ersten nachapostolischen Zeit (211—287), von Martyrium (238
bis 261), christlicher Gnosis und Hellenismus (262—291), ihrer Entwicklung bis zu Irenius
(292—814), Klemens von Alexandrien (315—3837), Origenes (338—8367), von den Anféingen
des Ménchtums (368—3899), den Kappadoziern (400—442), Ps.-Makarius und Evagrius Ponti-
kns (443—472), Ps.-Dionys (478—508), verschiedenen Strémungen (504—541), Ambrosius,
Hieronymus, Augustinus (542—586) und dem lateinischen Ménchtum bis zu Gregor (587
bis 617).

‘Wenn ein einzelner eine solche Fiille des Stoffes darstellen will, so ist das mutig; man wird
von vornherein damit rechnen miissen, dafl Spezialisten manches zn berichtigen finden. An-
dererseits ergeben sich Vorteile, die in einer Teamarbeit schwer zu erreichen sind; dieser Ver-
such einer Gesamtschau bleibt nicht in einer Aufzihlung von Daten und Fakten stecken, son-
dern zeigt die geschichtliche Entwicklung von einer einheitlichen Grundanschanung aus, und
das tut er zudem in einer sehr lebendigen und personlichen Sprache. Dies Buch ist nicht
langweilig.

Gerade aber weil es persénliche Stellungnahme sein will, hat es ein Recht auf klare Ant-
wort; und sowohl zur Grundanschauung wie zur geschichtlichen Darstellung ist einiges zu
sagen, wobei wir uns auf den patristischen Teil beschrinken. Zunichst zur Geschichtsdar-
stellung. Sie setzt Akzente, bewufit und mit gutem Recht. Ob sie aber richtig gesetzt sind?
Zuerst: das Buch will immer wieder das ,jiidische Vermichtnis® im Christentum aufzeigen;
und darin wird man ihm — gegeniiber einer zu starken Betonung hellenistischer Einfliisse —
weithin zustimmen diirfen. Ein zweites: die Vorliebe des Verfassers gilt den Alexandrinern;
auch hier ist manches Bedenkenswerte iiber ihr Verhiltnis zum Neuplatonismus und iber
ihre Verdienste in der Entwicklung dhristlicher Frémmigkeit gesagt. Jedoch, die Gewichte
sind zu ungleich verteilt. Uber Synesius von Kyrene (der sich nach Altaner ,niemals zu einem
vollen Christentum durchgerungen hat*) finden wir drei Seiten des Lobes (536—538); die Sy-
rer hingegen missen mit cin paar Sitzen zufrieden sein (398 und 510), wobei anf Ephrim
nicht ganz drei Zeilen eines Nebensatzes fallen. Warum Chrysostomus als Lehrer der Eucha-
ristie gefeiert wird, kann man in der Darstellung iiber ihn (525—536) nicht entdecken. Selbst
die Zeichnung der Alexandriner ergibt nicht ein volles Bild. Bei Origenes ist weitgehend
W. Vélker verwertet, aber nicht die wichtige Erganzung durch H. Rabner (Taufe und geist-
liches Leben bei Origenes, ZAM 7 [1982] 205—223) und A. Lieske (Die Theologie der Logos-
mystik bei Origenes, Miinster 1938); so wird der sakramentale Untergrund origenistischer
Frommigkeit nicht sichtbar; zu seiner Jesusfrommigkeit hitte das Buch von F. Bertrand
herangezogen werden miissen: La Mystique de Jésus chez Origene, Paris (1951). Das Orige-

! La Spiritualité du Nouveau Testament et des Péres (Histoire de la Spiritualité chrétienne,
Tom. I). Paris, Aubier (1960). 635 S., br. NF 19,80. :



386 Literaturbericht

nesbild wird damit zu intellektualistisch; die Fragen der Bibelexegese und bestimmter mysti-
scher Theorien herrschen zu stark vor. Weitere Beispiele notwendiger Verbesserungen gibt
die ausfithrliche Besprechung durch M. Olphe-Galliard SJ und J. Kirchmeyer SJ, RAM 37
(1961) 213—234.

Man wird dariiber hinaus sich fragen diirfen, ob eine Darstellung nur nach den gelehrten
Werken der Kirchenviter geniigt. Miifite man sie nicht ganz anders mit dem damaligen Le-
ben verbunden sehen: mit der Liturgie, mit der Volksfrommigkeit, mit dem Berufsleben?
Das gab ja dem Buch von Van der Meer iiber , Augustinus als Seelsorger” den grofien Erfolg.
Das strebte auch F. J. Délger an: aus den Monumenten und Schriften das Bild etwa der hins-
lichen Frémmigkeit von damals entstehen zu lassen. Laienapostolat, Krankenpflege, Gefan-

genenfiirsorge, Wallfahrten, all das gehdrt in eine unverkiirzte, lebensnahe Frommigkeits-
geschichte.

Doch auch von diesen unerfiillten Wiinschen abgesehen: die Darstellung bei Bouyer ist
nicht ausgewogen. Der Fluf} der Darstellung bietet sich dem Anfinger lockend an; doch ge-
rade fiir ihn besteht die Gefahr, daB} er gefihrliche Einseitigkeiten kritiklos iibernimmt. Ahn-
liches ist zur Grundanschauung des Buches zu sagen. Sie wird zu Beginn dankenswerterweise
klar herausgestellt (9—14). Was ist Spiritualitit? Darf man von einer Geschichte der Spiri-
tualitdt sprechen? :

Bouyer tut sich schwer darin, die Spiritualitit von der Moraltheologie abzugrenzen; und
es gibt ja auch sonst verschiedene Meinungen hieriiber. Mit Recht lehnt er Pourrats negative
Formulierung der Moraltheologie als einer Siindenlehre ab und betont, es gehe auch in der
Moraltheologie um die Vollkommenheit, um das Erstreben des letzten Ziels. Nun, das leug-
nen auch jene nicht, welche die Aszetik als Wissenschaft von der Vollkommenheit definieren;
das Wort Vollkommenheit hat je nach dem Zusammenhang einen weiteren oder einen
engeren Sinn. Vgl. A.Fondk, Perfection chrétienne, DThC X11/1 (1933) 1219—1251. Man ver-
mift eine Stellung zu neueren Autoren. — Wie unterscheidet Bouyer die geistliche Theologie
bzw. Moral von der Dogmatik? Wahrend die Dogmatik die Glaubensgegenstinde unmit-
telbar und gleichsam abstrakt erforsche, studiere die geistliche Theologie die Reaktionen, wel-
che sie im religiésen Bewufltsein hervorrufen. Damit ist nicht blof psychologische Analyse
gemeint. Es kommt aber dabei vielleicht doch zu kurz, dal Gottes Anruf an den Menschen
ein Fordern ist. Dieses Fordern kann sehr verschieden geschehen: fiir alle Menschen und
Zeiten gleichlautend, oder nur fiir bestimmte Zeiten und Stinde, oder nur an einen einzelnen;
es kann scharf gebietend oder mild einladend sein, deutlich vernehmbar oder sehr leise. Auch
das wire zu bedenken, wenn man nach einer Unterscheidung zwischen Moral und Aszetik
sucht. Bouyer sieht den Unterschied anderswo: die géistliche Theologie konzentriert sich —
innerhalb der Moral — auf das, was unmittelbar auf Gott bezogen ist, d. h. vor allem auf
das Gebet und was damit zusammenhingt. Es wird viel darauf ankommen, wie weit oder
wie eng man den Begriff Gebet fafit; es besteht leicht die Gefahr, daf} die Frommigkeits-
geschichte einseitig wird und die Fragen der Weltbewiltigung ausschliefit.

Gibt es cine Geschichte christlicher Frommigkeit? Ja, sagt Bouyer, denn es gibt eine Dog-
mengeschichte und eine Entwicklung in der Psydhologie. Dabei dirfe man das Bleibende nicht
iibersehen. Es sei falsch, von Spiritualititen in der Mehrzahl zu sprechen. Diese Redeweise
sei wohl bei der Neubelebung der Orden im 19. Jhdt. aufgekommen, wo man von einer
benediktinischen, jesuitischen usw. Spiritualitit geschrieben habe, entgegen dem Geist der
Ordensgriinder; und heute spreche man von der Spiritualitit des Didzesanklerus, der Laien-
spiritualitit, der Spiritualitdt der CAJ usw. Es gebe aber doch nur ein einziges Evangelium.
— Hier ist etwas Richtiges gesehen: die Gefahr zu grofier Differenzierung und einer Abkap-
selung; und es ist sehr temperamentvoll ausgedriickt, und leider auch wieder mifiverstandlich
einseitig. Dabei gibt es abgewogene Ausfithrungen iiber Recht und Grenze der verschiedenen
geistlichen Richtungen in der Kirche, etwa Lucien-Marie de Saint-Joseph OCD, Ecole de
Spiritualité, DSAM 4 (1957) 116—128, oder C. V. Truhlar §], Problemata theologica de vita
spirituali laicorum et religiosorum, Rom (1960) 9—17. Die Verschiedenheit der Schulen ist
nicht etwas Kiinstliches, Gemachtes; sie beruht auf der Verschiedenheit lebendiger Erfah-
rung und auf verschiedener Zielsetzung. So haben etwa die Jesuiten auch bei den Kartdusern
beten gelernt; aber es blieb nicht ganz dieselbe Gebetsweise, weil der Apostel mitten in der



Literaturbericht 387

Welt sein Gebet anders ausrichten muf als der rein dem beschaulichen Leben sich widmende
Maénch. Die stérkere Differenzierung der heutigen Lebensverhiltnisse mag eine gréfiere Ver-
schiedenheit fordern; die Einheit im Grundsitzlichen wird dadurch noch nicht gefihrdet.
So miifite man auch in der Frommigkeitsgeschichte — Bouyer will es nicht leugnen, betont
es aber nicht genug — aufspiiren, wie die sich wandelnden Aufgaben der einzelnen Zeiten
Gebetsstil und Lebenshaltung des Christen mitbestimmen. Das ist dann das Reizvolle und
Grofle: die eine christliche Haltung im bunten Reichtum der Formen.

Was also ist dieser erste Band der neuen Frémmigkeitsgeschichte? Kein bequemes Nach-
schlagwerk (trotzdem wire ein Register notwendig) und keine unbedingt zuverlissige Unter-
richtung. Keine erste sachliche Einfithrung; sie wird man immer noch am besten finden bei
M. Viller-K. Rahner, Aszese und Mystik in der Viterzeit, Freiburg (1939). Woh! aber ist
diese Schrift fiir denjenigen, der die Méglichkeit zu kritischem Lesen hat, ein geistvoller Ge-
sprachspartner, der das eine Mal freudige Zustimmung hervorruft, das andere Mal zu hef-
tiger Ablehnung reizt, immer wieder aber anregt und mit seinen Gedanken wie Kostproben
neue Lust weckt, in den Vitern selber zu lesen.

Am zweiten Band des Werkes haben drei Autoren mitgearbeitet?, J. Leclercq handelt
iiber dic Zeit von Gregor dem Gr. bis Bernhard von Cl., also vom 6. bis 12. Jhdt. (11—272):
Gregor, die Iren, die Karolinger, Cluny, Kreuzritterorden, Zisterzienser, um nur einiges zu
nemnen. F. Vandenbroucke behandelt die Zeit vom 12. bis 16. Jhdt. (275—644):
Viktoriner, Franziskaner, Dominikaner, deutsche Mystik, Humanismus u. a. L. B ouyer
berichtet iiber die byzantinische Spiritualitit (647—696).

Im Vorwort wird die gesellschaftliche Einbettung der Spiritualitit hervorgehoben, auf
die auch in der Darstellung hingewiesen wird. Das zeigt sich bei Vandenbroucke schon in der
Uberschrift: Neue Zeitverhiltnisse, neue Fragestellungen (nouveaux milieux, nouveaux pro-
blémes); er hat ganze Kapitel iiber die Laienfrommigkeit im 12. Jhdt. (299—344), Laien und
Kleriker im 13. Jhdt. (414—447; davon neun Seiten iiber Dante), sowie iiber die Laienfrém-
migkeit vom 14. zum 16. Jhdt. (578—601). Leclercq wie Vandenbroucke haben sich durch
manche Arbeiten iiber das einschligige Gebiet ausgewiesen. Beide bieten daher reiche Litera-
turangaben. Ein Verzeichnis der im Text genannten mittelalterlichen Namen und Orte hilft
das Werk erschliefen. — Eine Kritik an Einzelheiten ist mir nicht méglich (einige Unrich-
tigkeiten sind natiirlich in derartigen Werken kaum zu vermeiden; so liest man z. B. (1, 79],
dafl der hl. Bonifatius in Fulda [!] den Tod gefunden habe); nur zur Darstellung, die Gregor
Palamas und vor allem Dionys der Kartiuser gefunden haben, méchte ich einige Fragen
anbringen.

Bouyer sdireibt in der gleichen Weise wie im ersten Band. Unsere Kenntnis byzanti-
nischer Frémmigkeit stehe an einem neuen Anfang: ,vorurteilsloses Studium der Texte,
aller Texte im Licht ilirer literarischen und historischen Umwelt.“ Ein Buch wie das von
J. Meyendorff iiber Gregor Palamas sei eines der ersten Zeichen dieser neuen Ara. Ein
Buch iiber die Geschichte byzantinischer Spiritualitit kénne noch nicht geschrieben werden,
da zuvor noch viele Editionen und Monographien nétig seien. Dieser Abriff wolle nur eine
Ahnung der Reichtiimer vermitteln (647f.). Es ist nur schade, dafl man von dieser Vorsicht
in den Seiten tiber Gregor Palamas nichts spiirt (690—694). Da wird die ,gelebrte, geduldige
und abgekldrte Studie“ Meyendorffs der ,karikaturenhaften Vereinfachung® Jugies gegen-
iibergestellt. Bouyer bezieht klare Stellung; mag er es tun, wenn es auch vielleicht ver-
fritht ist; aber in einer solchen Einfilhrung méchte man klarer sehen, wo eigentlich das Pro-
blem liegt und wie weit die Wissenschaft sich in der Lsung einig ist; sie ist es in unserer
Frage noch sehr wenig. Vgl. zu Meyendorffs Arbeit die Besprechung durch P.-P. Joannou,
TheolLitZtg 86 (1961) 438—440; zur theologischen Bewertung Ch. Journet, Palamisme et
Thomisme, RevThom 60 (1960) 429—452. Den Vorwurf ,karikaturenhafter Vereinfachung*
sollte Bouyer nicht so leicht erheben. Man hitte lieber eine Antwort auf die Frage gelesen:
ist die Lehre des Palamas von den géttlichen Energien mit dem katholischen Dogma verein-

?Leclercq, Jean - Vandenbroucke, Frangois - Bouyer, Louis: L Spiri-
tualité du Ill\lloyen Age (Histoire de la Spiritualité chrétienne, Tom. IT). Paris, Aubier (1961).
718 S., br. NF 24.— .



388 Literaturbericht

bar oder nicht? Die Vorgeschichte und das eigentlich Gemeinte sind wichtig, aber demgegen-
iiber zweitrangig; andernfalls verzichten wir darauf, unsere Frémmigkeit auf dem Glau-
ben aufzubauen.

In der Darstelling Vandenbrouckes iiber Dionys den Kartduser (f 1471) werden
zwei Quellen seiner Spiritualitit hervorgehoben, die Bibel (548f.) und die Theologia mystica
des Ps.-Areopagiten. Diese habe ihn zwar vor zu starkem Intellektvalismus bewahrt, doch
habe er von ihr aus im sprachlichen Ausdruck fiir die mystischen Erlebnisse die verneinenden
Ausdriidke (via negatonis) bevorzugt. ,Seine Spiritualitit wird von da aus weniger diristo-
zentrisch und ,weniger trinitarisch als theistisch’ oder sogar neuplatonisch. Ubrigens ist
ihm die Brautmystik nicht unbekannt, und auch nicht die Rolle der Eucharistie im mystischen
Leben® (550). Dem Schiiler im kontemplativen Leben empfehle Dionys Demut, Gehorsam,
Liebe.

Es ist keine sehr klare Darstellung, trotzdem sie sich auf die beste Sekundirliteratur stiitzt.
Man sieht nicht, wie die einzelnen Elemente dieser Mystik aufeinander zugeordnet sind.
Dabei ist eine richtige Sicht nicht unwichtig; denn die Lehre des ,letzten Scholastikers®
(Krogh-Tonning; Lit. iiber Dionys s. bei K. Swenden, Dionys, LThK2 8 [1959] 406f.) 1afit
Schliisse auf die ganze Scholastik zu — das gilt insbesondere fiir seine Erlduterungen zu dem
von der Scholastik viel kommentierten Ps.-Areopagiten, fiir die ,alles Frithere grofartig zu-
sammenfassenden Elucidationes® (J. Stiglmayr SJ, Dion. Areop. BKV [1911] XXIV). Es
ist also der Miihe wert, sich zu fragen: Welche Bedeutung haben in der Frommigkeit des Kar-
tausers Christus und die Dreieinigkeit? Haben neuplatonische Einfliisse die ihnen zukom-
mende Bedeutung geschmilert?

Der Kommentar zur ,Mystischen Theologie“ nimmt zwar nicht, wie man aus der Fulnote
73 schliefen miiflte, zwei ganze Binde ein, sondern nur 40 Seiten (Op. omn. 16, 441—480).
Er hat groflen Einfluf bis in die Gegenwart, wie man etwa an manchen Stellen der ,Christ-
lichen Mystik“ von J. Zahn sehen kann; aber er ist eine zu schmale Unterlage fiir die Beur-
teilung der Gesamtspiritualitit des Kartdusers. Das oben zitierte Urteil stiitzt sich auf eine
Stelle in der grundlegenden Arbeit von K. Swenden tber diesen Kommentar, veréffentlicht
in Ons Geestelijk Erf 22 (1948) 56—80, 259—278; 23 (1949) 345—356. Zu einer richtigen
Einordnung in die Gedankenwelt des Kartiusers mufl man aber heute den Artikel von
A. Stoelen, DSAM 3 (1957) 480—449, hinzunebmen, der auf der inzwischen besser erforsch-
ten Chronologie der Schriften aufbauen kann. Dann gewinnt man ein Bild, wie Dionys mit
der fir ihn so starken Autoritidt des Ps.-Aeropagiten sich auseinandergesetzt hat und was
dabei als seine eigentliche Geisteshaltung sich herausstellt. Der negative Weg ist nicht rein
negativ; die ,gbttliche Finsternis® ist, wie schon de Wael sah, beim Kartiuser positiver
gerichtet als beim Areopagiten. In seinem Werk De passione Domini Salvatoris dialogus (35,
265—309) st68t Dionys iiber die Beschauung der einfachen géttlichen Wesenheit vor zur Be-
schauung der Dreifaltigkeit (306 C), und sie wird ohne negatives Merkmal beschrieben. Vgl.
De discretione et examinatione spirituum, art. 19 (40, 296f.); De laude et commendatione
vitae solitariae, art. 37 (38, 381f.); mit dieser Schrift ist wahrscheinlich gleichzeitig der Hohe-
liedkommentar und seine Brantmystik (7, 289—447). Weil Maria in innigster Nihe zu Gott
steht, durfte sie auf Erden die Dreieinigkeit schauven; De dignitate et laudibus B. V. Mariae
{86, 83). Im Hymnenkommentar empfiehlt Dionys der Seele, welche die Gabe der Beschauung
empfangen hat, den Tagesschlufl durch eine Erthebung zur géttlichen Wesenheit und zur
Heiligen Dreifaltigkeit. Diese Abendbeschauung — sie wird in sehr positiven Ausdriicken
beschrieben, ohne den mindesten Bezug auf die negative Erkenntnis — gibt gleichsam eine
vorweggenommene Erfahrung der kommenden Seligkeit, und das ,gehért zor mystischen
Theologie, . . . zur ginzlichen Umwandlung der Geistesspitze in Gott, zur Vollkommenheit -
der géttlichen Liebe und zum Leben der Vereinigung® (85, 181 B‘). Die Beschauungsstufen,
nach den Beschauungsgegenstinden geordnet, sind bei Dionys: zunachst die Geschépfe in
ihren natiirlichen Vollkommenheiten, dann die Gnadenwerke in den Geschépfen, dann
Christus, dann das Wesen Gottes, und dann, als Hohepunkt, die Dreifaltigkeit.

Was den Kommentar zor ,Mystischen Theologie® des Ps.-Areopagiten angeht, so bewegt
sich hier der Kartduser nicht frei; er will nur den vorliegenden Text erkliren; manche fiir
ihn wichtigen Fragen werden deshalb nur gestreift; das diirfen wir auch von der Frage der



Literaturbericht ) 389

Trinititsfrémmigkeit sagen, die zudem, wie der Kartduser meint, der Ps.-Areopagite in einem
eigenen Buch behandelt hat (16, 460).

‘Wir miissen also sagen: fir eine rechte Wertung der Trinitdtsfrommigkeit war bei Dionys
die starke Betonung des ,verneinenden Weges“ durch seinen Lehrmeister, den Ps.-Areopa-
giten, ein Hindernis; er hat es iiberwunden und deutlich die Trinitatsmystik (via positiva)
als den Hohepunkt des Gebetslebens herausgestellt. Von da aus verstehen wir, was Braut-
mystik, menschgewordener Logos, Eucharistie fir thn bedeuteten.

Dionys, den man oft als Eklektiker bezeichnet, ist es, aber nicht in absd1atz1gem Slnn

»Dionys war Kompilator, freilich nicht ein wertloser Kompilator, sondern ein hervorragen-
der Kompilator, der mit seinem scharfsinnigen Geiste und seiner ungeheuren Gelehrsamkeit
die traditionelle Lehre in nevem Licht aufstrahlen machte* (A. Wittmann, De Discretione
Spirituum apud Dionysium Cartusianum, 68). Es ist tiefe Ehrfucht vor den Meistern der
Vergangenheit, aber nicht stiimperhaftes Nachsprechen. So fafit er auch in der Frage nach
dem Gipfel der Frommlgkelt das Beste der Vergangenheit zusammen und reicht es an eine
neue Zeit weiter, wie er es auch sonstwie getan hat; dazu B. Spaapen SJ, Kartuizer-Vromm-
heid en Ignatiaanse Spiritualiteit, Ons Geestelijk Erf 30 (1956) 337—366; 31 (1957) 129
bis 149.

Damit haben wir aber noch nicht ein volles Bild der Spiritualitit des Kartiusers. Sie be-
steht nicht nur in Bibelstudium und Suche nach dem Gipfel der Kontemplation. Wir sehen
es an den wenigen Stellen, wo er von eigenen Visionen berichtet. Da geht es — und deshalb
gibt er ihren Inhalt weiter — um den Frieden des Landes und um das Heil der Kirche.
Dionys der Kartduser ist ein Mann, der wachen Herzens das Geschehen der Zeit verfolgt und
um seine Verantwortung weifl. In einer Frémmigkeitsgeschichte wiirde man auch davon
gern lesen, von seiner Bezogenheit auf die Umwelt. Von seiner Stellung zum Humanismus:
wie er, der Vielbelesene, doch immer wieder vor allem unnitzen Suchen nach Gelehrsamkeit
warnt. Wie er zum Konzil steht, zu einer Erneuerung von Klerus und Orden, zu der aus dem
Osten drohenden Gefahr des Islam. Dariiber hinaus seine Mahnschriften an die Stinde der
Laienwelt; was ergibt sich daraus fiir eine Theologie der irdischen Werte? Gewif}, Dionys war
ein Kind seiner Zeit, dessen Sitze wir nicht einfach iibernehmen kénnen. Ist es aber nicht
beispielhaft, wenn er in seiner Schrift an die Ritter (De vita militarium; 87, 564—583) Kennt-
nis des militirischen Schrifttums beweist und aus solchem Ernstnehmen ihres Standes heraus
ihnen die sittlichen Grundsitze aufzeigt bis hin zu einem Hochbild lebensnaber Frémmigkeit?
Seine Wachheit fiir die Fragen der Ostkirche, deren Frémmigkeit er vor allem durch den
Ps.-Areopagiten und durch Johannes Klimakus kannte: in den Visionen beschiftigt ihn der
Fall Jerusalems; und nach dem Fall Konstantinopels nennt er die neue Kartause, die er ein-
richten soll, ,Sophia“ zum Gedéchtnis an die dortige grofie Kirche, die nun den Christen
entrissen ist. — In diese Richtung also miilite man schauen, wenn man den ganzen Dionys
zeichnen will. Aufler der Bonner Dissertation von E. Ewig iiber seine Anschanungen von Staat
und Kirche, die 1936 erschienen ist, gibt es noch keine Untersuchung aus diesem Bereich.
‘Wir wiirden aber so ein geschichtstreueres Bild gewinnen und zugleich eines, das stirker zu
uns sprache.

‘Wenn wir hier einige Wiinsche zur vorliegenden Frémmigkeitsgeschichte geauflert haben,
50 soll doch noch mehr betont werden, daf sie in ihrer Gesamtanlage eine riihmenswerte Lei-
stung darstellt, die viele dazu anregen mdge, sich mit der reichen geistlichen Uberlieferung
der Kirche zu beschiftigen. Hier liegen die eigentlichen Quellen fiir jene innere Erneuerung
des christlichen Lebens, die Papst Johannes XXIII. dem kommenden Konzil als Programm
gesetzt hat. J. Méllerfeld S]






