
BUCHBESPRECHUNGEN 

Religion und Offenbarung 

Vereno, Matthias: Mythisches 
Wissen und Offenbarung 
(Aevum christianum. Salzburger Beiträ- 
ge zur Religions- und Geistes geschickte 
des Abendlandes. Unter Mitwirkung 
von Beda Thum OSB und Matthias Ve- 
reno hrsg. von Thomas Michels OSB, 
Bd. 1). Münster, Aschendorff 1958. Ill S., 
kart. DM 7,50. 

Die vorliegende Studie geht auf fünf Vor- 
lesungen zurück, die 1955 auf den •Salz- 
burger Hochschulwochen" gehalten wurden. 
Von der Offenbarung her bestimmt der Vf. 
die im mythischen Wissen gegebene • chri- 
stologisdi interpretierte • Wahrheitsbezie- 
hung als •durch die Sünde gebrochene Über- 
lieferung der Wahrheit" (17). Er anerkennt 
das mythische Bild als Erfahrung der Trans- 
zendenz, die jedoch bei dem Versuch, sich 
ihrer im Wort zu bemächtigen, notwendig 
durch divergierende Lehren verschüttet werde 
(25). Das zweite und dritte Kapitel befassen 
sich mit einigen zentralen mythischen Moti- 
ven, sowie mit Astrologie und Alchemie, und 
Versuchen, deren Wahrheitsgehalt • als 
•complexio oppositorum" von Magie und 
Rationalismus • zu analysieren. Im vier- 
ten Kapitel geht es um die Überwindung des 
Mythos durch Gottes Selbstoffenbarung im 
fleischgewordenen Logos, während sich im 
letzten die Frage nach den vom heutigen 
Christentum noch nicht verarbeiteten mythi- 
schen Elementen stellt. 

Wichtig erscheinen der konkret gefaßte 
Christusbezug aller menschlichen Wahrheits- 
erkenntnis und ihr Charakter als Gegensatz- 
spannung. Leider erlaubte der beschränkte 
Raum kein ausführliches Eingehen auf den 
Modus der Christus-Relation im mythischen 
Erkennen, was doch theologisch bedeutsam 
wäre. Das Bändchen wird an dem Thema 
interessierten Studenten und Akademikern 
von Nutzen sein. G. Hinzmann S] 

Tyrell, George: Das Christen- 
tum am Scheideweg. München - 
Basel, Verlag Ernst Reinhardt (1959). 
191 S., Ln. DM 13,•. 

Zum 50. Todestag (15. Juli 1909) des eng- 
lischen Modernisten George TyreU ist sein 
letztes Werk •Christianity at the Cross- 
Roads" unter dem Titel •Das Christentum 
am Scheideweg" ins Deutsche übersetzt und 
herausgegeben   worden.   Der   Herausgeber, 

Friedrich Heiler, schrieb ein Vorwort dazu 
und der Übersetzer Ernst Erasmi (Pseudo- 
nym eines katholischen Theologen) eine aus- 
führliche Einleitung. 

Zunächst sei der Inhalt von Tyrells Schrift 
kurz referiert. Es ging dem Vf. um eine 
•Synthese zwischen den Wesenselementen des 
Christentums und den gesicherten Ergebnis- 
sen der Wissenschaft" (S. 43). Was verstand 
er unter dem Wesenselement des Christen- 
tums? Es war ihm in Jesus Christus gegeben, 
in dem Gottes Geist anwesend war. •Die 
Christenheit sieht in Jesus den göttlichen 
Geist, der sich in menschlicher Form offen- 
bart" (S. 178). T. bemerkt dazu: •Diese Schau 
des Wesens Jesu als des inwendigen und er- 
lösenden göttlichen Geistes scheint mir ge- 
radezu der Kern des Christentums zu sein" 
(S. 180). Dieser Geist teilt sich dem Menschen 
mit. •Das Christentum übergibt uns die Wei- 
sungen Christi als Mittel zur Geburt Christi 
in unseren Seelen zur Begründung einer gött- 
lichen Persönlichkeit in uns" (S. 177). Und 
eben so verwirklicht sich der vollkommene 
Mensch. •Die bewußte Einigung mit Gott 
(bildet) die vollkommenste Verwirklichung 
des Menschentums, das Geheimnis der den 
Menschen über die Natur erhebenden Per- 
sönlichkeit" (S. 175). Solche Einigung ge- 
schieht im Medium der Kirche, die Christi 
mystischer Leib ist, •eine Ausweitung jener 
menschlichen Gestalt, durch die er seinen 
Geist und seine Persönlichkeit seinen Jüngern 
mitteilte ... Durch den vom Geiste beseelten 
mystischen Leib kommen wir in unmittel- 
bare Berührung mit dem inneren gegenwär- 
tigen Christus" (S. 182). Dieser Geist bildet 
sich aber auch dem Nicht-Christen ein und 
manifestiert sich in der Stimme des Gewis- 
sens. Die Persönlichkeit, die sich in Jesus of- 
fenbart, spricht •zu jedem Menschen in der 
geheimnisvollen Stimme des Gewissens" 
(S. 181). •Daher werden alle, die gerettet 
werden, durch Christus gerettet, dessen Per- 
sönlichkeit die des innewohnenden Geistes 
ist. Das Christentum hat das allgemeine Ur- 
gesetz der Erlösung nur zur höchsten Kraft- 
entfaltung und Ausdrucksform gebracht" 
(S. 181). Die Katholische Kirche hat im Un- 
terschied zum liberalen Protestantismus die 
Wahrheit, daß sie •ein Geheimnis und ein 
Sakrament, ähnlich wie die Menschheit Chri- 
sti, deren Erweiterung sie darstellt" (S. 182) 
ist, immer festgehalten. 

Die Erfahrung des Geistes, sowohl in Chri- 
stus wie im Christen und im Nicht-Christen, 



Buchbesprechungen 391 

drückt sich sprachlich aus und muß es tun. 
Dieser •Ausdruck" aber ist wesentlich un- 
angemessen im Hinblick auf die auszudrük- 
kende Wirklichkeit. Sie ist es auch bei Chri- 
stus. Er hat sich in einem •apokalyptischen 
Symbolismus" (S. 96) geoffenbart, den er 
selbst für eine Realität hielt. •Für Jesus war 
das, was wir seine apokalyptische Vorstel- 
lungswelt nennen, keine reine Bildwelt, son- 
dern buchstäbliche Tatsache. Für uns aber 
kann sie das nicht mehr sein" (S. 91). Unsere 
Aufgabe, wie die eines jeden Zeitalters ist 
es, •den apokalyptischen Symbolismus in die 
Ausdrucksformen des eigenen Symbolismus 
zu übertragen" (S. 96). Wir haben also zu 
fragen: •Was bedeuten die Denk- und Vor- 
stellungsformen Jesu für uns? Sollen wir un- 
seren Geist dem eines jüdischen Zimmer- 
manns des ersten Jahrhunderts gemäß ge- 
stalten ... sollen wir da etwa seine religiöse 
Gedankenwelt, seine apokalyptischen Vor- 
stellungen übernehmen und nicht vielmehr 
den Geist, dessen unvollkommener, wenn 
auch für jene (aber nicht für andere) Zeit 
bestmöglichen Ausdruck jene Weltanschau- 
ung bildete?" (S. 180). Die Katholische Kir- 
che hat in falscher Weise Visionen und Aus- 
sagen Christi absolut gesetzt, hat sie dogma- 
tisiert, pseudo-logisch entwickelt und in total 
unangemessener Weise in scholastischer Be- 
grifflichkeit definiert. Diese Intellektualisie- 
rung der religiösen Erfahrung Jesu zwingt 
sie unter Mißbrauch der Amtsgewalt ihrer 
Hierarchen ihren Gläubigen auf. Sie ver- 
fehlt so ihre Sendung und steht wirklich an 
einem Scheideweg. Aber es gibt noch Hoff- 
nung. •Es ist der Geist Christi, der immer 
wieder die Kirche aus den Händen ihrer in- 
nern und äußern Bedränger errettet hat. 
Denn wo jener Geist ist, da ist Freiheit. Die 
Befreiung kommt von unten, von den Gebun- 
denen, nicht von denen, die binden" (S. 186). 

Der Grundfehler dieser Konzeption dürfte 
klar vor Augen liegen. Er besteht in einer 
Verkürzung der Inkarnation Gottes, der so 
Mensch wurde, daß das Menschlich-Kreatür- 
liche zu einer Dimension seiner selbst gewor- 
den ist, daß er sich im Menschlichen selbst 
darstellt, daß sein Wort das Geheimnis sei- 
ner Existenz wirklich aussagt. Es sagt es nicht 
adaequat aus, das kann kein menschliches 
Wort, aber nichtsdestoweniger wahr und das, 
was ist, wirklich artikulierend. Der Kirche 
ist diese Selbstoffenbarung Gottes, die we- 
sentlich auch ein worthaftes und damit ein 
intellektuelles Moment impliziert, anver- 
traut. Ihr ist der Geist und die Wahrheit an- 
vertraut. Die Heilswirklichkeit,  des Vaters 

Selbstmitteilung durch den Sohn im Heiligen 
Geist an den Menschen, entfaltet sich seins- 
und bewußtseinshaft in der Geschichte. Auch 
die Entfaltung der Wahrheit vollzieht sich 
charismatisch und ist also mehr als eine logi- 
sche Explikation einzelner Sätze, die geof- 
fenbarte Wahrheiten sagen, wie man gerade 
heute sehr genau weiß. Theologische Wahr- 
heitsentfaltung kann gültig aber nur gesche- 
hen im Raum der Autorität des hierarchischen 
Amtes der Kirche, das im Heiligen Geiste 
die •Geister" zu unterscheiden weiß. Zwei 
geistesgeschichtliche Voraussetzungen für die 
Thesen des Vf.'s, abgesehen von seiner be- 
sonderen und intensiven religiösen Subjek- 
tivität, dürften hier zu nennen sein: Das 
wissenschaftliche Bewußtsein der Zeit des 
späten 19. und des beginnenden 20. Jahr- 
hunderts, das von der Kirche, besonders von 
ihrer Theologie, nur ungenügend kritisch be- 
wältigt werden konnte, weshalb sie mit Recht 
den Akzent auf die Bewahrung des •alten 
Wahren" legte und legen mußte, und der 
Agnostizismus der kantischen Philosophie, 
für die geistige Erkenntnis nur kategoriale 
Formung des Sinnlich-Wahrnehmbaren war. 
Kant kannte keine geistige oder • genauer 
• geistig-sinnliche Intuition, er kannte nur, 
um es in der Unterscheidung Pascals zu sa- 
gen, den •esprit de geometrie" und nicht den 
•esprit de finesse". Von dieser Position aus 
vermochte Tyrell keine einzige allgemein- 
verbindliche ontologische Aussage über Chri- 
stus zu machen und eigentlich auch nicht von 
den •Bildern" her, die das Neue Testament 
gebraucht, obgleich er meint, •die im Sinn- 
bild dargestellte Idee besitz(e) allgemeine 
Gültigkeit und (sei) der geistigen Erfahrung 
aller zugänglich" (S. 150). Und so muß der 
sehr fragwürdige •Lebenswert" das Krite- 
rium für den gültigen Aussagegehalt der Of- 
fenbarung abgeben. •Wie die Dinge liegen, 
ist der einzige Prüfstein der Offenbarung die 
Prüfung des Lebens • nicht nur der morali- 
schen, sondern der geistigen Fruchtbarkeit 
im tiefsten Sinne. Sie muß zugleich das my- 
stische und moralische Bedürfnis des Men- 
schen befriedigen und erhöhen, sie muß das 
Transzendente seinem Denken, Fühlen und 
Wollen näherbringen, das Bewußtsein seiner 
Einheit mit Gott vertiefen" (S. 100). Dadurch 
aber wird Gott unter das Maß des Menschen 
gezwungen, was die Souveränität Gottes an- 
tastet. Aus alledem wird klar, daß wir uns 
nicht dem Urteil Söderbloms, das Heiler zu- 
stimmend zitiert, anschließen können, •daß 
der Modernismus in seinem Wesen ,erz- 
katholisch' ist" (S. 8). H. Wulf S] 



392 Buchbesprechungen 

Heilige Schrift 

Drijvers, Pius OSB: Über die 
Psalmen. Eine Einführung in den 
Geist und Gehalt des Psalters. Mit einem 
Geleitwort von Bischof Simon Konrad 
Landersdorfer OSB und einer Einfüh- 
rung von W. Grossouw. Freiburg - Basel 
- Wien, Herder (1961). 272 S., Ln. DM 
15,80. 

Der Vf. ist Exeget und Mönch. Von beidem 
ist seine Arbeit geprägt. Er will sowohl mit 
den Mitteln der heutigen Exegese den ur- 
sprünglichen, vom Autor gemeinten Sinn der 
Psalmen erschließen wie auch zu ihrem geist- 
lichen und christlichen Vollzug beim Chor- 
gebet bzw. Breviergebet anleiten. An erster 
Stelle steht die Erhellung des Literalsinnes, 
aber nicht so, daß einzelne Psalmen Vers für 
Vers kommentiert würden, sondern durch 
Einordnung des Psalters in den Grundakkord 
und die großen Themen der Heilsgeschichte 
und durch Herausarbeitung seiner literari- 
schen Gattungen (sich hierin vor allem auf 
die Erkenntnisse von Hermann Gunkel stüt- 
zend). Vf. begnügt sich aber nicht mit der 
Aufzeigung der Entstehungssituation, des 
•Sitzes im Leben" Israels der einzelnen Ar- 
ten und Gruppen des Psalters, sondern will 
zum Verständnis seines Vollsinnes im Neuen 
Testament und in der Liturgie der Kirche 
hinführen. Sein Grundgedanke ist dabei fol- 
gender: Beide Testamente gehören zusam- 
men, sie bilden eine Einheit, sie zeigen den 
Heilsweg, den Gott mit den Menschen ge- 
gangen ist. So wie das ganze Alte Testament 
auf seine Vollendung und Erfüllung im 
Neuen angelegt war, so weisen auch die Psal- 
men gleichsam über sich hinaus auf ihre Er- 
füllung im Neuen Bund hin, der seine Mitte 
im eucharistischen Opfer hat. Der Literalsinn 
der Psalmen ruft nach dem christlichen und 
geistlichen Sinn. Nur von ihrem Ziel, von 
ihrer Funktion in der Liturgie her sind dar- 
um die verschiedenen Gruppen der Psalmen: 
die Lobpsalmen und Hymnen, die Dankpsal- 
men, die Bittpsalmen, die Wallfahrtspsal- 
men, die Prozessions- und •Thronbestei- 
gungs"psalmen und die Königspsalmen ganz 
zu verstehen. Der Vf. kann sich für seine 
hermeneutischen Prinzipien in allem auf die 
Weisungen der Bibelenzyklika Pius' XII. 
•Divino afflante Spiritu" (1943) berufen, in 
der gerade auf die Einheit des mit aller lite- 
rar-kritischen und geschichtlichen Gelehrsam- 
keit herausgearbeiteten Wortsinnes und des 
neutestamentlichen Vollsinnes hingewiesen 
wird. Das Buch stellt damit eine vorzügliche 
Hilfe zum sinnerfüllten und fruchtbaren 
Psallieren dar. Eines muß allerdings hinzu- 

kommen: die Vertrautheit, die der einzelne 
Beter mit den Psalmen erlangen muß. Ohne 
diese Vertrautheit, das betont der Vf. immer 
wieder, ist kein geistliches und geisterfülltes 
Gebet möglich. Das Buch hat gerade heute, 
wo das Psalmengebet für viele, vor allem 
jüngere Priester in eine Krise geraten ist, 
eine wichtige Aufgabe zu erfüllen. 

F. Wulf SJ 

Guichou, Pierre: Le s P s au me s 
commente s par la Bible. 3 
volumes. Paris, Les Editions du Cerf 
(Collection •L'esprit liturgique" 14, 15 
und 16) 1958. 300 + 302 + 236 S., br. 
Ffr 600, 600, 555. 

Der Vf. ist Professor für AT am Grand- 
seminaire in Quimper. Seine Erklärung der 
Psalmen (je fünfzig in je einem Band) ist 
durch die Einschränkung gekennzeichnet 
•commentes par la Bible", d. h. Guichou geht 
jedem Psalm, nachdem er dessen Literalsinn 
geklärt hat, in seiner Wiederkehr und Sinn- 
deutung innerhalb des gesamten Offenba- 
rungswortes des Alten und Neuen Testamen- 
tes nach. Wie in der Textausgabe des NT 
von Merk oder Nestle zu vielen Stellen Pa- 
ralleltexte aus den Psalmen am Rande no- 
tiert sind, so zieht G. zum Text der Psalmen 
Parallelstellen aus der übrigen Heiligen 
Schrift heran, zitiert sie aber nicht nur, son- 
dern nimmt ihr Wortgefüge und ihren Sinn- 
gehalt in seine Erläuterung des Psalminhal- 
tes herein. Dieses Verfahren ist uns vertraut 
aus den Psalmerklärungen, welche von der 
Kirche in die Liturgie der Hebdomada Sanc- 
ta aufgenommen worden sind, z. B. als Le- 
sungen zur zweiten Nokturn am Gründon- 
nerstag (nunmehr getilgt) und zur (auch im 
neuen Officium beibehaltenen) zweiten Nok- 
turn am Karfreitag. Beide Lesungen sind den 
•Enarrationes in Psalmos" des heiligen Au- 
gustinus entnommen, die erste seiner Erklä- 
rung von Psalm 54, die andere der Erklä- 
rung von Psalm 63. Während indes der hei- 
lige Augustinus die Psalmen aus der Unab- 
meßbarkeit seiner persönlichen heils-, kir- 
chen- und zeitgeschichtlichen Einsicht kom- 
mentiert, engt G. den Raum seiner Stellung- 
nahme auf das jeweils anziehbare Bibelwort 
ein, das sich natürlich nicht bei jedem Psalm 
in gleicher Fülle darbietet. G. blieb in jedem 
Fall sachlich und hütet sich vor der Versu- 
chung, sich in das Feld der Allegorie zu be- 
geben. 

Dem Gesamtwert liegt die Überzeugung 
zugrunde, daß die Psalmen ausnahmslos Ge- 
bete sind, die der Heilige Geist dem Volk 



Buchbesprechungen 393 

Gottes eingegeben hat, und zwar zunächst in 
seinem Haupte, dem Gottmenschen (vgl. In- 
troduction S. 13•15). Von daher ergibt sich 
für G. die dreifache Sicht jedes Psalms: 
1. der Psalm in dem durch die Literalform 
gegebenen Sinngehalt, 2. der Psalm in seiner 
Beziehbarkeit auf die Person des Gottmen- 
schen, soweit sie in der Schrift bezeugt wird, 
3. der Psalm in seiner • wieder durch die 
Schrift bezeugten • Beziehbarkeit zum 
•Christus in uns", sei es im christlichen Indi- 
viduum, sei es in der Kirche. 

Daß wir zu unseren gegenwärtigen Psalm- 
kommentaren mit ihrer Beschränkung auf 
den durch die Literalform gegebenen Sinn- 
gehalt einen Kommentar wie den vorliegen- 
den brauchen, empfindet jeder, der an den 
Festen des Herrn oder im Officium der De- 
dicatio Ecclesiae sich bemüht, die fälligen 
Psalmen auf ihre Beziehbarkeit zum jewei- 
ligen Festgeheimnis zu erfassen. Das •Psal- 
lite sapienter" von M. Wolter schreckt ab 
wegen seiner Breite; G. hat sich durch sein 
•Commente par la Bible" eine gesunde Ein- 
schränkung auferlegt; die Erklärung von 
Ps 88 (Misericordias Domini) z. B., die sich 
bei Wolter über 26 Seiten erstreckt, umfaßt 
bei G. nicht mehr als sechs Seiten. Der Kom- 
mentar eignet sich sowohl zum Studium wie 
zur Betrachtung der Psalmen. Der dem Wer- 
ke G.'s zugrundegelegte Psalmtext ist dem 
französischen Bibelwerk •La Sainte Bible, 
traduite en francais sous la direction de 
l'ficole Biblique de Jerusalem", gewöhnlich 
als •La Bible de Jerusalem" genannt, ent- 
nommen. L. Weikl SJ 

Das Evangelium. Matthäus - 
Markus - Lukas - Johannes. Aus dem 
Urtext in Sinnzeilen übersetzt von 
Friedrich Streicher SJ. Freiburg, Verlag 
Herder (1961). 384 S., Ln. DM 24,•. 

Schon vor Jahren hat der Vf. die •Worte 
des Herrn" (Manesse 1948), in Sinnzeilen 
gedruckt, erscheinen lassen. Jetzt liegen die 
vier Evangelien vollständig, ebenfalls in 
Sinnzeilen gegliedert und gedruckt, vor. Die 
Übersetzung ist sorgfältig und einprägsam, 
hier und da etwas ungewöhnlich, z.B. Mt 
1, 25, was in der Anmerkung gerechtfertigt 
wird. Diese Anmerkungen dürften ein Pro- 
blem darstellen. Sie sind sehr knapp ausge- 
fallen und hätten, wenn nicht die bekannte 
kirchliche Vorschrift dagegenstünde, in der 
vorliegenden Form ausfallen können. Kom- 
mentierende Hilfen zum rechten Lesen der 
Heiligen Schrift sind an sich durchaus wün- 
schenswert. Sie müßten vor allem zu einem 
theologischen Verständnis des Textes ver- 
helfen und den überzeitlichen heilsgeschicht- 

lichen Sinn der Worte und Taten Jesu er- 
hellen. Hier liegt auch bezüglich der Über- 
setzungen der neutestamentlichen Bücher, 
bzw. der beigefügten •Anmerkungen", eine 
sehr dringliche theologische Aufgabe vor, die 
aber vielleicht nur in einer Gemeinschafts- 
arbeit von Exegeten und Dogmatikern ge- 
löst werden könnte. 

Die neue Übersetzung der Evangelien, die 
am besten laut gelesen würde, kann zu einer 
großen Hilfe gerade für den betrachtenden 
Leser werden. Druckanordnung, Zweifarben- 
druck • die Worte Jesu sind rot gedruckt •, 
die am Rande mitgeteilten Titel (Inhalts- 
angabe) der jeweiligen Perikopen sind echte 
Meditationshilfen. Wir können nur wün- 
schen, daß das ganze NT vom Vf. in der- 
selben Weise ediert wird. H. Wulf SJ 

Mussner, Franz: Die Botschaft 
der Gleichnisse Jesu (Schriften 
zur Katechetik. Herausg. von J. Gold- 
brunner, Bd. 1). München, Kösel-Verlag. 
102 S., kart. DM 6,50. 

Die meisten in diesem Büchlein zusammen- 
gefaßten Auslegungen von Gleichnissen Jesu 
sind schon früher (in den KatBl 1956) er- 
schienen. Mit den neu hinzugekommenen sind 
es nun 23. Ihre Hauptthemen sind: die escha- 
tologische Gottesherrschaft, die Erlöser- 
gesinnung Gottes, die Umkehr des sündigen 
Menschen, die Entschiedenheit dieser Um- 
kehr, das Gericht, der Unglaube Israels und 
die Wiederkunft Jesu. Alle sprechen sie von 
der Endzeit und wie sich der Mensch seit 
dem Kommen Christi auf sie einstellen muß. 
In der Einführung und im Rückblick geht der 
Vf. auch auf die Frage ein, inwieweit die 
nachösterliche Überlieferung einen Einfluß 
auf die Gestaltung der Gleichnisse ausgeübt 
habe und wieweit dadurch ein Wechsel der 
Hörerschaft eingetreten sei. Wenn das Büch- 
lein zunächst auch für einen breiteren Leser- 
kreis gedacht ist (nicht zuletzt will es dem 
Prediger und dem Katecheten eine Hilfe 
sein), so sucht es doch möglichst viel vom Er- 
trag der heutigen Exegese zu vermitteln. 
(Bisweilen wünschte man sich allerdings noch 
mehr Wibeltheologie.) Wir brauchten mehr 
Auslegungen dieser Art. Sie sind die unent- 
behrliche Voraussetzung für eine fruchtbare 
Bibellesung. F. Wulf SJ 

Läpple, Alfred: Die Bibel • 
heute. Wenn Steine und Dokumente 
reden. München, Verlag M. Lurz (1961). 
192 S., kart. DM 6,80. 

Je ungläubiger oder wenigstens miß- 
trauischer die heutigen Menschen und auch 



394 Buchbesprechungen 

viele Christen gegenüber der Bibel sind, vor 
allem wo sie von wunderbaren Dingen und 
Ereignissen berichtet, um so interessierter 
horchen sie auf, wenn Historiker und Archäo- 
logen die Welt der Bibel durchleuchten. Ein 
Buch wie das von Keller •Die Bibel hat doch 
recht" ging seiner Zeit von Hand zu Hand. 
Es machte auf den Durchschnittsleser einen 
um so tieferen Eindruck, als es von einem 
Nichttheologen geschrieben war und darum 
in den Augen vieler doch sicher objektiv sein 
mußte. Aber auch fachlich qualifiziertere Bü- 
cher wie die von W. F. Albright oder C. H. 
Gordon fanden und finden eine starke Be- 
achtung. Die einen fühlen sich dankbar in 
ihrem Glauben gestärkt, die anderen werden 
nachdenklich. Denn es hat sich immer wieder 
bestätigt, was Albright vor einigen Jahren 
schrieb: •Es wurde nichts gefunden, was 
einen vernünftigen Glauben stören könnte, 
und nichts entdeckt, was eine einzelne theo- 
logische Lehre als falsch erweisen kann". Die- 
sem Verlangen nach kontrollierbaren Tat- 

sachen als Stütze für die Glaubwürdigkeit 
der Heiligen Schrift kommt auch das Büch- 
lein von Läpple nach. Es will knapp und zu- 
verlässig zusammenstellen, was die histori- 
sche und archäologische Forschung der letzten 
Jahrzehnte zur Erhellung der Welt der Bibel 
und der biblischen Geschichte beigetragen 
hat. Als Leser sind in erster Linie Schüler 
der Höheren Lehranstalten gedacht; dafür 
kommt dem Vf. aus langjähriger Erfahrung 
eine besondere Kompetenz zu. Schon seine 
•Kirchengeschichte in Dokumenten" (Düssel- 
dorf 1958) hatte ein sehr gutes Echo gefun- 
den. Die vorliegende Dokumentensammlung 
mit ihren vielen Illustrationen meldet für 
die 2. Aufl. schon das 11.•30. Tausend. In 
den bisher erschienenen Rezensionen wurden 
manche Einzelwünsche geäußert und eine 
Reihe von Korrekturen vorgeschlagen. Aber 
im ganzen ist das Büchlein über den Unter- 
richtszweck hinaus für alle, die sich um eine 
größere Vertrautheit mit der Welt der Bibel 
bemühen, sehr zu empfehlen.    F. Wulf SJ 

Theologie und Frömmigkeit 

Fransen , Piet SJ: Gods gen ade 
en de mens. Patmos-reeks De Chri- 
sten in de Tijd nr. 4. Antwerpen, Uitge- 
verij Patmos 1959.110 S., br. FrB 55,•. 

•Beim Schreiben dieser Seiten haben wir... 
an die vielen Priester... gedacht, die ihre 
früheren Studien in der Gnadentheologie un- 
befriedigt und entmutigt in Erinnerung ha- 
ben" (71). Nun, diese Schrift, für Laien be- 
stimmt, liest man mit Freude; sie zeigt uns 
das Gnadenleben in seiner Einheit und Schön- 
heit: Gnade ist von Gott aus Liebe, die den 
Menschen umformt, und vom Menschen aus 
die Antwort an Gott in Kraft dieser Liebe. 
Die Sprache ist klar, anschaulich, warm, da- 
bei streng auf theologische Sauberkeit be- 
dacht. Darum gehen erhellende Ausführun- 
gen über die Eigenständigkeit theologischer 
Begriffsbildung voraus, also gegen eine Ver- 
manschung des Sprachgebrauchs, wobei in 
der Gnadenlehre leicht alles Psychologie 
würde • •und das ist auch das Übel unse- 
rer Zeit" (74). So ergibt sich der Aufbau: 
1. Was ist Theologie? (5•30); 2. Was ist 
Gnade? (31•84); 3. Was können wir von 
der Gnade erwarten? (85•109). • Zur Er- 
gänzung und Vertiefung mancher Gedanken 
sei hingewiesen auf Piet Fransen SJ, Zur 
Psychologie der göttlichen Gnade, Die Kirche 
in der Welt 11 (1960) 143•149; 265•274; 
wo auch weitere Arbeiten des Vf.'s aufge- 
zählt sind. J. Möllerfeld SJ 

Semmelroth, Otto: Vom Sinn der 
Sakramente. Frankfurt a. M., Ver- 
lag Josef Knecht (1960). 117 S., geb. 
DM 6,50. 

Die vier Kapitel des Buches sind aus Vor- 
lesungen entstanden, die der Vf. auf der 
Bonner Hochschulwoche 1959 des Katholi- 
schen Akademikerverbandes gehalten hat. Es 
geht in ihnen um das zuweilen bedrängende 
Problem der Beziehung der eigenen, ganz 
persönlichen, gleichsam der •Intim-Sphäre" 
zugehörenden Frömmigkeit des einzelnen 
und ihre Bindung an die diesem einzelnen 
vorgegebene, objektive Wirklichkeit der sa- 
kramentalen Kirche. Die mögliche Spannung, 
die in dieser Beziehung liegt, soll durch die 
theologische Deutung dessen, was Kirche als 
von Christus gesetztes Zeichen des Heils ist, 
aufgelöst werden. 

In vier Schritten wird das Thema entfal- 
tet. Im ersten Kapitel ist von der Kirche als 
Zeichen die Rede. Kirche ist weder eine In- 
stitution, die einfachhin auf ruht auf dem Ent- 
scheidungswillen der einzelnen, die in ihr 
sind, noch ein •magisches" Kollektiv, in dem 
der einzelne so ist, daß er seine personale 
Eigenständigkeit verliert. Sie ist eine echte 
Synthese von objektiver Vorgegebenheit und 
subjektiver Zugehörigkeit der einzelnen, von 
denen eine Glaubensentscheidung verlangt 
wird. Sie ist eine vieldimensionierte Wirk- 
lichkeit. Drei Dimensionen werden genannt: 



Buchbesprechungen 395 

Die •Dimension der Höhe", Kirche als Ort 
des Heils, das je und je von oben einbricht, 
in dem das •Oben" und das •Unten" ver- 
bunden werden; die •Dimension der Tiefe", 
Kirche, die das in ihr gegenwärtige Heil an 
eine Welt, die in ihrer Tiefe diabolisch ver- 
wundet worden ist, vermittelt; die •Dimen- 
sion der Breite", Kirche als hierarchisch ver- 
faßte Gesellschaft, als sichtbare Institution. 
Diese so strukturierte Kirche ist Zeichen des 
Heils in der Welt, d. h. auf Christus, ihren 
Herrn, verweisend und seine Gnade gegen- 
wärtig setzend. 

In zwei weiteren Kapiteln wird dann dar- 
gelegt, wie in der Kirche die Begegnung mit 
Christus sich verwirklicht. Das •Heilswir- 
ken der Kirche in Wort und Sakrament" 
wird verstanden als •Darstellung des Heils- 
ereignisses", d. h. des •Ereignisses der Er- 
lösung in Christus". Diese Darstellung ge- 
schieht (erstens) im Wort, das nicht nur das 
Heilsereignis berichtet, sondern es insofern 
enthält, als sich im Wort der verkündigen- 
den Kirche Christus selbst mitteilt. Diesem 
Wort soll (zweitens) die Antwort entspre- 
chen. Sie geschieht im Opfer Christi, bzw. 
im Opfer der Hl. Messe. 

Im dritten Kapitel wird dann deutlich ge- 
macht: wie •die Sakramente ... das indivi- 
duell-gemeinschaftliche Leben erfassen, und 
die Kirche immer wieder so vermitteln, daß 
im Gegenüber des Christus repräsentieren- 
den Priesters und der mitfeiernden Laien- 
gemeinde die sakramentale Feier des Opfers 
Christi möglich wird" (90). Alle Sakramente 
sind auf das in der Hl. Messe gegenwärtig 
gesetzte Opfer Christi bezogen und vermit- 
teln dem einzelnen in seinen je verschiede- 
nen Lebenssituationen die Kraft dieses Op- 
fers. Allerdings unter einer Bedingung: 
•Dem Empfang der Sakramente muß die 
personale Entscheidung des empfangenden 
Menschen entsprechen" (92). 

Diesem Thema gilt das letzte (vierte) Ka- 
pitel. Damit wird das Problem des Ausgangs 
der Vorlesungen wieder eingeholt. Im Sakra- 
ment öffnet sich der Raum der Begegnung 
von Gott und Mensch, der ein Raum perso- 
naler Begegnung ist. Das Sakrament, die 
Einheit von Wort und Zeichen, ist Sichtbar- 
keit der persönlichen Zuwendung Gottes in 
Christus zum einzelnen, der sich öffnen und 
verschließen kann, ist also nicht Vergewalti- 
gung der Person und sachhafter Zwang, der 
kirchlich ausgeübt wird. Das Sakrament, das 
die Kirche ist, bindet die Person auch nicht 
so an sich, daß das Heil des einzelnen 
schlechthin und ohne Unterscheidung an die- 
ser Bindung hängt. Es gibt Menschen, die 
•nicht in der Arche auf der Sintflut (sind); 
aber sie sitzen auf ihren Rändern oder hän- 
gen an ihren Kanten. Und durch diese Grund- 

bestände oder Reste ist ihre innerlich-per- 
sönliche Haltung vor Gott und seinem Heil 
nicht ganz ohne Stücke jenes Ausdrucks, den 
es voll nur in der Kirche gibt" (116). 

Nur der theologisch-fachlich Gebildete 
dürfte ermessen können, wieviel echte wis- 
senschaftlich-theologische Arbeit, die ganz 
auf der Höhe der heutigen Diskussion steht, 
in dem schmalen Buch steckt. Es gehört zum 
besonderen Ingenium des Vf.'s, solche Arbeit 
für weite Kreise einer anspruchsvollen und 
christlich bemühten Gemeinde von •Hörern 
des Wortes" fruchtbar werden zu lassen. Das 
aber verdient den Dank aller, denen die Sa- 
che Gottes am Herzen liegt.     H. Wulf S] 

Durst,BernhardOSB: Die Eucha- 
ristiefeier als 0 p f er der 
Gläubigen. Rottenburg a. N., Bader- 
sche Verlagsbuchhandlung (1960). 188 S., 
brosch. DM 5,90. 

Dieses Buch ist die Frucht langen Reifens; 
seit vier Jahrzehnten hat der Vf., Abt von 
Neresheim, über diese Frage geschrieben. 
Seinerzeit hat K. Rahner zu der Schrift 
•Dreifaches Priestertum" in unserer Zeit- 
schrift eingehend Stellung genommen und 
ihre Bedeutung gewürdigt: •Zur Frage nach 
dem Wesen des Priestertums",GuL 20 (1947) 
309•312. 1953 erschien das Buch über •Das 
Wesen der Eucharistiefeier und des christli- 
chen Priestertums", und H. Bleienstein be- 
richtete darüber in einer ausführlichen, sehr 
empfehlenden Inhaltsangabe GuL 27 (1954) 
75f. Die jetzige Schrift zeigt noch stärker 
die Vorzüge ihrer Vorgänger: die Klarheit 
in Gedankenführung und Sprache, die sau- 
bere dogmatische Haltung, die seelsorg- 
liche Zielsetzung. Eine Besinnung auf das 
Wesen des Opfers führt zu klarerer Erkennt- 
nis, inwiefern die Heilige Messe ein Opfer 
der Gläubigen ist, (43•125) und drängt zur 
Frage, wie •die Gläubigen wirksam zu den 
geistigen Kultakten angeregt werden" kön- 
nen, •durch die sie am eucharistischen Opfer 
mitbeteiligt sind" (127•185). Als Lösung 
schlägt der Vf. eine Umgestaltung der Ka- 
nongebete im Lichte der heutigen theolo- 
gischen Erkenntnis vor. Die Liturgiehistori- 
ker werden mit diesen radikalen Vorschlä- 
gen weniger einverstanden sein, da sie be- 
hutsamer mit den einmal gewordenen Texten 
umzugehen pflegen. 

Es ist darum nicht gut, beim Lesen •hin- 
ten" zu beginnen, bei den praktischen Vor- 
schlägen. Man muß zuvor den Weg der 
dogmatischen Begründung mitgehen und sich 
fragen, ob man hier zustimmen darf. Das 
glauben wir bejahen zu dürfen, ja zu müs- 
sen. Abt Durst wählt für die Entwicklung der 



396 Buchbesprechungen 

Opferlehre den richtigen Ausgangspunkt, die 
kirchliche Lehrverkündigung, und zwar in 
ihrer Entwicklung bis zum heutigen Tag. Das 
Tridentinum und die Liturgieenzyklika Me- 
diator Dei erhalten den ihnen gebührenden 
Platz im Aufbau der Gedanken. So vermei- 
det der Vf. die Gefahr einer zu einseitigen 
Beschäftigung mit Quellen aus einer Zeit, 
die in Begriffsbildung und Lehrdarbietung 
noch nicht zu solcher Klärung durchgestoßen 
war. Von da aus wächst die Überzeugungs- 
kraft des Buches in Zusammenschau und klu- 
ger Unterscheidung, in der Darlegung des 
Sachverhaltes wie in der Forderung an das 
persönliche Mittun. Wer dem Vf. folgt, wird 
von Vorstellungen Abschied nehmen müssen, 
die ihm lieb geworden waren, als er die li- 
turgische Welt kennen lernte, die sich aber 
theologisch nicht halten lassen. Man lese etwa 
S. 102•104, Anm. 49, über die Sprechweise 
von einer •Gegenwärtigsetzung" des Kreuz- 
opfers, über Identität und Verschiedenheit 
von Kreuz- und Meßopfer und über das 
rechte Verständnis des Gedächtnischarakters 
der Meßfeier. Aus den dogmatischen Vor- 
aussetzungen wird man auch die Forderung 
nach einer Umformung der Kanongebete, die 
Mißverständnisse beseitigt (vgl. 166, Anm. 
32) und die den Mitvollzug durch die Gläu- 
bigen erleichtert, bejahen müssen. Vf. bringt 
einen bis ins Einzelne durchgearbeiteten Vor- 
schlag; nun, über Einzelheiten wird sich re- 
den lassen. 

Dem Buch über das Wesen der Euchari- 
stiefeier hatte A. Kolping durch seine Be- 
sprechung in der Theologischen Revue 50 
(1954) 57•58 ein Loblied mit auf den Weg 
gegeben, wie es selten einem Buche gesungen 
wird. Es lohnt sich, seine Worte wieder zu 
lesen; denn das Anliegen gilt heute noch: 
für unser liturgisches Arbeiten einen solch 
soliden dogmatischen Grund zu legen und 
eine solch innerliche Sicht zu gewinnen. Und 
darum sei dieses neue Werk eindringlich zum 
Studium empfohlen, besonders den Semina- 
risten, Religionslehrern, Exerzitienmeistern, 
kurz allen, denen es um eine rechte Einfüh- 
rung der Laien in die Mitfeier des heiligen 
Opfers geht. /. Möllerfeld SJ 

Siebers, Bernhard: Quell des 
Lebens und der Heiligkeit. 
München, Verlag Ars Sacra (1961). 240 
S., Kunstleder DM 10,40. 

Anregung zu diesem Betrachtungsbuch gab 
dem Vf. das Rundschreiben Pius' XII. •Hau- 
rietis aquas" vom 15. Mai 1956 über die Ver- 
ehrung des Heiligsten Herzen Jesu. Darüber 
hinaus ist das Buch aber die Frucht eines 

langen und betenden Umgangs mit dem be- 
handelten Geheimnis. Vf. ist Herz-Jesu- 
Priester (MSC) und diesem Geheimnis dar- 
um innigst zugetan. 

In kleinen Kapiteln werden die 33 An- 
rufungen der Herz-Jesu-Litanei für das be- 
trachtende Gebet vorgelegt. Jedes Kapitel 
enthält drei Abschnitte: eine Zusammenstel- 
lung einiger Schriftstellen (meist aus dem 
NT), die das betreffende Geheimnis zum 
Ausdruck bringen oder berühren, eine vor- 
bereitende Lesung, die man nach altem 
Brauch •Betrachtungspunkte" nennen könn- 
te, und eine ausgeführte Betrachtung, ge- 
nannt •Betrachtende Zwiesprache", um den 
Gebetscharakter dieser Übung zu unterstrei- 
chen. In der vorbereitenden Lesung über- 
wiegt mehr die biblische und theologische 
Deutung der betreffenden Anrufung. Die hier 
dargelegten Gedanken wollen nichts Neues 
bieten, sondern die überlieferte Theologie in 
schlichter Weise einem größeren Leserkreis 
nahebringen. Sie sind ganz auf das Gebet 
ausgerichtet. Die •Betrachtende Zwiesprache" 
ist unmittelbares und formuliertes Gebet: Die 
Gebetssprache ist echt und ohne jedes falsche 
Pathos. Sie läßt sich darum leicht nachvoll- 
ziehen und leitet zum eigenen Beten an. 

Der Vf. schickt den Anrufungen einige 
praktische Winke für das betrachtende Gebet 
und eine kurze Einführung in die Herz-Jesu- 
Verehrung und in die Herz-Jesu-Litanei vor- 
aus. Ein gutes und aufrichtiges Buch! 

F.Wulf SJ 

Rondet, Henri SJ: Litanies de 
Sacre-Coeur. Toulouse, Apostolat 
de la Priere (1960). 126 S., hart. NF 4,-. 

Es sind 32 Betrachtungen zu den Anrufun- 
gen der Herz-Jesu-Litanei und ein •Kreuz- 
weg in Vereinigung mit dem Herzen Jesu." 
Zu jeder Anrufung werden knapp und in 
dichter Fülle die Gedanken aus Christologie 
und Heiliger Schrift beigetragen, so daß der 
Betrachtende aus einem reichen Gut wählen 
kann. Eine Umstellung in der Anordnung 
der Rufe ermöglicht es, den Inhalt systema- 
tisch aufzubauen. Der Kreuzweg spricht bei 
aller Schlichtheit des Ausdrucks vor allem 
zum geistig aufgeschlossenen Menschen von 
heute. So ist das Buch wertvolle Hilfe zu tie- 
ferer Unterbauung der Herz-Jesu-Andacht. 

Eine Kleinigkeit: War es nötig, bei der 
Schilderung der Geißelung Jesu die Zahl der 
6000 Geißelstreiche aus den Gesichten der 
A. K. Emmerick zu nennen und • bei aller 
Zurückhaltung • zu sagen, diese Zahl sei 
•durchaus nicht unwahrscheinlich"? (60). 

/. Möllerfeld SJ 



Buchbesprechungen 397 

Schindler, Peter: Die Letzten 
Dinge. Regensburg, Fr. Pustet 1960. 
80 S., hart. DM 2,80. 

Das Büchlein •verdankt seine Entstehung 
einer Reihe von Konferenzen, die der Vf. im 
Sommer und Herbst 1953 in Dänemark ge- 
halten hat. Sie wollen den Katholiken An- 
regung geben, wie sie über das ewige Leben 
denken sollen.  Den  Christen  der  anderen 

Konfessionen wollen sie ein gedrängtes Bild 
von dem vermitteln, was die katholische Kir- 
che zu einer Anzahl von Fragen sagt, über 
die man oft recht verworrene Ansichten hört" 
(S. 5). Mit diesen Worten charakterisiert der 
Vf. selbst das Heft recht gut. Es geht also 
hier nicht um Diskussion von Problemen und 
Zitatenschwere Beweise, sondern um einen 
leichten Überblick, der wohl dem nichtkatho- 
lischen Leser mehr gibt als dem katholischen. 

Ad. Rodewyk S] 

Pries tertum 

Pintard, Jacques: Le sacerdoce 
sei on Saint Augustin.Le pretre 
dans la cite de Dieu. Preface de Jean 
Danielou SJ. Tours, Marne 1960. 423 S., 
Ln NF 27,76. 

Über das Priestertum nach dem hl. Au- 
gustinus hatte uns vor dreißig Jahren D. 
Zähringer aus der Schule Karl Adams eine 
Untersuchung geschenkt. Pintard kommt von 
Danielou her; das zeigt sich besonders im er- 
sten Teil, der typologisch fragt und zeigt, 
wie Augustinus die Gestalten eines Melchi- 
sedech, Moses, Josue, David usw. als Bilder 
des einen wahren Hohenpriesters schaute. 
Dann beleuchtet der zweite Teil vom •Got- 
tesstaat" aus das Priestertum Christi und 
seiner Kirche. Im dritten Teil lernen wir das 
Priestertum in der Umwelt des hl. Augu- 
stinus und in seinem persönlichen Erleben 
kennen. So ersteht ein Stück echt augustini- 
scher Welt: farbig, gedankentief, von Leben 
durchpulst; eine wissenschaftliche Arbeit, die 
innerlich bereichert. Dazu kommt die •Höf- 
lichkeit gegen den Leser": drei Seiten Sach- 
register und 22 Seiten Register der behan- 
delten Augustinusstellen, übersichtlicher und 
gefälliger Druck, handliches Format und gu- 
ter Einband. Damit führt sich die neue Rei- 
he •In lumine fidei" gut ein. 

Das Buch fügt zur Darstellung auch kriti- 
sche Würdigung und Aufzeigen noch offener 
Fragen. So regt es stark zum Mit- und Wei- 
terdenken an. Die Vorgeschichte der augu- 
stinischen Ideen ist nur stellenweise berück- 
sichtigt. Wenn im ersten Teil Melchisedech 
besonders ausführlich behandelt wird, so ist 
das berechtigt; doch vermißt man dann bei 
der benutzten Literatur ungern B. Capelle, 
Notes de Theologie ambrosienne, RechTheol 
AncMed 3 (1931), 183•190, diese wichtige 
Ergänzung und Richtigstellung von Bardys 
Ausführungen in der Revue Biblique 1926 
und 1927, die mehr über irrige Melchisedech- 
Spekulationen handeln. Daß der Stammbaum 
Jesu bei Matthäus königlichen, bei Lukas 
priesterlichen Charakter trage, hat Augusti- 
nus   vielleicht   von   Hilarius   übernommen 

(121f.); es ist aber auch Beeinflussung durch 
Ambrosius (in Lc. 1.3,3) möglich. Zeigt uns 
der systematische Teil Augustinus auch in 
seiner Lehre vom Priestertum als den •Hei- 
ligen mit dem flammenden Herzen", so fin- 
det das im 3. Teil ergreifende Bestätigung 
durch sein Leben, besonders bei der Unter- 
suchung zu Conf. 10,43,3: •die Liebe zwingt" 
zum Dienst an den Brüdern. • 

Im Stellenregister ist nachzutragen der 
wichtige Tractatus de ordinatione episcopi, 
Miscellanea Agostina I, 563•575; behandelt 
S. 365•374. Bei dieser Gelegenheit sei auf 
einen neueren Aufsatz aufmerksam gemacht, 
der den Gegenwartswert augustinisehen Den- 
kens in unserer Frage aufzeigt: A. Frotz, Ge- 
danken zur Priesterbildung im Geiste des hl. 
Augustinus, in: Die Kirche und ihre Ämter 
und Stände (Festgabe Kard. Frings), Köln 
(1960)   93•118. J. MöllerfeldSJ 

Knox, Ronald: Semper a gens, 
semper quietus. Ein brüderliches 
Gespräch unter Priestern. Wien, Seel- 
sorger-Verlag Herder (1961). 225 S., 
Ln. DM 12,•. 

Das Buch ist aus Exerzitienvorträgen ent- 
standen. Exerzitien im ignatianischen Sinne 
des meditativen Einübens der Glaubensge- 
heimnisse sind es aber nicht. Man könnte diese 
16 Kapitel eher eine Gewissenserforschung 
über die Aufgaben, Schwierigkeiten und Feh- 
ler des Priesters nennen. Darum heißt der 
englische Titel des Buches auch schlicht: The 
Priestly Life. Wie der Vf. aber die einzel- 
nen Bereiche des priesterlichen Lebens und 
Wirkens durchgeht, wie er ungeschminkt und 
ohne Umschweife, Kritik mit Humor verbin- 
dend, die Dinge beim Namen nennt, das ist 
erfrischend. Da ist die Rede von der Hin- 
gabe an Gott, vom Gebet, vom Gehorsam, 
von der Alltäglichkeit, dem Murren, der 
Lauheit, von der Gottesfurcht und von der 
Ausdauer, von den Priestersünden und den 
Hilfen eines tapferen, sich immer wieder be- 
mühenden priesterlichen Lebens. Und all 
dies nicht in abstrakten, systematischen Über- 
legungen, sondern in lebendiger, unmittel- 



398 Buchbesprechungen 

barer Anrede • ein •brüderliches Gespräch" 
hat darum der Herausgeber das Buch im Un- 
tertitel genannt • und ständig das Leben 
selbst sprechen lassend. Die letzten Kapitel 
zeigen noch einmal, wie bunt die Folge der 
Fragen ist, die der Autor aufgreift: Er spricht 
vom Priester als dem Vater und der Mutter 
seiner Gemeinde, vom Tod als Freund und 
wie an jedem Tag das Wort gelte: •Haec est 
dies quam fecit Dominus". •Das ist der Tag, 
an dem Gott will, daß Sie beginnen". Und 
Knox schließt: •Gott sei gedankt, es ist auch 
nie zu spät". F. Wulf SJ 

Bertrams, Wilhelm SJ: Der Zöli- 
bat desPriesters. Sinngehalt und 
Grundlagen. Würzburg, Echter-Verlag 
(1960). 104 S., brosch. DM 5,80. 

Die Schrift ist durch überarbeitende Zu- 
sammenfassung einschlägiger Artikel, von 
denen zwei in dieser Zeitschrift 24 (1951) 
229f und 28 (1955) 95ff erschienen sind, eine 
gedrängte Monographie über den Zölibat 
geworden. Der Vf. sucht in ihr den theologi- 
schen Ausgang für die kirchenrechtlichen Be- 
stimmungen über den Zölibat des Priesters 
(can 132 § 1; can 1994 § 2 und can 81) und 
findet ihn in der vollkommenen Selbsthingabe 
an Gott, die nach ihm den innersten Sinn- 
und Leistungskern der virginitas religiosa 
ausmacht (Kap 1•3). Aus diesen Voraus- 
setzungen leitet er in Kap 4 Richtlinien ab 
für die rechte Wertung der Geschlechtskraft 
und der Geschlechtsdifferenziertheit über- 
haupt, für die Freiheit des Christen in der 
Wahl der virginitas und für den rechten 
Erweis des Vaterschaftsverhältnisses, das B. 
durch den priesterlichen Zölibat grundgelegt 
sieht. In all dem spricht die Erfahrung des 
Rechtswahrers und Kanonisten gewichtig mit. 
Für Spirituale und Beichtväter in Priester- 
bildungsstätten und sonstige Verantwortliche 
im Bereich der Entscheidung zum geistlichen 
Beruf wird das Studium der inhaltsgedräng- 
ten, aber klar geschriebenen Schrift von 
großem Nutzen sein; ob ihre Verantwor- 
tungslast auf dem Wege, den der Vf. weist, 
leichter wird, sei dahingestellt. Ein Frage- 
zeichen möchten wir zu der Annahme ma- 
chen, die der ganzen Schrift zugrunde liegt: 
daß virginitas religiosa der innerste Sinn- 
und Leistungskern der vollkommenen Hin- 
gabe an Gott sei. Daß es (gemäß 1 Kor 13) 

die Liebe sei, setzt natürlich auch B. voraus. 
Uns will jedoch scheinen, daß die aus der 
Liebe erwachsende virginitas allein nicht den 
ganzen Leistungsbereich der bei Paulus ge- 
priesenen Liebe aufzubringen vermag. Der 
amor apostolicus in Gal 6, 14ff, zu dem 1 Kor 
13 wohl als erweiternder Kommentar ver- 
standen werden kann, hat u. E. eine noch 
tiefere Wurzel. Das wäre aber für die Be- 
gründung des Zölibates von nicht geringer 
Bedeutung. L. Weikl SJ 

Grellner, Cajus OFM: Vom Altar 
ins Leben. Anregungen für Priester. 
WerllWestfal., Dietrich-Coelde-V erlag 
(1960). 168 S., Ln. DM 5,70. 

•Die Weise, wie wir die heilige Messe 
feiern, ist eine Frage auf Leben und Tod. 
Der Priester kann sich heilig und kann sich 
zu Tode zelebrieren" (11). •Der kluge Prie- 
ster gestaltet sein Leben im Licht und aus 
der Kraft der heiligen Messe" (9). Dazu hilft 
dieses Buch mit übersichtlich gegliederten 
Betrachtungsgedanken, die dem Gang der 
heiligen Messe folgen und •evangelische 
Einfachheit und Anschaulichkeit" (75) als 
Vorbild haben, mit Gedanken, die durchbetet 
sind und in die Mitte zielen. 

Das hindert nicht, daß man Einzelheiten 
gern anders sähe. Verse wie auf S. 98 ent- 
sprechen kaum einem bescheidenen litera- 
rischen Anspruch. S. 124 steht: •Wo ist der 
Himmel? Dort, wo Gott ist; also überall, wo 
der Tabernakel ist". Es entspräche dem An- 
liegen des Buches besser, zu sagen: •Gott ist 
überall; im Tabernakel ist der Gottmensch, 
wie er sich uns durch das Opfer des Altares 
schenken will." • Sind die Gebete des Meß- 
formulars nach der Kommunion ohne weite- 
res •hinreichende Danksagung nach dem Gei- 
ste der Kirche" (151)? Der Vf. konnte die 
Überlegungen noch nicht kennen, die vor al- 
lem durch K. Rahner angestoßen worden 
sind: Danksagung nach der heiligen Messe, 
GuL 32 (1959) 180•189 u. 442•448. Vgl. 
J. Galot, Der Sinn der Danksagung nach der 
heiligen Kommunion, ThPQ 109 (1961) 208 
bis 218; ferner H. Mertens, De dankzegging 
na de heilige mis, Pastor bonus 38 (1961) 
263•275. • Damit sei aber unser Urteil 
nicht zurückgenommen: dies Buch kommt von 
innen und führt nach innen. 

/. Möllerfeld SJ 

Einführung ins geistliche Leben 

Bouyer, Louis: Introduction ä 
la vie spirituelle. Precis de 
theologie ascetique et mystique. Tour- 

nai, Desclee et Cie (1960). 320 S. 

Der Versuch einer praktischen Einführung 
in Aszetik und Mystik für Seminaristen, 
Priester, Novizen, Ordensleute und weitere 
Kreise. Aus reichem Wissen schreibt der Vf. 
mit leichter Feder über das Wort Gottes, das 



Buchbesprechungen 399 

Gebet, das sakramentale Leben, die Aszese, 
Laienfrömmigkeit, Mönchsfrömmigkeit, Prie- 
ster- und Ordensberufe, die Entwicklung des 
geistlichen Lebens (Reinigung, Erleuchtung, 
Einung) und kurz über die mystische Erfah- 
rung. Dem praktischen Zweck entsprechend 
ist die Bibliographie knapp und auf franzö- 
sische Bücher beschränkt. Die Vorliebe Bou- 
yers für bestimmte Themen und Autoren 
(bes. Evagrius Pontikus) kommt in den Aus- 
führungen deutlich zum Vorschein. Wenn 
man an die Zielsetzung des Buches denkt, 
wird man finden, daß zu viel Geschichtliches 
und zu wenig Praktisches geboten wird. In 
einer solchen Einführung wünscht man sich 
etwa über Bußsakrament (118) oder Gewis- 
senserforschung (255) mehr Hilfe zum bes- 
seren Vollzug. Hingegen wird das Buch etwa 
demjenigen, der aszetische Unterweisungen 
zu geben hat und zu wählen weiß, an vielen 
Stellen wertvolle Anregungen geben können. 

/. Möllerfeld SJ 

Tilmann,Klemens: Die Führung 
der Kinder zur Meditation 
(Sammlung: Klärung und Wegweisung, 
Heft 2). Würzburg, Echter-Verlag 
(1960). 92 S., br. DM 3,-. 

Das Büchlein geht auf Beiträge des Vf.'s 
in den Katechetischen Blättern (1949/50 und 
1958) zurück. Es will nicht nur theoretische 
Einsichten vorlegen, sondern zugleich ein Ar- 
beitsinstrument für diejenigen (Priester und 
Laien) sein, denen die religiöse Unterwei- 
sung der Kinder aufgetragen ist. Es enthält 
darum viele Beispiele und praktische An- 
regungen (u. a. der ganze zweite Teil: Die 
Johannesstunde), die aus der eigenen Erfah- 
rung des Vf.'s stammen und darum schon 
durchprobiert sind. Das im Titel des Büch- 
leins zum Ausdruck kommende Anliegen ist 
heute von großer Wichtigkeit. Denn die be- 
sinnlichen und meditativen Fähigkeiten des 
Kindes, die für seine gesunde seelische Ent- 
faltung von entscheidender Bedeutung sind, 
drohen  in  der  technisierten  Welt  unserer 

Zeit und dem damit zusammenhängenden 
Nützlichkeitsdenken zu verkümmern oder 
sogar zu ersticken. Daß dies auch für das 
Wachstum bzw. Nichtwachstum der religiö- 
sen Welt des Kindes etwas zu sagen hat, 
liegt auf der Hand. So meisterhaft und de- 
tailliert die anschaulichen psychologisch-päd- 
agogischen Hinführungen und Anleitungen 
des Vf.'s sind, sie werden vom Pädagogen 
und Katecheten nur dann fruchtbar gemacht, 
wenn diese selbst die Meditation üben und 
Erfahrung im Meditieren haben. Man kann 
darum nur wünschen, daß von dem Büchlein 
zunächst einmal ein Funke auf den übergeht, 
der von ihm Gebrauch machen soll. 

F.Wulf SJ 

Ponsard, Philippe: Ich kann 
nicht beten. Gedanken zum Ge- 
spräch mit Gott. Essen, Hans-Driewer- 
Verlag (1960). 48 S., br. DM 1,50. 

Der Titel der ursprünglich im Französi- 
schen erschienenen Broschüre lautet: Essai 
sur la Priere ä l'usage de ceux, qui ont peine 
ä prier. Ihr Leserkreis ist nicht unter denen 
zu suchen, die •draußen" sind und mit dem 
Gebet nichts mehr anzufangen wissen, son- 
dern unter jenen gläubigen Christen, die 
nicht mehr recht zum Beten kommen, weil 
sie von der Not des Alltags in einer Welt der 
Technik und der Betriebsamkeit erdrückt 
werden. Im Grund handelt es sich gar nicht 
um einen zusammenhängenden Text, der 
systematisch aufgebaut und schön gegliedert 
ist, sondern um ein ständiges Kreisen um das 
gleiche Thema, z. T. in aphorismenhafter, 
sentenzenhafter Form. So ist nicht nur vom 
Gebet im allgemeinen die Rede, seinem We- 
sen und seiner Notwendigkeit, sondern vom 
Rosenkranz, vom Vaterunser, Gegrüßest seist 
Du Maria, von Glaube, Hoffnung und Liebe 
und vom Abendgebet. Streckenweise gehen 
die Ausführungen unmittelbar in Gebet über. 
Ein Büchlein für Zeiten der Müdigkeit, für 
Wartezeiten und für die Bahn oder auch vor 
dem Nachtgebet. F. Wulf SJ 

Biographisches 

Givelet, Monique: Marguerite- 
Marie Teilhard de Char din 
oder Sieg über Krankheit 
und Leid. Ein Lebensbild nebst Aus- 
zügen aus ihren Schriften. Mit einem 
Vorwort von P. Teilhard de Chardin. 
Übertr. aus dem Franz. von M. Rein- 
hard. Freiburg, Verlag Herder 1961. 
200 S., Ln. DM 10,80. 

Marguerite-Marie Teilhard de Chardin, 
die Schwester des bekannten Naturforschers, 
war fast ihr ganzes Leben lang durch eine 
tückische Rückenmarkerkrankung zur Bett- 
lägerigkeit verurteilt. Ihr Leben war ein 
ständiger Kampf nicht allein gegen die 
Krankheit, sondern vor allem gegen Lethar- 
gie und Verzweiflung. Sie fand Unterstüt- 
zung in der •Katholischen Vereinigung der 
Kranken"   (U.C.M.),  deren  Präsidentin  sie 



400 Buchbesprechungen 

1927 wurde und bis zu ihrem Tod im Jahre 
1936 blieb. In dieser Tätigkeit hat sie die 
Aufgabe ihres Lebens gefunden. Sie schrieb 
Hunderte von Briefen, gab eine Zeitschrift 
für die chronisch Kranken heraus und orga- 
nisierte immer neue Gruppen der Kranken- 
vereinigung, die unter ihrer klugen Leitung 
erst richtig aufblühte. Sie verstand zu trö- 
sten, da sie all die großen und kleinen 
Schwächen eines Kranken und alle Versuchun- 
gen der Krankheit aus eigener Erfahrung 
kannte; sie wußte aber eben darum auch zu 
tadeln, wo es nötig war. Weil sie sich vor 
Gott für die anderen verantwortlich wußte, 
führte sie einen unerbittlichen Kampf gegen 
jede Art von Selbstsucht oder Selbstbemit- 
leidung, Versuchungen, die auf die Dauer 
kaum einem Kranken erspart bleiben. Ihre 
Hauptwaffe war der Humor, den sie zur 
Kardinaltugend der Kranken erklärt wissen 
wollte und der ihr so oft zum Erfolg ver- 
holfen hat. 

Marguerite-Marie Teilhard de Chardin ist 
wiederum ein Beispiel für die im französi- 
schen Katholizismus der Gegenwart über- 
raschend häufigen konstruktiven religiösen 
Begabungen. In Deutschland gibt es unseres 
Wissens bisher nur schwache Ansätze für die 
Durchführung des Anliegens der französi- 
schen U.C.M. Aber vielleicht wird schon die- 
ses Buch • es ist eines der seltenen Bücher, 
die man Kranken guten Gewissens schenken 
kann • für manche ein Segen sein. 

G. Hinzmann SJ 

Yvonne B e auv a is. Ein Lebens- 
bild in zahlreichen Selbstzeugnissen. 
Herausgegeben von den Augustinerin- 
nen in Malestroit (Kreuzring-Bücherei 
Nr. 16). Trier, Verlag Zimmer 1960. 
159 S., kart. DM 2,20. 

Die Generaloberin der Augustinerinnen 
Yvonne Beauvais starb am 29. Januar 1951 
in Malestroit im Ruf der Heiligkeit. Ihr Se- 
ligsprechungsprozeß ist eingeleitet. Sie war 
eine mystisch hochbegnadete Frau, hatte da- 
bei aber auch körperlich sichtbar schwer unter 
den Schlägen des bösen Feindes zu leiden. 
Auf Veranlassung ihres Seelenführers oder 
in Briefen an ihn hat sie vieles über ihr inne- 
res Erleben aufgeschrieben, was von größtem 
Interesse und hohem Wert ist. In ihrem Le- 
ben scheint • die Prüfung durch die Kirche 
noch vorbehalten • die Bilokation eine gro- 
ße Rolle zu spielen. Stigmatisation und ek- 
statische Zustände, die an Lydwina von 
Schiedam erinnern, finden sich bei Schw. 
Yvonne Amata in großer Zahl. Über diese 
im einzelnen zu urteilen, wird erst möglich 
sein, wenn ein größeres Material darüber 
veröffentlicht ist. Jedoch gibt das vorliegen- 

de Büchlein schon einen ganz guten Einblick. 
Mehr als all das ist aber die heroische Lei- 
densliebe eigentlich das, was den Blick des 
Lesers auf sich zieht und fesselt. 

Ad. Rodewyk SJ 

Schneider, Reinhold • Ziegler, Leo- 
pold: Briefwechsel. München,Kö- 
sel-Verlag 1960. 265 S., Ln. DM 14,80. 

Der Band wurde von der Leopold-Ziegler- 
Stiftung herausgegeben. Gleichsam als Ein- 
leitung enthält er den Radiovortrag, den R. 
Schneider zu L. Zieglers 75. Geburtstag ge- 
halten hat; er wird beschlossen durch Zieg- 
lers Aufsatz •Evangelischer Friede" (Neu- 
jahr 1952). Der Briefwechsel umfaßt die Zeit 
von 1935 bis 1956. In diesen Briefen begeg- 
nen sich zwei Denker, die bei aller Verschie- 
denheit zusammengehören. Da sich der Brief- 
wechsel zum größten Teil auf Bezeugungen 
gegenseitiger Anerkennung und einige we- 
nige persönliche Dinge beschränkt, brauchen 
wir hier nicht näher auf das schriftstellerische 
Werk R. Schneiders oder auf die Kultur- 
philosophie L. Zieglers einzugehen. Es sei 
nur bemerkt, daß es u. E. die gleiche Einstel- 
lung zu ihrer Zeit war, die ihre innere Zu- 
sammengehörigkeit begründete. Der christ- 
liche Glaube und die Durchdringung der 
Welt und der Geschichte von der Offen- 
barung her scheint uns dabei nicht das Ent- 
scheidende gewesen zu sein. Es wäre leicht, 
andere Denker oder Künstler aufzuzählen, 
die diesen Standpunkt mit ihnen teilen und 
doch innerlich durch eine Kluft von ihnen ge- 
trennt sind. Der eigentliche Grund ihrer Nä- 
he zueinander scheint uns vielmehr • das 
sei bei aller Achtung gesagt • die Rück- 
wärtsgewandtheit ihrer Position zu sein. 
Man kann sich bei der Lektüre der Briefe des 
Eindrucks nicht erwehren, daß hier zwei zu- 
einander gefunden haben, die sich in ihrer 
Zeit nicht zu Hause fühlen. Ihr Blick ist auf 
die Vergangenheit gerichtet; dort finden sie 
die Werte ihres Daseins, und sie sind in Sor- 
ge, weil diese Werte heute nicht mehr zu 
gelten scheinen. Dabei übersehen sie anschei- 
nend, daß in unserer Zeit neue Möglichkei- 
ten aufgebrochen sind, die alle Kräfte zur 
Gestaltung der Zukunft anfordern. Daß da- 
bei manches zugrunde geht, wird sich nicht 
vermeiden lassen. Die jüngere Generation 
heute ist sicher nicht optimistisch, aber sie 
glaubt, daß die kulturellen Werte der Ver- 
gangenheit nur dann bewahrt werden kön- 
nen, wenn sie in neuer Gestalt in das Werk 
der Zukunft eingebaut werden. Bestünde 
diese Möglichkeit nicht, dann hätte auch jede 
Rückbesinnung ihren Sinn verloren. 

G. Hinzmann SJ 




