B UCHUBES SUZPRET G CGCHUNGEN

Religion und Offenbarung

Uereno, Matthias: Mythisches
Wissen und Offenbarung
(Aevum christianum. Salzburger Beitri-
ge zur Religions- und Geistesgeschichte
des Abendlandes. Unter Mitwirkung
von Beda Thum OSB und Matthias Ue-
reno hrsg. von Thomas Michels OSB,
Bd. 1). Miinster, Aschendor(f 1958.1118.,
kart. DM 7,50.

Die vorliegende Studie geht auf fiinf Vor-
lesungen zuriikk, die 1955 auf den ,Salz-
burger Hochschulwochen® gehalten wurden.
Von der Offenbarung her bestimmt der V.
die im mythischen Wissen gegebene — chri-
stologisch interpretierte — Wahrheitsbezie-
hung als ,durch die Siinde gebrochene Uber-
lieferung der Wahrheit“ (17). Er anerkennt
das mythische Bild als Erfahrung der Trans-
zendenz, die jedoch bei dem Versuch, sich
ihrer im Wort zu bemichtigen, notwendig
durch divergierende Lehren verschiittet werde
(25). Das zweite und dritte Kapitel befassen
sich mit einigen zentralen mythischen Moti-
ven, sowie mit Astrologie und Alchemie, und

versuchen, deren Wahrheitsgehalt — als
»complexio oppositorum“ von Magie und
Rationalismus — zu analysieren. Im vier-

ten Kapitel geht es um die Uberwindung des
Mythos durch Gottes Selbstoffenbarung im
fleischgewordenen Logos, wihrend sich im
letzten die Frage nach den vom heutigen
Christentum noch nicht verarbeiteten mythi-
schen Elementen stellt.

Wichtig erscheinen der konkret gefafite
Christusbezug aller menschlichen Wahrheits-
erkenntnis und ihr Charakter als Gegensatz-
spannung. Leider erlaubte der beschrinkte
Raum kein ausfithrliches Eingehen auf den
Modus der Christus-Relation im mythischen
Erkennen, was doch theologisch bedeutsam
ware. Das Biandchen wird an dem Thema
interessierten Studenten und Akademikern
von Nutzen sein. G. Hinzmann S]

Tyrell, George: Das Christen-
tumam Scheideweg. Minchen —
Basel, Uerlag. Ernst Reinhardt (1959).
1918., Ln. DM 18,—.

Zum 50. Todestag (15. Juli 1909) des eng-
lischen Modernisten George Tyrell ist sein
letztes Werk ,Christianity at the Cross-
Roads“ unter dem Titel ,Das Christentum
am Scheideweg® ins Deutsche iibersetzt und
herausgegecben worden. Der Herausgeber,

Friedrich Heiler, schrieb ein Vorwort dazu
und der Ubersetzer Ernst Erasmi (Pseudo-
nym eines katholischen Theologen) eine aus-
fihrliche Einleitung.

Zunichst sei der Inhalt von Tyrells Schrift
kurz referiert. Es ging dem V{. um eine
~Synthese zwischen den Wesenselementen des
Christentums und den gesicherten Ergebnis-
sen der Wissenschaft® (8. 43). Was verstand
er unter dem Wesenselement des Christen-
tums? Es war ihm in Jesus Christus gegeben,
in dem Gottes Geist anwesend war. ,Die
Christenheit sieht in Jesus den géttlichen
Geist, der sich in menschlicher Form offen-
bart“ (S. 178). T. bemerkt dazu: ,Diese Schau
des Wesens Jesu als des inwendigen und er-
16senden gottlichen Geistes scheint mir ge-
radezu der Kern des Christentums zu sein®
(S. 180). Dieser Geist teilt sich dem Menschen
mit. ,Das Christentum iibergibt uns die Wei-
sungen Christi als Mittel zur Geburt Christi
in unseren Seelen zur Begriindung einer gott-
lichen Persénlichkeit in uns“ (S.177). Und
eben so verwirklicht sich der vollkommene
Mensch. ,Die bewufite Einigung mit Gott
(bildet) die vollkommenste Verwirklichung
des Menschentums, das Geheimnis der den
Menschen iber die Natur erhebenden Per-
sonlichkeit® (S.175). Solche Einigung ge-
schieht im Medium der Kirche, die Christi
mystischer Leib ist, ,eine Ausweitung jener
menschlichen Gestalt, durch die er seinen
Geist und seine Personlichkeit seinen Jiingern
mitteilte . . . Durch den vom Geiste beseelten
mystischen Leib kommen wir in unmittel-
bare Berithrung mit dem inneren gegenwar-
tigen Christus® (S. 182). Dieser Geist bildet
sich aber auch dem Nicht-Christen ein und
manifestiert sich in der Stimme des Gewis-
sens. Die Personlichkeit, die sich in Jesus of-
fenbart, spricht ,zu jedem Menschen in der
geheimnisvollen Stimme des Gewissens®
(S.181). ,Daher werden alle, die gerettet
werden, durch Christus gerettet, dessen Per-
sonlichkeit die des innewohnenden Geistes
ist. Das Christentum hat das allgemeine Ur-
gesetz der Erlgsung nur zur hochsten Kraft-
entfaltung und Ausdrucksform gebracht®
(S. 181). Die Katholische Kirche hat im Un-
terschied zum liberalen Protestantismus die
‘Wahrheit, dafl sie ,ein Geheimnis und ein
Sakrament, ahnlich wie die Menschheit Chri-
sti, deren Erweiterung sie darstellt” (S. 182)
ist, immer festgehalten.

Die Erfahrung des Geistes, sowohl in Chri-
stus wie im Christen und im Nicht-Christen,



Buchbesprechungen 391

driickt sich sprachlich aus und mufl es tun.
Dieser ,Ausdruck® aber ist wesentlich un-
angemessen im Hinblick auf die auszudrik-
kende Wirklichkeit. Sie ist es auch bei Chri-
stus. Er hat sich in einem ,apokalyptischen
Symbolismus® (S.96) geoffenbart, den er
selbst fir eine Realitdt hielt. ,Fir Jesus war
das, was wir seine apokalyptische Vorstel-
lungswelt nennen, keine reine Bildwelt, son-
dern buchstabliche Tatsache. Fiir uns aber
kann sie das nicht mehr sein® (S. 91). Unsere
Aufgabe, wie die eines jeden Zeitalters ist
es, ,den apokalyptischen Symbolismus in die
Ansdrucksformen des eigenen Symbolismus
zu Gbertragen® (S.96). Wir haben also zu
fragen: ,Was bedeuten die Denk- und Vor-
stellungsformen Jesu fiir uns? Sollen wir un-
seren Geist dem eines jidischen Zimmer-
manns des ersten Jahrhunderts gemif ge-
stalten ... sollen wir da etwa seine religiése
Gedankenwelt, seine apokalyptischen Vor-
stellungen iibernehmen und nicht vielmehr
den Geist, dessen unvollkommener, wenn
auch fiir jene (aber nicht fiir andere) Zeit
bestméglichen Ausdruck jene Weltanschau-
ung bildete?“ (S. 180). Die Katholische Kir-
che hat in falscher Weise Visionen und Aus-
sagen Christi absolut gesetzt, hat sie dogma-
tisiert, pseudo-logisch entwickelt und in total
unangemessener Weise in scholastischer Be-
grifflichkeit definiert. Diese Intellektualisie-
rung der religiosen Erfahrong Jesu zwingt
siec unter Miflbrauch der Amtsgewalt ihrer
Hierarchen ihren Glaubigen auf. Sie ver-
fehlt so ihre Sendung und steht wirklich an
einem Scheideweg. Aber es gibt noch Hoff-
nung. ,Es ist der Geist Christi, der immer
wieder die Kirche aus den Hinden ihrer in-
nern und duflern Bedridnger errettet hat.
Denn wo jener Geist ist, da ist Freiheit. Die
Befreiung kommt von unten, von den Gebun-
denen, nicht von denen, die binden* (S. 186).

Der Grundfehler dieser Konzeption diirfte
klar vor Augen liegen. Er besteht in einer
Verkiirzung der Inkarnation Gottes, der so
Mensch wurde, dafl das Menschlich-Kreatiir-
liche zu einer Dimension seiner selbst gewor-
den ist, daBl er sich im Menschlichen selbst
darstellt, dafl sein Wort das Geheimnis sei-
ner Existenz wirklich aussagt. Es sagt es nicht
adaequat aus, das kann kein menschliches
Wort, aber nichtsdestoweniger wahr und das,
was ist, wirklich artikulierend. Der Kirche
ist diese Selbstoffenbarung Gottes, die we-
sentlich auch ein worthaftes und damit ein
intellektuelles Moment impliziert, anver-
traut. Ihr ist der Geist und die Wahrheit an-
vertraut. Die Heilswirklichkeit, des Vaters

Selbstmitteilung durch den Sohn im Heiligen
Geist an den Menschen, entfaltet sich seins-
und bewufltseinshaft in der Geschichte. Auch
die Entfaltung der Wahrheit vollzieht sich
charismatisch und ist also mehr als eine logi-
sche Explikation einzelner Sitze, die geof-
fenbarte Wahrheiten sagen, wie man gerade
heute sehr genau weifl. Theologische Wahr-
heitsentfaltung kann giltig aber nur gesche-
hen im Raum der Autoritét des hierarchischen
Amtes der Kirche, das im Heiligen Geiste
die ,Geister® zu unterscheiden weiff. Zwei
geistesgeschichtliche Voraussetzungen fiir die
Thesen des Vf.’s, abgesehen von seiner be-
sonderen und intensiven religidsen Subjek-
tivitit, dirften hier zu nennen sein: Das
wissenschaftliche Bewuftsein der Zeit des
spaten 19. und des beginnenden 20. Jahr-
hunderts, das von der Kirche, besonders von
ihrer Theologie, nur ungeniigend kritisch be- -
wiiltigt werden konnte, weshalb sie mit Recht
den Akzent auf die Bewahrung des ,alten
Wahren® legte und legen mufite, und der
Agnostizismns der kantischen Philosophie,
fiir die geistige Erkenntnis nur kategoriale
Formung des Sinnlich-Wahrnehmbaren war.
Kant kannte keine geistige oder — genauer
— geistig-sinnliche Intuition, er kannte nur,
um es in der Unterscheidung Pascals zu sa-
gen, den ,esprit de géometrie“ und nicht den
~esprit de finesse“. Von dieser Position aus
vermochte Tyrell keine einzige allgemein-
verbindliche ontologische Aussage iiber Chri-
stus zu machen und eigentlich auch nicht von
den ,Bildern“ her, die das Neue Testament
gebraucht, obgleich er meint, ,die im Sinn-
bild dargestellte Idee besitz(e) allgemeine
Giiltigkeit und (sei) der geistigen Erfahrung
aller zuginglich“ (S. 150). Und so muf} der
sehr fragwirdige ,Lebenswert® das Krite-
rium fiir den giiltigen Aussagegehalt der Of-
fenbarung abgeben. ,Wie die Dinge liegen,
ist der einzige Priifstein der' Offenbarung die
Pritfung des Lebens — nicht nur der morali-
schen, sondern der geistigen Fruchtbarkeit
im tiefsten Sinne. Sie muf} zugleich das my-
stische und moralische Bediirfnis des Men-
schen befriedigen und erhéhen, sie mufl das
Transzendente seinem Denken, Fithlen und
Wollen niherbringen, das Bewufitsein seiner
Einheit mit Gott vertiefen® (S. 100). Dadurch
aber wird Gott unter das Maf} des Menschen
gezwungen, was die Souverdnitit Gottes an-
tastet. Aus alledem wird klar, daBl wir uns
nicht dem Urteil Séderbloms, das Heiler zu-
stimmend zitiert, anschlieRen konnen, ,dafl
der Modernismns in seinem Wesen ,erz-
katholisch® ist“ (8. 8). H.WulfS]



392

Budhbesprechungen

Heilige Schrift

Drijvers, Pius OSB: Uber die
Psalmen. Eine Einfiihrung in den
Geist und Gehalt des Psalters. Mit einem
Geleitwort von Bischof Simon Konrad
Landersdorfer OSB und einer Einfiih-
rung von (V. Grossouw. Fretburg — Basel
— Wien, Herder (1961). 272 S., Ln. DM
15,80.

Der Vf. ist Exeget und Ménch. Von beidem
ist seine Arbeit geprigt. Er will sowohl mit
den Mitteln der heutigen Exegese den ur-
spriinglichen, vom Autor gemeinten Sinn der
Psalmen erschliefen wie auch zu ihrem geist-
lichen und christlichen Vollzug beim éhor—
gebet bzw. Breviergebet anleiten. An erster
Stelle steht die Erhellung des Literalsinnes,
aber nicht so, dafl einzelne Psalmen Vers fiir
Vers kommentiert wiirden, sondern durch
Einordnung des Psalters in den Grundakkord
und die groflen Themen der Heilsgeschichte
und durch Herausarbeitung seiner literari-
schen Gattungen (sich hierin vor allem auf
die Erkenntnisse von Hermann Gunkel stit-
zend). Vi. begniigt sich aber nicht mit der
Aufzeigung der Entstehungssituation, des
»Sitzes im Leben® Israels der einzelnen Ar-
ten und Gruppen des Psalters, sondern will
zum Verstédndnis seines Vollsinnes im Neuen
Testament und in der Liturgie der Kirche
hinfithren. Sein Grundgedanke ist dabei fol-
gender: Beide Testamente gehéren zusam-
men, sie bilden eine Einheit, sie zeigen den
Heilsweg, den Gott mit den Menschen ge-
gangen ist. So wie das ganze Alte Testament
auf seine Vollendung und Erfillung im
Neuen angelegt war, so weisen auch die Psal-
men gleichsam 1iiber sich hinaus auf ihre Er-
fillung im Neuen Bund hin, der seine Mitte
im eucharistischen Opfer hat. Der Literalsinn
der Psalmen ruft nach dem christlichen und
geistlichen Sinn. Nur von ihrem Ziel, von
ihrer Funktion in der Liturgie her sind dar-
nm die verschiedenen Gruppen der Psalmen:

die Lobpsalmen und Hymnen, die Dankpsal-

men, die Bittpsalmen, die Wallfahrtspsal-
men, die Prozessions- und ,Thronbestei-
gungs“psalmen und die Kénigspsalmen ganz
zu verstehen. Der Vi. kann sich fiir seine
hermeneutischen Prinzipien in allem auf die
Weisnngen der Bibelenzyklika Pius’ XII.
»Divino afflante Spiritu® (1943) berufen, in
der gerade auf die Einheit des mit aller lite-
rar-kritischen und geschichtlichen Gelehrsam-
keit herausgearbeiteten Wortsinnes und des
nentestamentlichen Vollsinnes hingewiesen
wird. Das Buch stellt damit eine vorziigliche
Hilfe zum sinnerfillten und fruchtbaren
Psallieren dar. Eines muf} allerdings hinzu-

kommen: die Vertrautheit, die der einzelne
Beter mit den Psalmen erlangen mufl. Ohne
diese Vertrautheit, das betont der Vf{. immer
wieder, ist kein geistliches und geisterfiilltes
Gebet moglich. Das Buch hat gerade heute,
wo das Psalmengebet fiir viele, vor allem
jiingere Priester in eine Krise geraten ist,
eine wichtige Aufgabe zu erfillen.
F. Wulf S]

Guichou, Pierre: Les Psaumes
commentés par la Bible 3
volumes. Paris, Les Editions du Cerf
(Collection ,L’esprit liturgique” 14, 15
und 16) 1958. 300 + 302 + 236 S., br.
Ffr 600, 600, 555.

Der V{. ist Professor fiir AT am Grand-
séminaire in Quimper. Seine Erklirung der
Psalmen (je funfzig in je einem Band) ist
durch die FEinschrinkung gekennzeichnet
s~commentés par la Bible®, d. h. Guichou geht
jedem Psalm, nachdem er dessen Literalsinn
geklart hat, in seiner Wiederkehr und Sinn-
deutung innerhalb des gesamten Offenba-
rungswortes des Alten und Neuen Testamen-
tes nach. Wie in der Textausgabe des NT
von Merk oder Nestle zu vielen Stellen Pa-
ralleltexte aus den Psalmen am Rande no-
tiert sind, so ziecht G. zum Text der Psalmen
Parallelstellen aus der ibrigen Heiligen
Schrift heran, zitiert sie aber nicht nur, son-
dern nimmt ihr Wortgefiige und ihren Sinn-
gehalt in seine Erlduterung des Psalminhal-
tes herein. Dieses Verfahren ist uns vertraut
aus den Psalmerklarungen, welche von der
Kirche in die Liturgie der Hebdomada Sanc-
ta aufgenommen worden sind, z.B. als Le-
sungen zur zweiten Nokturn am Griindon-
nerstag (nunmehr getilgt) und zur (auch im
neuen Officium beibehaltenen) zweiten Nok-
turn am Karfreitag. Beide Lesungen sind den
LEnarrationes in Psalmos“ des heiligen Au-
gustinus entnommen, die erste seiner Erkli-
rung von Psalm 54, die andere der Erkla-
rung von Psalm 63. Wihrend indes der hei-
lige Augustinus die Psalmen aus der Unab-
mefbarkeit seiner persénlichen heils-, kir-
chen- und zeitgeschichtlichen Einsicht kom-
mentiert, engt G. den Raum seiner Stellung-
nahme auf das jeweils anziehbare Bibelwort
ein, das sich natiirlich nicht bei jedem Psalm
in gleicher Fiille darbietet. G. blieb in jedem
Fall sachlich und hiitet sich vor der Versu-
chung, sich in das Feld der Allegorie zu be-
geben.

Dem Gesamtwert liegt die Uberzeugung

zugrunde, dafl die Psalmen ansnahmslos Ge-
bete sind, die der Heilige Geist dem Volk



Budhbesprechungen

Gottes eingegeben hat, und zwar zundchst in
seinem Haupte, dem Gottmenschen (vgl. In-
troduction S. 13—15). Von daher ergibt sich
fir G. die dreifache Sicht jedes Psalms:
1. der Psalm in dem durch die Literalform
gegebenen Sinngehalt, 2. der Psalm in seiner
Beziehbarkeit auf die Person des Gottmen-
schen, soweit sie in der Schrift bezeugt wird,
3. der Psalm in seiner — wieder durch die
Schrift bezeugten — Beziehbarkeit zum
»Christus in uns®, sei es im christlichen Indi-
viduum, sei es in der Kirche.

Daf} wir zu unseren gegenwartigen Psalm-
kommentaren mit ihrer Beschrinkung auf
den durch die Literalform gegebenen Sinn-
gehalt einen Kommentar wie den vorliegen-
den brauchen, empfindet jeder, der an den
Festen des Herrn oder im Officium der De-
dicatio Ecclesiae sich bemiiht, die filligen
Psalmen auf ihre Beziehbarkeit zum jewei-
ligen Festgeheimnis zu erfassen. Das ,Psal-
lite sapienter® von M. Wolter schreckt ab
wegen seiner Breite; G. hat sich durch sein
»Commenté par la Bible“ eine gesunde Ein-
schrinkung auferlegt; die Erklirung von
Ps 88 (Misericordias Domini) z. B., die sich
bei Wolter tiber 26 Seiten erstreckt, umfafit
bei G. nicht mehr als sechs Seiten. Der Kom-
mentar eignet sich sowohl zum Studium wie
zur Betrachtung der Psalmen. Der dem Wer-
ke G.s zugrundegelegte Psalmtext ist dem
franzosischen Bibelwerk ,La Sainte Bible,
traduite en frangais sous la direction de
PEcole Biblique de Jerusalem®, gewdhnlich
als ,La Bible de Jerusalem® genannt, ent-
nommen. L. Weikl S]

Das Evangelium. Matthius -
Markus - Lukas - Johannes. Aus dem
Urtext in Sinnzetlen iibersetzt von
Friedrich Streicher S]. Freiburg, Uerlag
Herder (1961). 884 S., Ln. DM 24,—.

Schon vor Jahren hat der V{. die ,Worte
des Herrn* (Manesse 1948), in Sinnzeilen
gedruckt, erscheinen lassen. Jetzt liegen die
vier Evangelien vollstindig, ebenfalls in
Sinnzeilen gegliedert und gedrutkt, vor. Die
Ubersetzung ist sorgfiltig und einprigsam,
hier und da etwas ungewohnlich, z.B. Mt
1,25, was in der Anmerkung gerechtfertigt
wird. Diese Anmerkungen diirften ein Pro-
blem darstellen. Sie sind sehr knapp ausge-
fallen und hitten, wenn nicht die bekannte
kirchliche Vorschrift dagegenstiinde, in der
vorliegenden Form ausfallen kénnen. Kom-
mentierende Hilfen zum rechten Lesen der
Heiligen Schrift sind an sich durchaus wiin-
schenswert. Sie mifiten vor allem zu einem
theologischen Verstindnis des Textes ver-
helfen und den iiberzeitlichen heilsgeschicht-

393

lichen Sinn der Worte und Taten Jesu er-
hellen. Hier liegt auch beziiglich der Uber-
setzungen der neutestamentlichen Biicher,
bzw. der beigefiigten , Anmerknngen®, eine
sehr dringliche theologische Aufgabe vor, die
aber vielleicht nur in einer Gemeinschafts-
arbeit von Exegeten und Dogmatikern ge-
16st werden kénnte.

Die neue Ubersetzung der Evangelien, die
am besten laut gelesen wiirde, kann zu einer
groflen Hilfe gerade fiir den betrachtenden
Leser werden. Druckanordnung, Zweifarben-
druck — die Worte Jesu sind rot gedruckt —,
die am Rande mitgeteilten Titel (Inhalts-
angabe) der jeweciligen Perikopen sind echte
Meditationshilfen. Wir konnen nur win-
schen, daf das ganze NT vom Vi. in der-
selben Weise ediert wird. H.WulfSJ

Mussner, Franz: Die Botschaft
der Gleichnisse Jesu (Scriflen
zur Katechetik. Herausg. von ]. Gold-
brunner, Bd. 1). Miinchen, Késel-Uerlag.
102 S., kart. DM 6,50.

Die meisten in diesem Biichlein zusammen-
gefafliten Auslegungen von Gleichnissen Jesu
sind schon frither (in den KatBl 1956) er-
schienen. Mit den neu hinzugekommenen sind
es nun 23. Ihre Hauptthemen sind: die escha-
tologische Gottesherrschaft, die Erldser-
gesinnung Gottes, die Umkehr des siindigen
Menschen, die Entschiedenheit dieser Um-
kehr, das Gericht, der Unglaube Israels und
die Wiederknnft Jesu. Alle sprechen sie von
der Endzeit und wie sich der Mensch seit
dem Kommen Christi auf sie einstellen muf.
In der Einfithrung und im Riickblick geht der
V1. auch auf die Frage ein, inwieweit die
nachosterliche Uberlieferung einen EinfluR
auf die Gestaltung der Gleichnisse ausgeiibt
habe und wieweit dadurch ein Wechsel der
Horerschaft eingetreten sei. Wenn das Biich-
lein zunéchst auch fiir einen breiteren Leser-
kreis gedacht ist (nicht zuletzt will es dem
Prediger und dem Katecheten eine Hilfe
sein), so sucht es doch méglichst viel vom Er-
trag der heutigen Exegese zn vermitteln.
(Bisweilen wiinschte man sich allerdings noch
mehr Bibeltheologie.) Wir brauchten mehr
Auslegungen dieser Art. Sie sind die unent-
behrliche Voraussetzung fiir eine fruchtbare
Bibellesung. F. Wulf §]

Lapple, Alfred: Die Bibel —
heute Wenn Steine und Dokumente
reden. Miinchen, Uerlag M. Lurz (1961).
192 8., kart. DM 6,80.

Je ungldubiger oder wenigstens mif3-
trauischer die hentigen Menschen und auch



394

viele Christen gegeniiber der Bibel sind, vor
allem wo sie von wunderbaren Dingen und
Ereignissen berichtet, um so interessierter
horchen sie auf, wenn Historiker und Archao-
logen die Welt der Bibel durchleuchten. Ein
Buch wie das von Keller ,Die Bibel hat doch
recht® ging seiner Zeit von Hand zu Hand.
Es machte auf den Durchschnittsleser einen
um so tieferen Eindruck, als es von einem
Nichttheologen geschrieben war und darum
in den Augen vieler doch sicher objektiv sein
mufite. Aber auch fachlich qualifiziertere Bii-
cher wie die von W. F. Albright oder C. H.
Gordon fanden und finden eine starke Be-
achtung. Die einen fiihlen sich dankbar in
ihrem Glauben gestirkt, die anderen werden
nachdenklich. Denn es hat sich immer wieder
bestitigt, was Albright vor einigen Jahren
schrieb: ,Es wurde nichts gefunden, was
einen verniinftigen Glauben stéren konnte,
und nichts entdeckt, was eine einzelne theo-
logische Lehre als falsch erweisen kann®. Die-
sem Verlangen nach kontrollierbaren Tat-

Buchbesprechungen

sachen als Stiitze fir die Glaubwiirdigkeit
der Heiligen Schrift kommt auch das Biich-
lein von Lipple nach. Es will knapp und zu-
verlassig zusammenstellen, was die histori-
sche und archiologische Forschung der letzten
Jahrzehnte zur Erhellung der Welt der Bibel
und der biblischen Geschichte beigetragen
hat. Als Leser sind in erster Linie Schiler
der Hoheren Lehranstalten gedacht; dafir
kommt dem V{. aus langjahriger Erfahrung
eine besondere Kompetenz zu. Schon seine
»Kirchengeschichte in Dokumenten“ (Diissel-
dorf 1958) hatte ein sehr gutes Echo gefun-
den. Die vorliegende Dokumentensammlung
mit ihren vielen Illustrationen meldet fiir
die 2. Aufl. schon das 11.—380. Tausend. In
den bisher erschienenen Rezensionen wurden
manche Einzelwiinsche geduflert und eine
Reihe von Korrekturen vorgeschlagen. Aber
im ganzen ist das Biichlein uber den Unter-
richtszwedk hinaus fiir alle, die sich um eine

-gréfiere Vertrautheit mit der Welt der Bibel

F.Wulf 8]

bemiihen, sehr zu empfehlen.

Theologie und Frommigkeit

Fransen , Piet 8]: Gods genade
en de mens. Patmos-reeks De Chri-
sten in de Tijd nr. 4. Antwerpen, Uitge-
verij Patmos 1959. 110 S., br. FrB 55,—.

,Beim Schreiben dieser Seiten haben wir. ..
an die vielen Priester... gedacht, die ihre
fritheren Studien in der Gnadentheologie un-
befriedigt und entmutigt in Erinnerung ha-
ben® (71). Nun, diese Schrift, fiir Laien be-
stimmt, liest man mit Freude; sie zeigt uns
das Gnadenleben in seiner Einheit und Schon-
heit: Gnade ist von Gott aus Liebe, die den
Menschen umformt, und vom Menschen aus
die Antwort an Gott in Kraft dieser Liebe.
Die Sprache ist klar, anschaulich, warm, da-
bei streng auf theologische Sauberkeit be-
dacht. Darum gehen erhellende Ausfithrun-
gen iiber die Eigenstindigkeit theologischer
Begriffsbildung voraus, also gegen eine Ver-
manschung des Sprachgebrauchs, wobei in
der Gnadenlehre leicht alles Psychologie
wiirde — ,und das ist auch das Ubel unse-
rer Zeit® (74). So ergibt sich der Aufbau:
1. Was ist Theologie? (5—30); 2. Was ist
Gnade? (31—84); 3. Was konnen wir von
der Gnade erwarten? (85—109). — Zur Er-
ginzang und Vertiefung mancher Gedanken
sei hingewiesen auf Piet Fransen SJ, Zur
Psychologie der géttlichen Gnade, Die Kirdhe
in der Welt 11 (1960) 143—149; 265—274;
wo auch weitere Arbeiten des VI's aufge-
zahlt sind. J. Mollerfeld S]

Semmelroth, Otto: Dom Sinn der
Sakramente. Frankfurt a. M., Uer-
lag Josef Knecht (1960). 117 S., geb.
DM 6,50.

Die vier Kapitel des Buches sind ans Vor-
lesungen entstanden, die der Vf. auf der
Bonner Hochschulwoche 1959 des Katholi-
schen Akademikerverbandes gehalten hat. Es
geht in ihnen um das zuweilen bedringende
Problem der Beziehung der eigenen, ganz
personlichen, gleichsam der ,Intim-Sphire®
zugehérenden Frommigkeit des einzelnen
und ihre Bindung an die diesem einzelnen
vorgegebene, objektive Wirklichkeit der sa-
kramentalen Kirche. Die mégliche Spannung,
die in dieser Beziehung liegt, soll durch die
theologische Deutung dessen, was Kirche als
von Christus gesetztes Zeichen des Heils ist,
aufgelést werden.

In vier Schritten wird das Thema entfal-
tet. Im ersten Kapitel ist von der Kirche als
Zeichen die Rede. Kirche ist weder eine In-
stitution, die einfachhin aufruht auf dem Ent-
scheidungswillen der einzelnen, die in ihr
sind, noch ein ,magisches” Kollektiv, in dem
der einzelne so ist, dafl er seine personale
Eigenstindigkeit verliert. Sie ist eine echte
Synthese von objektiver Vorgegebenheit und
subjektiver Zugehérigkeit der einzelnen, von
denen eine Glaubensentscheidung verlangt
wird. Sie ist eine vieldimensionierte Wirk-
lichkeit. Drei Dimensionen werden genannt:



Buchbesprechungen 395

Die ,Dimension der Héhe“, Kirche als Ort
des Heils, das je und je von oben einbricht,
in dem das ,Oben“ und das ,Unten“ ver-
bunden werden; die ,Dimension der Tiefe®,
Kirche, die das in ihr gegenwirtige Heil an
eine Welt, die in ihrer Tiefe diabolisch ver-
wundet worden ist, vermittelt; die ,Dimen-
sion der Breite®, Kirche als hierarchisch ver-
fafite Gesellschaft, als sichtbare Imstitution.
Diese so strukturierte Kirche ist Zeichen des
Heils in der Welt, d. h. auf Christus, ihren
Herrn, verweisend und seine Gnade gegen-
wiartig setzend.

In zwei weiteren Kapiteln wird dann dar-
gelegt, wie in der Kirche die Begegnung mit
Christus sich verwirklicht. Das ,Heilswir-
ken der Kirche in Wort und Sakrament®
wird verstanden als ,Darstellung des Heils-
ereignisses®, d.h. des ,Ereignisses der Er-
I6sung in’ Christus“. Diese Darstellung ge-
schicht (erstens) im Wort, das nicht nur das
Heilsereignis berichtet, sondern es insofern
enthilt, als sich im Wort der verkiindigen-
den Kirche Christus selbst mitteilt. Diesem
Wort soll (zweitens) die Antwort entspre-
chen. Sie geschieht im Opfer Christi, bzw.
im Opfer der HL. Messe.

Im dritten Kapitel wird dann deutlich ge-
macht: wie ,die Sakramente... das indivi-
duell-gemeinschaftliche Leben erfassen, und
die Kirche immer wieder so vermitteln, dafl
im Gegeniiber des Christus reprisentieren-
den Priesters und der mitfeiernden Laien-
gemeinde die sakramentale Feier des Opfers
Christi moglich wird“ (90). Alle Sakramente
sind auf das in der Hl. Messe gegenwirtig
gesetzte Opfer Christi bezogen und vermit-
teln dem einzelnen in seinen je verschiede-
nen Lebenssituationen die Kraft dieses Op-
fers. Allerdings unter einer Bedingung:
»Dem Empfang der Sakramente mufl die
personale Entscheidung des empfangenden
Menschen entsprechen* (92).

Diesem Thema gilt das letzte (vierte) Ka-
pitel. Damit wird das Problem des Ausgangs
der Vorlesungen wieder eingeholt. Im Sakra-
ment 6ffnet sich der Raum der Begegnung
von Gott und Mensch, der ein Raum perso-
naler Begegnung ist. Das Sakrament, die
Einheit von Wort und Zeichen, ist Sichtbar-
keit der personlichen Zuwendung Gottes in
Christus zuom einzelnen, der sich 6ffnen und
verschlieflen kann, ist also nicht Vergewalti-
gung der Person und sachhafter Zwang, der
kirchlich ausgeiibt wird. Das Sakrament, das
die Kirche ist, bindet die Person aunch nicht
so an sich, dafl das Heil des einzelnen
schlechthin und ohne Unterscheidung an die-
ser Bindung hingt. Es gibt Menschen, die
Lnicht in der Arche auf der Sintflut (sind);
aber sie sitzen auf ihren Randern oder hin-

gen an ihren Kanten. Und durch diese Grund-

bestinde oder Reste ist ihre innerlich-per-
sonliche Haltung vor Gott und seinem Heil
nicht ganz chne Stiicke jenes Ausdrucks, den
es voll nur in der Kirche gibt® (116).

Nur der theologisch-fachlich Gebildete
diirfte ermessen konnen, wieviel echte wis-
senschaftlich-theologische Arbeit, die ganz
auf der Héhe der heutigen Diskussion steht,
in dem schmalen Buch steckt. Es gehort zum
besonderen Ingenium des V{.’s, solche Arbeit
fiir weite Kreise einer anspruchsvollen und
christlich bemiihten Gemeinde von ,Horern
des Wortes“ fruchtbar werden zu lassen, Das
aber verdient den Dank aller, denen die Sa-
che Gottes am Herzen liegt. H. Wulf §]

Durst, Bernhard OSB: Die Eucha-
ristiefeier als Opfer der
Gliubigen. Rottenburg a. N., Bader-
sche Uerlagsbuchhandlung (1960). 188 S.,
brosch. DM 5,90.

Dieses Buch ist die Frucht langen Reifens;
seit vier Jahrzehnten hat der VI., Abt von
Neresheim, @iber diese Frage geschrieben.
Seinerzeit hat K. Rahner zu der Schrift
~Dreifaches Priestertum® in unserer Zeit-
schrift eingehend Stellung genommen und
ihre Bedeutung gewiirdigt: ,Zur Frage nach
dem Wesen des Priestertums*, GuL 20 (1947)
309—312. 1953 erschien das Buch iber ,Das
Wesen der Eucharistiefeier und des christli-
chen Priestertums“, und H. Bleienstein be-
richtete dariiber in einer ausfiihrlichen, sehr
empfehlenden Inhaltsangabe GuL 27 (1954)
75f. Die jetzige Schrift zeigt noch stirker
die Vorziige ihrer Vorginger: die Klarheit
in Gedankenfithrung und Sprache, die sau-
bere dogmatische Haltung, die seelsorg-
liche Zielsetzung. Eine Besinnung auf das
Wesen des Opfers fithrt zu klarerer Erkennt-
nis, inwiefern die Heilige Messe ein Opfer
der Gldubigen ist, (43—125) und dréngt zur
Frage, wie ,die Gliubigen wirksam zu den
geistigen Kultakten angeregt werden® kon-
nen, ,durch die sie am eucharistischen Opfer
mitbeteiligt sind“ (127—185). Als Losung
schligt der V{. eine Umgestaltung der Ka-
nongebete im Lichte der heutigen theolo-
gischen Erkenntnis vor. Die Liturgiehistori-
ker werden mit diesen radikalen Vorschli-
gen weniger einverstanden sein, da sie be-
hutsamer mit den einmal gewordenen Texten
umzugehen pflegen.

Es ist darum nicht gut, beim Lesen ,hin-
ten® zu beginnen, bei den praktischen Vor-
schligen. Man mufl zuvor den Weg der
dogmatischen Begriindung mitgehen und sich
fragen, ob man hier zustimmen darf. Das
glauben wir bejahen zu diirfen, ja zu mis-
sen. Abt Durst wihlt fiir die Entwicklung der



396

Opferlehre den richtigen Ausgangspunkt, die
kirchliche Lehrverkiindigung, und zwar in
ihrer Entwicklung bis zum heutigen Tag. Das
Tridentinum und die Liturgieenzyklika Me-
diator Dei erhalten den ihnen gebithrenden
Platz im Aufbau der Gedanken. So vermei-
det der V{. die Gefahr einer zu einseitigen
Beschiftigung mit Quellen aus einer Zeit,
die in Begriffsbildung und Lehrdarbietung
noch nicht zu solcher Klirung durchgestoflen
war. Von da aus wichst die Uberzeugungs-
kraft des Buches in Zusammenschau und klu-
ger Unterscheidung, in der Darlegung des
Sachverhaltes wie in der Forderung an das
persénliche Mittun. Wer dem VI1. folgt, wird
von Vorstellungen Abschied nehmen miissen,
die ihm lieb geworden waren, als er die li-
turgische Welt kennen lernte, die sich aber
theologisch nicht halten lassen. Man lese etwa
S. 102—104, Anm. 49, iber die Sprechweise
von einer ,Gegenwirtigsetzung“ des Kreuz-
opfers, iiber Identitit und Verschiedenheit
von Kreuz- und MeRopfer und iiber das
rechte Verstindnis des Gedachtnischarakters
der Mefifeier. Aus den dogmatischen Vor-
aussetzungen wird man auch die Forderung
nach einer Umformung der Kanongebete, die
Mifverstindnisse beseitigt (vgl. 166, Anm.
32) und die den Mitvollzug durch die Gliu-
bigen erleichtert, bejahen missen. V{. bringt
einen bis ins Einzelne durchgearbeiteten Vor-
schlag; nun, {iber Einzelheiten wird sich re-
den lassen.

Dem Budh iiber das Wesen der Euchari-
stiefeier hatte A. Kolping durch seine Be-
sprechung in der Theologischen Revue 50
(1954) 57—58 ein Loblied mit anf den Weg
gegeben, wie es selten einem Buche gesungen
wird. Es lohnt sich, seine Worte wieder zu
lesen; denn das Anliegen gilt heute noch:
fiir unser liturgisches Arbeiten einen solch
soliden dogmatischen Grund zu legen und
eine solch innerliche Sicht zu gewinnen. Und
darum sei dieses neue Werk eindringlich zam
Studium empfohlen, besonders den Semina-
risten, Religionslehrern, Exerzitienmeistern,
kurz allen, denen es um eine rechte Einfiih-
rung der Laien in die Mitfeier des heiligen
Opfers geht. J. Mollerfeld S]

Siebers, Bernhard: Quell des
Lebens und der Heiligkeit.
Miinchen, Uerlag Ars Sacra (1961). 240
S., Kunstleder DM 10,40.

Anregung zu diesem Betrachtungsbuch gab
dem Vf. das Rundschreiben Pins’ X11. ,Hau-
rietis aquas® vom 15. Mai 1956 iiber die Ver-
ehrung des Heiligsten Herzen Jesu. Dariiber
hinans ist das Buch aber die Frucht eines

Buchbesprechungen

langen und betenden Umgangs mit dem be-
handelten Geheimnis. Vi. ist Herz-Jesu-
Priester (MSC) und diesem Geheimnis dar-
um innigst zugetan.

In kleinen Kapiteln werden die 33 An-
rufungen der Herz-Jesu-Litanei fir das be-
trachtende Gebet vorgelegt. Jedes Kapitel
enthilt drei Abschnitte: eine Zusammenstel-
lung einiger Schriftstellen (meist aus dem
NT), die das betreffende Geheimnis zum
Ausdruck bringen oder berithren, eine vor-
bereitende Lesung, die man nach altem
Brauch ,Betrachtungspunkte“ nennen konn-
te, und eine ausgefithrte Betrachtung, ge-
nannt ,Betrachtende Zwiesprache®, um den
Gebetscharakter dieser Ubung zu unterstrei-
chen. In der vorbereitenden Lesung iiber-
wiegt mehr die biblische und theologische
Deutung der betreffenden Anrufung. Die hier
dargelegten Gedanken wollen nichts Neues
bieten, sondern die iiberlieferte Theologie in
schlichter Weise einem gréferen Leserkreis
nahebringen. Sie sind ganz auf das Gebet
ausgerichtet. Die ,Betrachtende Zwiesprache“
ist unmittelbares und formuliertes Gebet: Die
Gebetssprache ist echt und ohne jedes falsche
Pathos. Sie 148t sich darum leicht nachvoll-
zichen und leitet zum eigenen Beten an.

Der V1. schickt den Anrufungen einige
praktische Winke fiir das betrachtende Gebet
und eine kurze Einfithrung in die Herz-Jesu-
Verehrung und in die Herz-Jesu-Litanei vor-

aus. Ein gutes und aufrichtiges Buch!
F.Wulf S}

Rondet, Henri S]: Litanies de
Sacré-Coeur. Toulouse, Apostolat
de la Priére (1960). 126 S., kart. NF 4,—.

Es sind 32 Betrachtungen zu den Anrufun-
gen der Herz-]Jesu-Litanei und ein ,Kreuz-
weg in Vereinigung mit dem Herzen Jesu.“
Zu jeder Anrufung werden knapp und in
dichter Fiille die Gedanken aus Christologie
und Heiliger Schrift beigetragen, so daf der
Betrachtende aus einem reichen Gut wahlen
kann. Eine Umstellung in der Anordnung
der Rufe erméglicht es, den Inhalt systema-
tisch aufzubauen. Der Kreuzweg spricht bei
aller Schlichtheit des Ausdrucks vor allem
zum geistig aufgeschlossenen Menschen von
heute. So ist das Buch wertvolle Hilfe zu tie-
ferer Unterbauung der Herz-Jesu-Andacht.

Eine Kleinigkeit: War es notig, bei der
Schilderung der Geiflelung Jesu die Zahl der
6000 Geilelstreiche ans den Gesichten der
A. K. Emmerick zu nennen und — bei aller
Zuriickhaltung — zu sagen, diese Zahl sei
»durchaus nicht unwahrscheinlich“? (60).

J. Méllerfeld S]



Budhbesprechungen 397

Schindler, Peter: Die Letzten
Dinge. Regensburg, Fr. Pustet 1960.
80 S., kart. DM 2,80.

Das Biichlein ,verdankt seine Entstehung
einer Reihe von Konferenzen, die der V1. im
Sommer und Herbst 1953 in Dinemark ge-
halten hat. Sie wollen den Katholiken An-
regung geben, wie sie iiber das ewige Leben
denken sollen. Den Christen der anderen

Konfessionen wollen sie ein gedringtes Bild
von dem vermitteln, was die katholische Kir-
che zu einer Anzahl von Fragen sagt, iber
die man oft recht verworrene Ansichten hort“
(S. 3). Mit diesen Worten charakterisiert der
Vf. selbst das Heft recht gut. Es geht also
hier nicht um Diskussion von Problemen und
zitatenschwere Beweise, sondern um einen
leichten Uberblick, der wohl dem nichtkatho-
lischen Leser mehr gibt als dem katholischen.
Ad. Rodewyk S]

Priestertum

Pintard, Jacques: Le sacerdoce
selon Saint Augustin.Leprétre
dans la cité de Dieu. Préface de Jean
Darniélou S]. Tours, Mame 1960. 423 S.,

. Ln NF 27,76.

Uber das Priestertum nach dem hl. Au-
gustinus hatte uns vor dreiffig Jahren D.
Zihringer aus der Schule Karl Adams eine
Untersuchung geschenkt. Pintard kommt von
Daniélou her; das zeigt sich besonders im er-
sten Teil, der typologisch fragt und zeigt,
wie Augustinus die Gestalten eines Melchi-
sedech, Moses, Josue, David usw. als Bilder
des einen wahren Hohenpriesters schaute.
Dann beleuchtet der zweite Teil vom ,Got-
tesstaat” aus das Priestertum Christi und
seiner Kirche. Im dritten Teil lernen wir das
Priestertum in der Umwelt des hl. Augu-
stinus und in seinem persdnlichen Erleben
kennen. So ersteht ein Stiick echt augustini-
scher Welt: farbig, gedankentief, von Leben
durchpulst; eine wissenschaftliche Arbeit, die
innerlich bereichert. Dazu kommt die ,Hof-
lichkeit gegen den Leser®: drei Seiten Sach-
register und 22 Seiten Register der behan-
delten Augustinusstellen, iibersichtlicher und
gefilliger Druck, handliches Format und gu-
ter Einband. Damit fithrt sich die neue Rei-
he ,In lumine fidei* gut ein.

Das Budh fiigt zur Darstellung auch kriti-
sche Wiirdigung und Avufzeigen noch offener
Fragen. So regt es stark zum Mit- und Wei-
terdenken an. Die Vorgeschichte der augu-
stinischen Ideen ist nur stellenweise beriick-
sichtigt. Wenn im ersten Teil Melchisedech
besonders ausfiihrlich behandelt wird, so ist
das bereditigt; doch vermifit man dann bei
der benutzten Literatur ungern B. Capelle,
Notes de Théologie ambrosienne, RechTheol
AncMéd 8 (1931), 183—190, diese wichtige
Ergénzung und Riditigstellung von Bardys
Ausfithrungen in der Revue Biblique 1926
und 1927, die mehr iiber irrige Melchisedech-
Spekulationen handeln. Daf} der Stammbaum
Jesu bei Matthius koniglichen, bei Lukas
priesterlichen Charakter trage, hat Augusti-
nus vielleiht von Hilarius {bernommen

(121£.); es ist aber auch Beeinflussung durch
Ambrosius (in Lc. 1. 8, 8) méglich. Zeigt uns
der systematische Teil Augustinus auch in
seiner Lehre vom Priestertum als den ,Hei-
ligen mit dem flammenden Herzen®, so fin-
det das im 3. Teil ergreifende Bestitigung
durch sein Leben, besonders bei der Unter-
suchung zu Conf. 10, 43, 3: ,die Liebe zwingt*
zum Dienst an den Briidern. —

Im Stellenregister ist nachzutragen der
wichtige Tractatus de ordinatione episcopi,
Miscellanea Agostina 1, 568—575; behandelt
S. 865—374. Bei dieser Gelegenheit sei auf
einen neueren Aufsatz aufmerksam gemacht,
der den Gegenwartswert augustinischen Den-
kens in unserer Frage aufzeigt: A. Frotz, Ge-
danken zur Priesterbildung im Geiste des hl.
Augustinus, in: Die Kirche und ihre Amter
und Stinde (Festgabe Kard. Frings), Kéln
(1960) 93—118. J- Méllerfeld ST

Knox, Ronald: Semper agens,
semper quietus. Ein briderliches
Gesprich unter Priestern. Wien, Seel-
sorger-Uerlag Herder (1961). 225 S,
Ln. DM 12,—.

Das Budh ist aus Exerzitienvortrigen ent-
standen. Exerzitien im ignatianischen Sinne
des meditativen Einiibens der Glaubensge-
heimnisse sind es aber nicht. Mankénnte diese
16 Kapitel eher eine Gewissenserforschung
itber die Aufgaben, Schwierigkeiten und Feh-
ler des Priesters nennen. Darum heifit der
englische Titel des Buches auch schlicht: The
Priestly Life. Wie der V{. aber die einzel-
nen Bereiche des priesterlichen Lebens und
Wirkens durchgeht, wie er ungeschminkt und
ohne Umschweife, Kritik mit Humor verbin-
dend, die Dinge beim Namen nennt, das ist
erfrischend. Da ist die Rede von der Hin-
gabe an Gott, vom Gebet, vom Gehorsam,
von der Alltaglichkeit, dem Murren, der
Lauheit, von der Gottesfurcht und von der
Ausdauer, von den Priestersiinden und den
Hilfen eines tapferen, sich immer wieder be-
mithenden priesterlichen Lebens. Und all
dies nicht in abstrakten, systematischen Uber-
legungen, sondern in lebendiger, unmittel-



398 Buchbesprechungen

barer Anrede — ein ,briiderliches Gesprach®
hat darum der Herausgeber das Buch im Un-
tertitel genannt — und stdndig das Leben
selbst sprechen lassend. Die letzten Kapitel
zeigen noch einmal, wie bunt die Folge der
Fragen ist, die der Autor aufgreift: Er spricht
vom Priester als dem Vater und der Mutter
seiner Gemeinde, vom Tod als Freund und
wie an jedem Tag das Wort gelte: ,Haec est
dies quam fecit Dominus“. ,Das ist der Tag,
an dem Gott will, dafl Sie beginnen“. Und
Knox schliefit: ,Gott sei gedankt, es ist auch
nie zu spat®. F.Wulf S]

Bertrams, Wilhelm S]: Der Zoli-
batdesPriesters. Sinngehalt und
Grundlagen. Wiirzburg, Echter-Uerlag
(1960). 104 S., brosch. DM 5,80.

Die Schrift ist durch dberarbeitende Zu-
sammenfassung einschldgiger Artikel, von
denen zwei in dieser Zeitschrift 24 (1951)
229f und 28 (1955) 95ff erschienen sind, eine
gedriangte Monographie iber den Zolibat
geworden. Der V{. sucht in ihr den theologi-
schen Ausgang fiir die kirchenrechtlichen Be-
stimmungen iber den Zélibat des Priesters
(can 182 § 1; can 1994 § 2 und can 81) und
findetihn in dervollkommenen Selbsthingabe
an Gott, die nach ihm den innersten Sinn-
und Leistungskern der virginitas religiosa
ausmacht (Kap 1—3). Aus diesen Voraus-
setzungen leitet er in Kap 4 Richtlinien ab
fiir die rechte Wertung der Geschlechtskraft
und der Geschlechtsdifferenziertheit iber-
haupt, fiir die Freiheit des Christen in der
Wahl der virginitas und fiir den rechten
Erweis des Vaterschaftsverhaltnisses, das B.
durch den priesterlichen Zélibat grundgelegt
sieht. In all dem spricht die Erfahrung des
Rechtswahrers und Kanonisten gewichtig mit.
Fiir Spirituale und Beichtviter in Priester-
bildungsstitten und sonstige Verantwortliche
im Bereich der Entscheidung zum geistlichen
Beruf wird das Studium der inhaltsgedrang-
ten, aber klar geschriebenen Schrift von
groflem Nutzen sein; ob ihre Verantwor-
tungslast auf dem Wege, den der V{. weist,
leichter wird, sei dahingestellt. Ein Frage-
zeichen mochten wir zu der Annahme ma-
chen, die der ganzen Schrift zugrunde liegt:
daff virginitas religiosa der innerste Sinn-
und Leistungskern der vollkommenen Hin-
gabe an Gott sei. Daf es (gemafl 1 Kor 13)

die Liebe sei, setzt natiirlich auch B. voraus.
Uns will jedoch scheinen, daf die aus der
Licbe erwachsende virginitas allein nicht den
ganzen Leistungsbereich der bei Paulus ge-
priesenen Liebe aufzubringen vermag. Der
amor apostolicus in Gal 6, 14, zu dem 1 Kor
13 wohl als erweiternder Kommentar ver-
standen werden kann, hat u. E. eine noch
tiefere Wurzel. Das wire aber fiir die Be-
griindung des Zglibates von nicht geringer
Bedeutung. L. Wekl §]

Grellner, Cajus OFM: D om Altar
ins Leben. Anregungen fiir Priester.
Werl/Westfal., Dietrich-Coelde-Uerlag
(1960). 168 S., Ln. DM 5,70.

,Die Weise, wie wir die heilige Messe
feiern, ist eine Frage auf Leben und Tod.
Der Priester kann sich heilig und kann sich
zu Tode zelebrieren® (11). ,Der kluge Prie-
ster gestaltet scin Leben im Licht und aus
der Kraft der heiligen Messe® (9). Dazu hilft
dieses Buch mit ibersichtlich gegliederten
Betrachtungsgedanken, die dem Gang der
heiligen Messe folgen und ,evangelische
Einfachheit und Anschaulichkeit (75) als
Vorbild haben, mit Gedanken, die durchbetet
sind und in die Mitte zielen.

Das hindert nicht, dafl man Einzelheiten
gern anders siahe. Verse wie auf S. 98 ent-
sprechen kaum einem bescheidenen litera-
rischen Anspruch. S. 124 steht: ,Wo ist der
Himmel? Dort, wo Gott ist; also tiberall, wo
der Tabernakel ist“. Es entsprache dem An-
liegen des Buches besser, zu sagen: ,Gott ist
iiberall; im Tabernakel ist der Gottmensch,
wie er sich uns durch das Opfer des Altares
schenken will.“ — Sind die Gebete des Mef3-
formulars nach der Kommunion ohne weite-
res ,hinreichende Danksagung nach dem Gei-
ste der Kirche* (151)? Der Vf. konnte die
Uberlegungen noch nicht kennen, die vor al-
lem durch K. Rahner angestofien worden
sind: Danksagung nach der heiligen Messe,
GuL 32 (1959) 180—189 u. 442—448. Vgl.
J. Galot, Der Sinn der Danksagung nach der
heiligen Kommunion, ThPQ 109 (1961) 208
bis 218; ferner H. Mertens, De dankzegging
na de heilige mis, Pastor bonus 38 (1961)
263—275. — Damit sei aber unser Urteil
nicht zuriikgenommen: dies Buch kommt von
innen und fiihrt nach innen.

J. Méllerfeld S]

Einfiihrung ins geistliche Leben

Bouyer, Louis: Introduction a
la vie spirituelle. Précis de
théologie ascétique et mystique. Tour-
nai, Desclée et Cie (1960). 820 S.

Der Versuch einer praktischen Einfiithrung
in Aszetik und Mystik fiir Seminaristen,
Priester, Novizen, Ordenslente und weitere
Kreise. Aus reichem Wissen schreibt der V1.
mit leichter Feder iiber das Wort Gottes, das



Buchbesprechungen

Gebet, das sakramentale Leben, die Aszese,
Laienfrommigkeit, Ménchsfrommigkeit, Prie-
ster- und Ordensberufe, die Entwicklung des
geistlichen Lebens (Reinigung, Erleuchtung,
Einung) und kurz iiber die mystische Erfah-
rung. Dem praktischen Zweck entsprechend
ist die Bibliographie knapp und auf franzé-
sische Biicher beschrinkt. Die Vorliebe Bou-
yers fiir bestimmte Themen und Autoren
(bes. Evagrius Pontikus) kommt in den Aus-
fihrungen deutlich zum Vorschein. Wenn
man an die Zielsetzung des Buches denkt,
wird man finden, daf} zu viel Geschichtliches
und zu wenig Praktisches geboten wird. In
ciner solchen Einfithrung wiinscht man sich
etwa tber Bufisakrament (118) oder Gewis-
senserforschung (255) mehr Hilfe zum bes-
seren Vollzug. Hingegen wird das Buch etwa
demjenigen, der aszetische Unterweisungen
zu geben hat und zu wihlen weiff, an vielen
Stellen wertvolle Anregungen geben kénnen.
J. Mollerfeld S]

Tilmann,Klemens: Die Fiihrung
der Kinder zur Meditation
(Sammlung: Klirung und Wegweisung,
Heft 2). Wiirzburg, Echter-Uerlag
(1960). 92 S., br. DM 3,—.

Das Biichlein geht auf Beitrage des Vi.’s
in den Katechetischen Blittern (1949/50 und
1958) zuriick. Es will nicht nur theoretische
Einsichten vorlegen, sondern zugleich ein Ar-
beitsinstrument fiir diejenigen (Priester und
Laien) sein, denen die religiose Unterwei-
sung der Kinder aufgetragen ist. Es enthilt
darum viele Beispiele und praktische An-
regungen (u.a. der ganze zweite Teil: Die
Johannesstunde), die aus der eigenen Erfah-
rung des Vf’s stammen und darum schon
durchprobiert sind. Das im Titel des Biich-
leins zum Ausdruck kommende Anliegen ist
heute von grofier Wichtigkeit. Denn die be-
sinnlichen und meditativen Fahigkeiten des
Kindes, die fiir seine gesunde seelische Ent-
faltung von entscheidender Bedeutung sind,
drohen in der technisierten Welt unserer

399

Zeit und dem damit zusammenhingenden
Nitzlichkeitsdenken zu verkiimmern oder
sogar zu ersticken. Dafl dies auch fiar das
Wadhstum bzw. Nichtwachstum der religio-
sen Welt des Kindes etwas zu sagen hat,
liegt auf der Hand. So meisterhaft und de-
tailliert die anschaulichen psychologisch-pid-
agogischen Hinfiihrungen und Anleitungen
des Vi’s sind, sic werden vom Pidagogen
und Katecheten nur dann fruchtbar gemacht,
wenn diese selbst die Meditation iiben und
Erfahrung im Meditieren haben. Man kann
darum nur wiinschen, daff von dem Biichlein
zunichst einmal ein Funke auf den ibergeht,
der von ihm Gebrauch machen soll.

F.Wulf ]

Ponsard, Philippe: Ich kann
nicht beten. Gedanken zum Ge-

sprich mit Gott. Essen, Hans-Driewer-
Uerlag (1960). 48 S., br. DM 1,50.

Der Titel der urspriinglich im Franzosi-
schen erschienenen Broschiire lautet: Essai
sur la Priére & I'usage de ceux, qui ont peine
a prier. Ihr Leserkreis ist nicht unter denen
zu suchen, die ,drauflen sind und mit dem
Gebet nichts mehr anzufangen wissen, son-
dern unter jenen gliubigen Christen, die
nicht mehr recht zum Beten kommen, weil
sie von der Not des Alltags in einer Welt der
Technik und der Betriebsamkeit erdriickt
werden. Im Grund handelt es sich gar nicht
um einen zusammenhingenden Text, der
systematisch aufgebaut und schon gegliedert
ist, sondern um ein stindiges Kreisen um das
gleiche Thema, z.T. in aphorismenhafter,
sentenzenhafter Form. So ist nicht nur vom
Gebet im allgemeinen die Rede, seinem We-
sen und seiner Notwendigkeit, sondern vom
Rosenkranz, vom Vaterunser, Gegriifiest seist
Du Maria, von Glaube, Hoffnung und Liebe
und vom Abendgebet. Streckenweise gehen
die Ausfithrungen unmittelbar in Gebet tiber.
Ein Biichlein fir Zeiten der Midigkeit, fir
Wartezeiten und fiir die Bahn oder auch vor
dem Nachtgebet. F.Wulf S]

Biographisches

Givelet, Monique: Marguerite-
Marie Teilhard de Chardin
oder Sieg dber Krankheit
und Leid. Ein Lebensbild nebst Aus-
ziigen aus ihren Schriflen. Mit einem
Uorwort von P. Teilhard de Chardin.
Ubertr. aus dem Franz, von M. Rein-
hard. Freiburg, Uerlag Herder 1961.
200S., Ln. DM 10,80.

Marguerite-Marie Teilhard de Chardin,
die Schwester des bekannten Naturforschers,
war fast ihr ganzes Leben lang durch eine
tuckische Riickenmarkerkrankung zur Bett-
lagerigkeit verurteilt. Thr Leben war ein
stindiger Kampf nicht allein gegen die
Krankheit, sondern vor allem gegen Lethar-
gie und Verzweiflung. Sie fand Unterstiit-
zung in der ,Katholischen Vereinigung der
Kranken“ (U.CM.), deren Prisidentin sie



400 Budhbesprechungen

1927 wurde und bis zu ihrem Tod im Jahre
1936 blieb. In dieser Tatigkeit hat sie die
Aufgabe ihres Lebens gefunden. Sie schrieb
Hunderte von Briefen, gab eine Zeitschrift
fiir die chronisch Kranken heraus und orga-
nisierte immer neue Gruppen der Kranken-
vereinigung, die unter ihrer klugen Leitung
erst richtig aufblithte. Sie verstand zu tré-
sten, da sie all die groflen und kleinen
Schwichen eines Kranken und alle Versuchun-
gen der Krankheit aus eigener Erfahrung
kannte; sie wufite aber eben darum auch zu
tadeln, wo es notig war. Weil sie sich vor
Gott fiir die anderen verantwortlich wufite,
fiihrte sie einen unerbiftlichen Kampf gegen
jede Art von Selbstsucht oder Selbstbemit-
leidung, Versuchungen, die auf die Dauer
kaum einem Kranken erspart bleiben. Thre
Hauptwaffe war der Humor, den sie zur
Kardinaltugend der Kranken erkldrt wissen
wollte und der ihr so oft zum Erfolg ver-
holfen hat.

Marguerite-Marie Teilhard de Chardin ist
wiederum ein Beispiel fir die im franzosi-
schen Katholizismus der Gegenwart iiber-
raschend hiufigen konstruktiven religiosen
Begabungen. In Deatschland gibt es unseres
Wissens bisher nur schwache Ansitze fir die
Durchfithrung des Amnliegens der franzdsi-
schen U.C.M. Aber vielleicht wird schon die-
ses Buch — es ist eines der seltenen Biicher,
die man Kranken guten Gewissens schenken
kann — fiir manche ein Segen sein.

G. Hinzmann S]

Yvonne Beauvais. Ein Lebens-
bild in zahlreichen Selbstzeugnissen.
Herausgegeben von den Augustinerin-
nen in Malestroit (Kreuzring-Biicherei
Nr. 16). Trier, Uerlag Zimmer 1960.
159 S., kart. DM 2,20.

Die Generaloberin der Augustinerinnen
Yvonne Beauvais starb am 29. Januar 1951
in Malestroit im Ruf der Heiligkeit. Ihr Se-
ligsprechungsprozefl ist eingeleitet. Sie war
eine mystisch hochbegnadete Frau, hatte da-
bei aber auch kérperlich sichtbar schwer unter
den Schligen des bosen Feindes zu leiden.
Auf Veranlassung ihres Seelenfihrers oder
in Briefen an ihn hat sie vieles iiber ihr inne-
res Erleben aufgeschrieben, was von gréfitem
Interesse und hohem Wert ist. In ihrem Le-
ben scheint — die Priifung durch die Kirche
noch vorbehalten — die Bilokation eine gro-
fe Rolle zu spielen. Stigmatisation und ek-
statische Zustande, die an Lydwina von
Schiedam erinnern, finden sich bei Schw.
Yvonne Amata in grofier Zahl. Uber diese
im einzelnen zu urteilen, wird erst méglich
sein, wenn ein gréferes Material daruber
veroffentlicht ist. Jedoch gibt das vorliegen-

de Biichlein schon einen ganz guten Einblick.
Mehr als all das ist aber die heroische Lei-
denslicbe eigentlich das, was den Blick des
Lesers auf sich zieht und fesselt.

Ad. Rodewyk S]

Schneider, Reinhold — Ziegler, Leo-
pold: Briefwechsel Minchen, Ko-
sel-Uerlag 1960. 265 S., Ln. DM 14,80.

Der Band wurde von der Leopold-Ziegler-
Stiftung herausgegeben. Gleichsam als Ein-
leitung enthilt er den Radiovortrag, den R.
Schneider zu L. Zieglers 75. Geburtstag ge-
halten hat; er wird beschlossen durch Zieg-
lers Aufsatz ,Evangelischer Friede“ (Neu-
jahr 1952). Der Briefwechsel umfafit die Zeit
von 1935 bis 1956. In diesen Briefen begeg-
nen sich zwei Denker, die bei aller Verschie-
denheit zusammengehéren. Da sich der Brief-
wechsel zum grofiten Teil auf Bezeugungen
gegenseitiger Anerkennung und einige we-
nige personliche Dinge beschrénkt, brauchen
wir hier nicht niher auf das schriftstellerische
Werk R. Schneiders oder auf die Kultur-
philosophie L. Zieglers einzugehen. Es sei
nur bemerkt, dafl es u. E. die gleiche Einstel-
lung zu ihrer Zeit war, die ihre innere Zu-
sammengehorigkeit begriindete. Der christ-
liche Glaube und die Durchdringung der
Welt und der Geschichte von der Offen-
barung her scheint uns dabei nicht das Ent-
scheidende gewesen zu sein. Es wire leicht,
andere Denker oder Kiinstler aufzuzahlen,
die diesen Standpunkt mit ihnen teilen und
doch innerlich durch eine Kluft von ihnen ge-
trennt sind. Der eigentliche Grund ihrer Na-
he zueinander scheint uns vielmehr — das
sei bei aller Achtung gesagt — die Riick-
wartsgewandtheit ihrer Position zu sein.
Man kann sich bei der Lektiire der Briefe des
Eindrudks nicht erwehren, dafl hier zwei zu-
einander gefunden haben, die sich in ihrer
Zeit nicht zu Hause fithlen. Ihr Blick ist auf
die Vergangenheit gerichtet; dort finden sie
die Werte ihres Daseins, und sie sind in Sor-
ge, weil diese Werte heute nicht mehr zu
gelten scheinen. Dabei iibersehen sie ansdhei-
nend, dafl in unserer Zeit nene Méglichkei-
ten aufgebrochen sind, die alle Krafte zur
Gestaltung der Zukunft anfordern. Daf} da-
bei manches zugrunde geht, wird sich nicht
vermeiden lassen. Die jimgere Generation
heute ist sicher nicht optimistisch, aber sie
glaubt, daf} die kulturellen Werte der Ver-
gangenheit nur dann bewahrt werden kén-
nen, wenn sie in neuer Gestalt in das Werk
der Zukunft eingebaut werden. Bestiinde
diese Moglichkeit nicht, dann hitte auch jede
Riickbesinnung ihren Sinn verloren.

G. Hinzmann S]





