»Er hat seinen eigenen Sohn nicht geschont« (Rém 8, 32)

Zeitgemifie Gedanken zum Weihnachtsgeheimnis

Von Friedrih Wulf SJ, Miinchen

Das Geheimnis von Bethlehem ist fiir unser religiéses Empfinden — auch jenseits
alles blof Gemiithaften — das innigste und vertrauteste der Geheimnisse des Heils-
jahres der Kirche. Es wirft einen seligen Schein in das Dunkel unserer Pilgerschaft.
Es schafft einen Raum von Friede und Geborgenheit. Es ruft das Herz auf zum
Empfangen und zum Schenken. Der Engel, der die Frohe Botschaft bringt; die Hir-
ten, die ein Lichtglanz umstrahlt; das Kind im Stall der Tiere, umsorgt von heiligen
Menschen, sie alle erinnern uns immer wieder an das gleiche: Gott hat uns heim-
gesucht bei Nacht, er hat sein Zelt unter uns aufgeschlagen, er ist uns Vater und
Bruder geworden, er hat die Erde, die siindige und leidgetrdnkte, mit seinem Atem
gesegnet. Die Texte der Liturgie in der Heiligen Nacht und am Christtag stromen
davon iiber: ,Erschienen ist die Giite und Menschlichkeit unseres Erlosergottes”
(Tit 8, 4), ,und wir haben seine Herrlichkeit gesehen“ (Joh 1, 14). ,Freue dich, Him-
mel! Frohlocke, Erde, vor dem Angesichte des Herrn! Er ist gekommen® (Offerto-
rium der ersten Weihnachtsmesse). ,Alle Enden der Erde schauen das Heil unseres
Gottes. Jubelt dem Herrn alle Lande!“ (Graduale der dritten Weihnachtsmesse).
Der Mensch empfingt das Heil inmitten seiner Welt. Gott will zum Vertrauten
seines Alltags werden; darum ist er einer von uns geworden.

Eben dieses Geheimnis, das uns in der Gnade der Kindschaft zum bleibenden
Besitz gegeben wurde, hat aber noch eine ganz andere Seite. Man muf} es nur einmal
von Gott, vom Vater her sehen. Er hat fiir die neue Geborgenheit, die er uns in
Jesus gab, einen teuren Preis gezahlt. ,Er hat seinen eigenen Sohn nicht geschont,
sondern ihn fiir uns alle dahingegeben“ (R6m 8, 32). Das ist nicht nur im Hinblick
auf den Kreuzestod gesagt, sondern gilt schon fiir die Stunde der Menschwerdung
und Geburt. Um unseretwillen entlidfit der Vater sein Kind aus der Geborgenheit in
die Ungeborgenheit, aus dem Licht in die Finsternis, aus dem Reichtum in die
Armut. Er entldfit es in ein Abenteuer, dessen Ausgang in tiefe Schatten gehiillt ist,
in eine Welt, auf der der Fluch lastet und die von Unheilsmichten durchwaltet wird.
Und er wird den Weg dieses Kindes nicht ebnen. Er wird ihm keine Engel zu Hilfe
schicken, die sein Leben schiitzen. Die einzige Mitgift, die er ihm mitgibt, ist die
wahre und volle Menschlichkeit. In ihr allein soll es der Macht der Siinde und des
Todes entgegentreten, soll es den gottfeindlichen Gewalten, den Beherrschern dieser
Welt, begegnen. '

Was das bedeutet, wird zum ersten Mal in Bethlehem offenbar. Noch bevor das
Kind geboren ist, ist es schon hineingezogen in die grofie Unruhe und Unsicherheit
des Landes, das seine Heimat und der Schauplatz seines Wirkens sein soll. Seine
Eltern konnen ihm keinen Schutz gewihren. Sie sind selbst schutzlos. Sie miissen
fremden Michten gehorchen. So wird Jesus unterwegs geboren, irgendwo, im Nie-
mandsland. Und auch dort ist seines Bleibens nicht. Man muf} mit ihm aufler Landes
fliichten, weil sein Leben bedroht ist. Schon hier wird kund, was er spiter als sein



408 Friedrich Wulf

Schicksal bekannt hat: ,Der Menschensohn hat nichts, wohin er sein Haupt legen
kann“ (Lk 9, 58). Die Unstete und Fremde ist sein Los. Das ist nicht zufillig so,
sondern durchaus ,Rechtens“. Denn er ist ein Mensch wie wir. Er hat unseren Todes-
leib ,angezogen und unser Schicksal auf sich genommen. Die Welt ist aber keine
bleibende Wohnstatt mehr. Der siindige, unerldste Mensch ist heimatlos. So hatte es
schon Kain héren miissen: ,Unstet und heimatlos sollst du sein auf Erden (Gen
4, 12). Daraus erhellt aber, dafl die Heimatlosigkeit des Kindes Jesu mehr als eine
nur duflere ist. Sie ist jene Fremde, in der der siindige Mensch von Gott getrennt
lebt. In seinem menschlichen Bewufitsein sollte Jesus etwas von der Abwesenheit
Gottes in dieser Welt der Siinde und des Todes erfahren, bis zu jener duflersten
Verlassenheit am Kreuz, die ihn zum Vater schreien lief}. Schon in den ersten Tagen
seines Lebens kiindet sich dieses Schicksal an. Wenn es sein menschliches Bewufitsein
noch nicht erreichen konnte, seine Eltern haben es fiir ihn durchlitten.

Noch in einem anderen Zeichen macht Bethlehem deutlich, wie sehr Jesus schon
bei seiner Geburt die Unerléstheit der Welt erfahren hat: in der Armut. Es ist nicht
die gewdhnliche Armut, wie sie spater fiir Nazareth kennzeichnend sein wird. Es ist
vielmehr die véllige Entblofitheit und Mittellosigkeit, die Armut von Bettlern,
von Menschen, die kein Zuhause haben oder auf der Flucht sind. Von jeher hat
darum die christliche Uberlieferung in der Armut von Krippe und Stall die erste
Todesweihe Jesu gesehen. Hinter ihr steht der Vater im Himmel, der seinen Sohn
dahingab, wissend, welchem Schicksal er ihn iiberliel. Wer in solche Armut hinein-
geboren wird und sie auf sich nimmt, der gehort zu jenen, die im Leben nicht zihlen,
die das Dasein von Unbekannten fithren und keine Rechte haben, die darin den
Unfreien der Antike gleichen, denen die Welt der Polis, das Auftreten in der
Offentlichkeit verwehrt war. Nun ist zwar das Gotteskind nach dem Ausweis der
Evangelien nicht unbekannt geblieben. Es hat Menschen, einfache und vornehme,
angezogen und von weit hergelockt. Es hat Staunen und Bewunderung erweckt,
Seligkeit und Erfillung geschenkt. Es hat sogar einige Aufregung verursacht und in
die Welt der Groflen, der Politiker und Kénige, hineingewirkt. Aber das alles
waren keine gewohnlichen Geschehnisse, sondern die Magnalia Dei, Taten, die der
wunderbare Arm Gottes gewirkt hatte und die darum in ihrer wahren Bedeutung
auch nur von den Gldubigen und im Glauben erkannt wurden. Auf dem Forum
dieser Welt hat das géttliche Kind keine Geschichte gemacht. Seine kénigliche Geburt
ist den Zeitgenossen verborgen geblieben. Kein auflerbiblisches, zeitgendssisches
Dokument berichtet von ihr. Wie geschichtslos sie blieb, zeigen die Hirten und die
Magier, die plétzlich auf der Bithne der Heilsgeschichte auftreten und ebenso plotz-
lich wieder im Dunkel verschwinden. Sie haben keine feststellbare Spur in der Ge-
schichte hinterlassen. — Aus all dem ergibt sich, dafl die Armut der Krippe eine
tieferliegende Heilsbedeutung hat. Sie zeigt stellvertretend die Ohnmacht des siin-
digen, unerlésten Menschen an. Zu diesem Menschen war einst gesagt worden:
» Wenn du den Ackerboden bestellst, so gebe er dir fortan keine Ernte!“ (Gen 4, 12).
Aus der Erde und ihren Gitern wichst ihm keine Kraft mehr zu. Der unerldste
Mensch weif} gar nicht, wie ohnmadhtig er ist, wie wenig er den dufleren und inne-
ren Verfall seines Lebens aufzuhalten vermag. Das Kind von Bethlehem bringt es
ans Licht und leidet zugleich die Ohnmacht des Siinders aus.



»Er hat seinen eigenen Sohn nicht geschont* ' 409

Das mag nun eine schr dunkle und ernste Weihnachtsbetrachtung scheinen, und
doch ist es die trostlichste und eigentliche. Denn eben in seiner Heimatlosigkeit
und Armut ist das Kind Gottes, dieses Menschenkind aus dem Schoff der Jungfrau,
uns nahe gekommen, hat es uns an sein Herz nehmen koénnen. Es hat unser Land
aufgesucht, in dem wir umhergetricben werden und keine bleibende Stitte finden.
Es ist in die Abgriinde unserer verborgenen und offenen Angste hinabgestiegen,
und wer wiirde nicht in tausendféltiger Weise von Unsicherheit und Angst geschiit-
telt; die ganze Menschheit lebt heute in Angst. Es hat sich in der Wiiste unserer Ver-
geblichkeiten, des Ausgeliefertseins an iiberpersonliche Michte, die unser Leben
bedrohen — an das Kollektiv, an den Zeitgeist, an zwangsliufige Entwicklungen —
zu uns gesellt. Es hat unsere Ohnmacht an ihrer Wurzel gelitten und unsere Ge-
schichtslosigkeit — die Geschichtslosigkeit einer Massengesellschaft von Unfreien
in der der einzelne nicht mehr zihlt — an seinem eigenen Leibe erfahren. Aber
indem es das alles mit uns teilte, freiwillig und aus Liebe zu uns, hat es mitten in
der Ungewiflheit und Fremdheit dieser Welt, in welcher Einsamkeit, Verlassenheit
und Angst zohause sind, eine neue Geborgenheit begriindet, deren Ort es selbst ist,
sein menschliches Herz. Und mitten in der Erfahrung des eigenen Unvermégens,
des Ausgeliefertseins an fremde Machte, im Nichtbeachtetsein und Untergehen hat
es eine neuc Zuversicht geschenkt. Denn in thm erweist sich die Schwachheit als
Kraft. Mit ihm, dem Kind in der Krippe — einem Bild der Ohnmacht —, das
keine Geschichte hatte, fangt die wirkliche Geschichte itberhaupt erst an. IThm gegen-
tber ist alles, was Menschen ins Werk setzen, wenn es nur aus Eigenem stammt,
bedeutungslos. Seit seinem Da-sein in der Welt ist die Zeit wie zusammengedriickt
(1 Kor 7, 29). Dic cigentlichen und bleibenden Taten werden nur von ihm gewirkt.
Gliicklich, wer darum sagen kann: ,Nicht mehr ich lebe, nein, Christus lebt in mir®
(Gal 2, 20). Wir koénnen unserem Schicksal, dem Schicksal des verlorenen und auf
den Tod zueilenden Menschen, nur entrinnen, wenn wir an seinem Schidksal Anteil
nehmen. Aber indem wir das tun, erschlieRt sich uns das Geheimnis der Heiligen
Nacht, das zunichst von Ungeborgenheit und Ohnmacht kiindet, als ein Geheimnis
der wiarmenden Nihe eines Menschen, der die Liebe selbst ist, und als ein Geheim-
nis der Fiille dessen, der sich dem leer gewordenen Herzen mitteilt und als Reich-
tum offenbart.

Wie wundersam und rétselhaft ist doch das Geheimnis dieses Kindes! Es wurde
nicht geschont, sondern auf einen harten Weg gesandt. Es wurde dahingegeben, als
kiimmere sich niemand mehr um sein Geschick. Und dennoch weist es in allem, was
es ist und zu wirken vermag, einzig und allein auf den hin, der es nicht schonte und
der es dahingab, als den Ursprung der Liebe, die den Menschen erlésen und mit sich
selbst beschenken wollte. Darum muf auch alle Betrachtung des Kindes letztlich zum
Vater fiihren. Erst an der Krippe, wie unter dem Kreuz, lernen wir, die Einsamkeit
und Ohnmacht unseres Lebens anzunehmen, in dem Wissen des Herzens, daf} es nur
die Licbe ist, die uns diesen Weg gehen lafit. Ja, gerade dann, wenn wir nicht
geschont, sondern preisgegeben werden, dirfen wir die Gewiflheit hegen, Kinder
jenes Vaters zu sein, der auch sein einziggezeugtes Kind nicht geschont, sondern fixr
uns alle dahingegeben hat.





