
»Er hat seinen eigenen Sohn nicht geschont« (Rom 8,32) 

Zeitgemäße Gedanken zum Weihnaditsgeheimnis 

Von Friedrich Wulf S J, München 

Das Geheimnis von Bethlehem ist für unser religiöses Empfinden • auch jenseits 
alles bloß Gemüthaften • das innigste und vertrauteste der Geheimnisse des Heils- 
jahres der Kirche. Es wirft einen seligen Schein in das Dunkel unserer Pilgerschaft. 
Es schafft einen Raum von Friede und Geborgenheit. Es ruft das Herz auf zum 
Empfangen und zum Schenken. Der Engel, der die Frohe Botschaft bringt; die Hir- 
ten, die ein Lichtglanz umstrahlt; das Kind im Stall der Tiere, umsorgt von heiligen 
Menschen, sie alle erinnern uns immer wieder an das gleiche: Gott hat uns heim- 
gesucht bei Nacht, er hat sein Zelt unter uns aufgeschlagen, er ist uns Vater und 
Bruder geworden, er hat die Erde, die sündige und leidgetränkte, mit seinem Atem 
gesegnet. Die Texte der Liturgie in der Heiligen Nacht und am Christtag strömen 
davon über: •Erschienen ist die Güte und Menschlichkeit unseres Erlösergottes" 
(Tit 3, 4), •und wir haben seine Herrlichkeit gesehen" (Joh 1, 14). •Freue dich, Him- 
mel! Frohlocke, Erde, vor dem Angesichte des Herrn! Er ist gekommen" (Offerto- 
rium der ersten Weihnachtsmesse). •Alle Enden der Erde schauen das Heil unseres 
Gottes. Jubelt dem Herrn alle Lande!" (Graduate der dritten Weihnachtsmesse). 
Der Mensch empfängt das Heil inmitten seiner Welt. Gott will zum Vertrauten 
seines Alltags werden; darum ist er einer von uns geworden. 

Eben dieses Geheimnis, das uns in der Gnade der Kindschaft zum bleibenden 
Besitz gegeben wurde, hat aber noch eine ganz andere Seite. Man muß es nur einmal 
von Gott, vom Vater her sehen. Er hat für die neue Geborgenheit, die er uns in 
Jesus gab, einen teuren Preis gezahlt. •Er hat seinen eigenen Sohn nicht geschont, 
sondern ihn für uns alle dahingegeben" (Rom 8, 32). Das ist nicht nur im Hinblick 
auf den Kreuzestod gesagt, sondern gilt schon für die Stunde der Menschwerdung 
und Geburt. Um unseretwillen entläßt der Vater sein Kind aus der Geborgenheit in 
die Ungeborgenheit, aus dem Licht in die Finsternis, aus dem Reichtum in die 
Armut. Er entläßt es in ein Abenteuer, dessen Ausgang in tiefe Schatten gehüllt ist, 
in eine Welt, auf der der Fluch lastet und die von Unheilsmächten durchwaltet wird. 
Und er wird den Weg dieses Kindes nicht ebnen. Er wird ihm keine Engel zu Hilfe 
schicken, die sein Leben schützen. Die einzige Mitgift, die er ihm mitgibt, ist die 
wahre und volle Menschlichkeit. In ihr allein soll es der Macht der Sünde und des 
Todes entgegentreten, soll es den gottfeindlichen Gewalten, den Beherrschern dieser 
Welt, begegnen. 

Was das bedeutet, wird zum ersten Mal in Bethlehem offenbar. Noch bevor das 
Kind geboren ist, ist es schon hineingezogen in die große Unruhe und Unsicherheit 
des Landes, das seine Heimat und der Schauplatz seines Wirkens sein soll. Seine 
Eltern können ihm keinen Schutz gewähren. Sie sind selbst schutzlos. Sie müssen 
fremden Mächten gehorchen. So wird Jesus unterwegs geboren, irgendwo, im Nie- 
mandsland. Und auch dort ist seines Bleibens nicht. Man muß mit ihm außer Landes 
flüchten, weil sein Leben bedroht ist. Schon hier wird kund, was er später als sein 



408 Friedridi Wulf 

Schicksal bekannt hat: •Der Menschensohn hat nichts, wohin er sein Haupt legen 
kann" (Lk 9, 58). Die Unstete und Fremde ist sein Los. Das ist nicht zufällig so, 
sondern durchaus •Rechtens". Denn er ist ein Mensch wie wir. Er hat unseren Todes- 
leib •angezogen" und unser Schicksal auf sich genommen. Die Welt ist aber keine 
bleibende Wohnstatt mehr. Der sündige, unerlöste Mensch ist heimatlos. So hatte es 
schon Kain hören müssen: •Unstet und heimatlos sollst du sein auf Erden" (Gen 
4, 12). Daraus erhellt aber, daß die Heimatlosigkeit des Kindes Jesu mehr als eine 
nur äußere ist. Sie ist jene Fremde, in der der sündige Mensch von Gott getrennt 
lebt. In seinem menschlichen Bewußtsein sollte Jesus etwas von der Abwesenheit 
Gottes in dieser Welt der Sünde und des Todes erfahren, bis zu jener äußersten 
Verlassenheit am Kreuz, die ihn zum Vater schreien ließ. Schon in den ersten Tagen 
seines Lebens kündet sich dieses Schicksal an. Wenn es sein menschliches Bewußtsein 
noch nicht erreichen konnte, seine Eltern haben es für ihn durchlitten. 

Noch in einem anderen Zeichen macht Bethlehem deutlich, wie sehr Jesus schon 
bei seiner Geburt die Unerlöstheit der Welt erfahren hat: in der Armut. Es ist nicht 
die gewöhnliche Armut, wie sie später für Nazareth kennzeichnend sein wird. Es ist 
vielmehr die völlige Entblößtheit und Mittellosigkeit, die Armut von Bettlern, 
von Menschen, die kein Zuhause haben oder auf der Flucht sind. Von jeher hat 
darum die christliche Überlieferung in der Armut von Krippe und Stall die erste 
Todesweihe Jesu gesehen. Hinter ihr steht der Vater im Himmel, der seinen Sohn 
dahingab, wissend, welchem Schicksal er ihn überließ. Wer in solche Armut hinein- 
geboren wird und sie auf sich nimmt, der gehört zu jenen, die im Leben nicht zählen, 
die das Dasein von Unbekannten führen und keine Rechte haben, die darin den 
Unfreien der Antike gleichen, denen die Welt der Polis, das Auftreten in der 
Öffentlichkeit verwehrt war. Nun ist zwar das Gotteskind nach dem Ausweis der 
Evangelien nicht unbekannt geblieben. Es hat Menschen, einfache und vornehme, 
angezogen und von weit hergelockt. Es hat Staunen und Bewunderung erweckt, 
Seligkeit und Erfüllung geschenkt. Es hat sogar einige Aufregung verursacht und in 
die Welt der Großen, der Politiker und Könige, hineingewirkt. Aber das alles 
waren keine gewöhnlichen Geschehnisse, sondern die Magnalia Dei, Taten, die der 
wunderbare Arm Gottes gewirkt hatte und die darum in ihrer wahren Bedeutung 
auch nur von den Gläubigen und im Glauben erkannt wurden. Auf dem Forum 
dieser Welt hat das göttliche Kind keine Geschichte gemacht. Seine königliche Geburt 
ist den Zeitgenossen verborgen geblieben. Kein außerbiblisches, zeitgenössisches 
Dokument berichtet von ihr. Wie geschichtslos sie blieb, zeigen die Hirten und die 
Magier, die plötzlich auf der Bühne der Heilsgeschichte auftreten und ebenso plötz- 
lich wieder im Dunkel verschwinden. Sie haben keine feststellbare Spur in der Ge- 
schichte hinterlassen. • Aus all dem ergibt sich, daß die Armut der Krippe eine 
tieferliegende Heilsbedeutung hat. Sie zeigt stellvertretend die Ohnmacht des sün- 
digen, unerlösten Menschen an. Zu diesem Menschen war einst gesagt worden: 
•Wenn du den Ackerboden bestellst, so gebe er dir fortan keine Ernte!" (Gen 4, 12). 
Aus der Erde und ihren Gütern wächst ihm keine Kraft mehr zu. Der unerlöste 
Mensch weiß gar nicht, wie ohnmächtig er ist, wie wenig er den äußeren und inne- 
ren Verfall seines Lebens aufzuhalten vermag. Das Kind von Bethlehem bringt es 
ans Licht und leidet zugleich die Ohnmacht des Sünders aus. 



•Er hat seinen eigenen Sohn nicht geschont" 409 

Das mag nun eine sehr dunkle und ernste Weihnachtsbetrachtung scheinen, und 
doch ist es die tröstlichste und eigentliche. Denn eben in seiner Heimatlosigkeit 
und Armut ist das Kind Gottes, dieses Menschenkind aus dem Schoß der Jungfrau, 
uns nahe gekommen, hat es uns an sein Herz nehmen können. Es hat unser Land 
aufgesucht, in dem wir umhergetrieben werden und keine bleibende Stätte finden. 
Es ist in die Abgründe unserer verborgenen und offenen Ängste hinabgestiegen, 
und wer würde nicht in tausendfältiger Weise von Unsicherheit und Angst geschüt- 
telt; die ganze Menschheit lebt heute in Angst. Es hat sich in der Wüste unserer Ver- 
geblichkeiten, des Ausgeliefertseins an überpersönliche Mächte, die unser Leben 
bedrohen • an das Kollektiv, an den Zeitgeist, an zwangsläufige Entwicklungen • 
zu uns gesellt. Es hat unsere Ohnmacht an ihrer Wurzel gelitten und unsere Ge- 
schichtslosigkeit • die Geschichtslosigkeit einer Massengesellschaft von Unfreien 
in der der einzelne nicht mehr zählt • an seinem eigenen Leibe erfahren. Aber 
indem es das alles mit uns teilte, freiwillig und aus Liebe zu uns, hat es mitten in 
der Ungewißheit und Fremdheit dieser Welt, in welcher Einsamkeit, Verlassenheit 
und Angst zuhause sind, eine neue Geborgenheit begründet, deren Ort es selbst ist, 
sein menschliches Herz. Und mitten in der Erfahrung des eigenen Unvermögens, 
des Ausgeliefertseins an fremde Mächte, im Nichtbeachtetsein und Untergehen hat 
es eine neue Zuversicht geschenkt. Denn in ihm erweist sich die Schwachheit als 
Kraft. Mit ihm, dem Kind in der Krippe • einem Bild der Ohnmacht •, das 
keine Geschichte hatte, fängt die wirkliche Geschichte überhaupt erst an. Ihm gegen- 
über ist alles, was Menschen ins Werk setzen, wenn es nur aus Eigenem stammt, 
bedeutungslos. Seit seinem Da-sein in der Welt ist die Zeit wie zusammengedrückt 
(1 Kor 7, 29). Die eigentlichen und bleibenden Taten werden nur von ihm gewirkt. 
Glücklich, wer darum sagen kann: •Nicht mehr ich lebe, nein, Christus lebt in mir" 
(Gal 2, 20). Wir können unserem Schicksal, dem Schicksal des verlorenen und auf 
den Tod zueilenden Menschen, nur entrinnen, wenn wir an seinem Schicksal Anteil 
nehmen. Aber indem wir das tun, erschließt sich uns das Geheimnis der Heiligen 
Nacht, das zunächst von Ungeborgenheit und Ohnmacht kündet, als ein Geheimnis 
der wärmenden Nähe eines Menschen, der die Liebe selbst ist, und als ein Geheim- 
nis der Fülle dessen, der sich dem leer gewordenen Herzen mitteilt und als Reich- 
tum offenbart. 

Wie wundersam und rätselhaft ist doch das Geheimnis dieses Kindes! Es wurde 
nicht geschont, sondern auf einen harten Weg gesandt. Es wurde dahingegeben, als 
kümmere sich niemand mehr um sein Geschick. Und dennoch weist es in allem, was 
es ist und zu wirken vermag, einzig und allein auf den hin, der es nicht schonte und 
der es dahingab, als den Ursprung der Liebe, die den Menschen erlösen und mit sich 
selbst beschenken wollte. Darum muß auch alle Betrachtung des Kindes letztlich zum 
Vater führen. Erst an der Krippe, wie unter dem Kreuz, lernen wir, die Einsamkeit 
und Ohnmacht unseres Lebens anzunehmen, in dem Wissen des Herzens, daß es nur 
die Liebe ist, die uns diesen Weg gehen läßt. Ja, gerade dann, wenn wir nicht 
geschont, sondern preisgegeben werden, dürfen wir die Gewißheit hegen, Kinder 
jenes Vaters zu sein, der auch sein einziggezeugtes Kind nicht geschont, sondern für 
uns alle dahingegeben hat. 




