
414 Heinrich Backt 

tischen Wort, das der Herr in sich erfüllt hat: •Der Geist Gottes ruht auf mir, denn 
der Herr hat mich gesalbt, den Armen die frohe Botschaft zu bringen, gebrochene 
Herzen zu heilen, Gefangenen Freiheit zu künden, und auszurufen das Gnadenjahr 
des Herrn" (Is 61, 1.2). Überall dort, wo sich unser Glaube an den Vater und unsere 
Hoffnung auf den Sohn bestätigt und als echt erweist in der tätigen und selbstlosen 
Liebe zu dem armen, dem notleidenden, dem gefangenen, dem weinenden Bruder, 
sind wir die Beweger dieser Welt, bestimmen wir die Geschichte. Das allein wird 
zählen aus den Stunden und Tagen, die das kommende Jahr ausmachen. Es wird 
noch zählen, wenn alle Jahre zu Ende sind und das Gerichtswort uns nach unserer 
Liebe fragt. 

Sprechen wir dazu das alles bestätigende Wort: Amen. So sei es. Und schlagen 
wir ein großes segnendes Kreuz über das Neue Jahr und alles, was es bringen wird 
aus der Güte des Vaters und aus dem Kreuztod des Sohnes, und nehmen wir es 
herein in die Liebe des Geistes. 

Begegnung des Herrn 
Gedanken zum Lichtmeßtag (2. Februar) 

Von Heinrich B a c h t SJ, Frankfurt/Main 

Bereits im ausgehenden 4. Jahrhundert wurde ein Fest in Jerusalem gefeiert, 
dessen Gegenstand das Geheimnis der Darstellung Jesu im Tempel war. Damals 
fand es nämlich die Pilgernonne Egeria (oder Etheria) auf ihrer Pilgerreise von Mar- 
seille nach dem Heiligen Land dort vor. Allerdings hatte das Fest noch keinen 
eigenen Namen, und man beging es am 14. Februar, also 40 Tage nach Epiphanie, 
dem östlichen Geburtsfest Christi. Es ist aber kein Zweifel möglich, daß es sich um 
das heutige Fest Maria Reinigung handelt. Auffallend ist die hohe Feierlichkeit, der 
geradezu österliche Jubel, von dem die Nonne zu berichten weiß. Aber von einer 
Lichterprozession weiß sie noch nichts. Davon hören wir erst einige Jahrhunderte 
später im Abendland. Wichtiger ist, daß das Fest sich bald aus einem Herrenfest in 
ein Marienfest gewandelt hat. Noch Kaiser Justinian läßt es unter dem Titel der 
•Hypapante Kyriou", also als Feier der Begegnung des Herrn mit Simeon und Anna 
begehen. Auch im Sacramentarium Gregorianum wird es unter dem Namen •Oc- 
cursus Domini" (Begegnung des Herrn) erwähnt, während das Sacramentarium 
Gelasianum bereits den Namen •Purificatio" (Reinigung) und somit den maria- 
nischen Festcharakter kennt. 

Was der Lichtmeßtag als Marienfeiertag bedeutet, ist oft genug dargestellt wor- 
den. Im nachfolgenden soll versucht werden, den ursprünglicheren, christologischen 
Gehalt des Festes herauszuarbeiten. Der noch heute in der Ostkirche übliche Name 
•Hypapante Kyriou" kann uns dabei als Leitfaden dienen. Näherhin geht es, wenn 
wir die liturgischen Texte befragen, um eine dreifache Begegnung Christi des 



Begegnung des Herrn 415 

Herrn. Es ist einmal die Begegnung mit dem Priester, dem die Eltern ihren Erst- 
geborenen mitsamt der Opfergabe für den Rückkauf darbieten. Es ist sodann die 
Begegnung Christi auf den Armen der Mutter mit dem greisen Simeon. Und es ist 
endlich die geheimnistiefe Begegnung Jesu mit dem himmlischen Vater. Eine drei- 
fache Begegnung also • aber unter wie verschiedenen Vorzeichen! 

Der Priester, als Vertreter der offiziellen Religion, hält das Kind für einen Augen- 
blick zu einer sinnschweren Gebärde auf seinen Armen. So hatte das Gesetz des 
Moses es angeordnet: Jede männliche Erstgeburt mußte dem Herrn dargebracht und 
präsentiert werden als Ausdruck der Anerkennung der unbedingten Herrschermacht 
Gottes und zum ewigen Dank für die Errettung der israelitischen Erstgeburt vor 
dem Würgengel, der die Kindlein der ägyptischen Bedrücker getroffen hätte. An 
diese Rettungsstunde erinnerte ja auch die Darbringung des Osterlammes. All die 
Opferzeremonien, die seither in Israel zur Feier des gnädigen •Vorüberganges" des 
Herrn gefeiert wurden, sollten nach Gottes Anordnung ein Hinweis auf das eine 
kommende Osterlamm sein, dessen Hinopferung die in Sündknechtschaft gebundene 
Menschheit in die Freiheit führen sollte. Und nun war die Stunde der Erfüllung 
gekommen. In der Ankunft dieses Kindes, des Gotteslammes, das die Sünde der 
Welt hinwegnehmen soll, sind die alten Opfer und Zeremonien ihrer Kraft und 
Wahrheit beraubt. Noch war das nicht offenkundig, noch war das Wort vom Neuen 
Bund nicht offen ausgesprochen worden. Aber wenn Jesus in drei Jahrzehnten beim 
letzten Abendmahl im eigenen Blut den Neuen Bund verkünden wird, dann wird er 
nur offenkundig machen, was seit seiner Geburt schon unterwegs war. 

Wahrhaftig, eine Stunde von weltgeschichtlicher Größe ist gekommen. Und der 
Priester, der Stellvertreter des alttestamentlichen Bundesvolkes, wird ihrer nicht 
inne. Er verrichtet seinen Dienst, sachlich, korrekt, gültig. Aber er ahnt nichts! Er 
nimmt das Kind aus den Armen seiner Mutter entgegen, hebt es in Richtung des 
Allerheiligsten empor und reicht es zurück • wie er es bei Hunderten anderer Kin- 
der getan hat. Aber in seinem Innern regt sich nichts. Es springt kein Funke über. 

Wir haben kein Recht, über die Feststellung der Tatsache hinaus zur Anklage zu 
schreiten. Woran hätte der Priester das Geheimnis dieses Kindes erkennen sollen? 
Da war kein Lichtglanz, kein mystisches Leuchten und auch keine Himmelsstimme. 
Das Incognito, das Gottes Sohn angenommen hat, ist dicht und gibt nicht nach. Es 
mag uns innerlich erschrecken und erschüttern, daß es möglich sein soll, Gott selbst 
in Händen zu halten, ohne seiner gewahr zu werden. Aber Tatsachen muß man 
stehen lassen. 

Anklagen können höchstens wir Priester uns selbst • wenn wir, denen die Augen 
auf getan wurden und die um das Wesensgeheimnis Christi wissen, ihn tagaus und 
tagein in unsere Hände nehmen, ohne von ihm angerührt zu werden! Aber ist es 
nicht so? Ist das nicht die große Gefahr und Versuchung unseres priesterlichen 
Dienstes, daß der alltägliche Umgang mit dem Heiligsten zur Gewohnheit wird, die 
unsere Empfindungen abstumpft? Es ist zu einfach, wenn wir demgegenüber auf das 
•opus operatum" verweisen, das dem sakramentalen Vollzug seine Wirksamkeit 
auch unabhängig von der Würdigkeit des Spenders sichert. Denn im Grunde wissen 
wir genau, daß, wenn zwar nicht die Gültigkeit, so doch die Fruchtbarkeit des aus- 
gespendeten Sakramentes auch von der Würdigkeit des Priesters abhängt. Und 



416 Heinrich Bacht 

ebenso wissen wir, daß es unsere Pflicht ist, darüber zu wachen, daß wir nicht, •nach- 
dem wir anderen gepredigt haben, selber verworfen werden" (1 Kor 9,27). Aber 
wenn selbst ein Paulus, der doch ein Übermaß an Gnaden und Charismen empfan- 
gen hatte, sich solcher Gefahr ausgesetzt wußte, wie sollen wir uns dann wundern, 
daß wir ihr so manches Mal erliegen? 

Das ist nun einmal die Last und Not des Priesters, immer deutlicher die völlige 
Inkongruenz seiner geschöpflichen Kräfte gegenüber dem göttlichen Auftrag zu erfah- 
ren. Und wenn der Neugeweihte sich eingebildet hatte, das sei nur eine Erfahrung 
des Anfanges und der Jugend, dann wird er mit fortschreitendem Lebensalter inne 
werden, wie irreführend solche Meinung ist. Die Zeiten, da er vom Mysterium, das 
er feiert und ausspendet, zutiefst angerührt und erfüllt wird, klingen ab, und immer 
schmerzlicher empfindet er die Wahrheit der Klage, die Pater Lippert einmal in die 
Worte faßt: •Du feierst keine Feste mehr mit meiner Seele!" Daß wir nur im Glau- 
ben wandeln und nicht in der Schau, und daß dieser Glaube wirklich eine dunkle 
Wolke ist und nicht bloß ein durchsichtiger Schleier, das erfährt eigentlich erst der 
alternde Mensch, dem alle Träume und Täuschungen dahinschwinden, weil er die 
Wege seiner menschlichen Möglichkeiten bis zu ihren unübersteigbaren Grenzen 
abgeschritten hat. Aber gerade so wird er fähig, das volle Opfer des Glaubens zu 
bringen und damit auch der vollen Verheißung teilhaft zu werden, die dem Glau- 
benden gegeben ist: •Selig, die nicht sehen und doch glauben!" 

Aber die christliche Frömmigkeit denkt, wenn sie das Lichtmeßgeheimnis betrach- 
tet, kaum an die Begegnung Jesu mit dem Priester. Sie verweilt bei den beiden 
anderen Gestalten, von denen das Evangelium so ausführlich berichtet. Da ist vor 
allem der greise Simeon. Daß das Greisentum dieses Mannes so nachdrücklich her- 
vorgehoben wird, ist kein Zufall. Es muß doch auffallen, wie sehr die Liturgie der 
Weihnachtszeit dieses Motiv von der •humana vetustas", der •Veralterung" des 
Menschengeschlechtes, verwendet. Es sei auf einige Texte hingewiesen. In der Post- 
communio der zweiten Weihnachtsmesse ist von der verjüngenden Kraft des Weih- 
nachtsmysteriums, der •novitas natalis", die Rede, welche die •humana vetustas" 
verdrängt hat. Was diese •Veralterung" des Menschengeschlechtes ist und worin sie 
gründet, drückt das Tagesgebet der dritten Weihnachtsmesse aus: Es ist die •vetusta 
servitus", die •alte Knechtschaft", welche uns unter das Joch der Sünde zwingt. Viel- 
leicht haben wir auch darauf zu achten, wie Augustinus in der zweiten Nokturn des 
Lichtmeßtages in der Begegnung des Gotteskindes mit Simeon diese Wahrheiten 
ausgedrückt findet: Natus est Christus, et impletum est desiderium senis in mundi 
ipsius senectute. Ipse ad senem hominem venit, qui mundum inveteratum invenit", 
•Nun ist Christus geboren; das Sehnen des Greises wurde erfüllt, als die Welt selber 
im Greisenalter stand. Er, der die Welt ganz greisenhaft fand, kommt zu einem 
Greis." 

Doch geht es uns hier nicht um die Theologie der Weltzeitalter, wie sie Augusti- 
nus und den anderen Vätern geläufig war. Unsere Frage ist ganz einfach diese: 
Warum war die Begegnung Jesu mit Simeon, im Unterschied zu derjenigen mit dem 
Priester, so gesegnet? Die Antwort liegt in den Augustinusworten angedeutet: •et 
impletum est desiderium senis in mundi ipsius senectute", •und erfüllt wurde das 
Sehnen des Greises im Greisenalter der Welt". Das will als Paradox verstanden 



Begegnung des Herrn 417 

sein. Die Zeit der Sehnsucht und des Hoffens ist die Jugend, nicht das Alter. Die 
Dichter sagen, daß der Hoffnungsbaum der Greise sein Laub verloren habe, und daß 
darum auch ihre Sehnsüchte und Erwartungen geschwunden seien. Das Greisenalter 
lebt, so sagt man gern, von der Vergangenheit, nicht von dem, was noch kommt. 
Aber Simeon lebt noch in der Sehnsucht, ja er lebt im wahrsten Sinn von dieser 
Sehnsucht. Er wäre längst dahingegangen, wenn ihn nicht die Erwartung trüge, vor 
seinem Hinscheiden den Gesegneten des Herrn zu sehen. Diese Zusicherung war ihm 
lange zuvor gegeben worden. Er hatte es nicht leicht gehabt, den Glauben an sie und 
die Sehnsucht nach ihrer Erfüllung bis in diese Stunde hinüberzutragen. Wie man- 
ches Mal hatte er, wenn wieder einmal das Gerede und Geraune vom Auftreten 
eines Messias im Volke umging, geglaubt, daß endlich die Zeit des Wartens vorbei 
sei • und dann hatte er sich wieder enttäuscht und verwirrt zurückziehen müssen, 
weil die erwartete Bestätigung von oben ausblieb! Nein, es ist nicht leicht, vom 
Wort Gottes allein zu leben. Nur die Heiligen können das. Darum wird Simeon im 
Evangelium auch •gerecht und gottesfürchtig" genannt. Und darum wird ihm auch 
die Erfüllung seiner Sehnsucht zuteil, so daß er sein dankerfülltes Abendgebet 
sprechen kann. 

Was ist also das Geheimnis dieses Mannes, um dessentwillen er uns Vorbild sein 
kann? Ich meine, es sei dies eine Wort: •exspectans consolationem Israel", •er 
erwartete den Trost Israels". So alt er auch geworden war, in seinem Herzen lebte 
noch Erwartung und brannte noch Sehnsucht. Er hielt jeden Tag neu Ausschau nach 
dem Herrn. Und das ist doch unser aller Bestimmung, wiewohl wir nicht mehr im 
Advent Israels, sondern in der Erfüllung der Kirche leben. Denn so sehr auch Chri- 
stus in unserer Mitte erschienen ist, so sehr auch das Eigentliche und Entscheidende, 
die Erlösung von der Sünde, durch sein Sterben und Auferstehen geschehen ist •, 
wir stehen doch immer noch in einem Advent; unser Christsein ist immer noch auf 
Hoffnung gestellt. Darum hat Kardinal Newman recht, wenn er den Christen als 
einen Menschen definiert, der Ausschau hält nach Christus. Von diesem Ausschauen 
und Harren hängt alles ab; an ihm entscheidet sich, ob wir zum •mundus invetera- 
tus", zur •greisenhaften Welt", gehören oder zu jener, deren Jugend sich immerdar 
erneuert. 

Im Geheimnis des heutigen Festes ist aber noch eine dritte Begegnung des Herrn 
einbeschlossen, wenn auch der Schrifttext davon nur mit einem kurzen Worte spricht. 
Die Eltern bringen Jesus zum Tempel, •um ihn dem Herrn darzustellen". Licht- 
meß meint also zutiefst die Begegnung des menschgewordenen Sohnes mit dem 
Vater. Dürfen wir es versuchen, uns diesem abgründigen Geheimnis zu nahen? Wir 
wissen um die Tatsache der Wesenseinheit des Sohnes mit dem Vater, wissen um die 
unaufhörliche Gottesschau, in der Jesus nach seiner menschlichen Seele lebte und die 
ihn immerfort mit dem Vater verband. Aber beide Wahrheiten dürfen nicht dazu 
führen, daß wir seine wahre Menschheit und menschliche Erlebniswelt in Frage 
stellen. Gewiß, es wird uns nie gelingen, ein auch nur entfernt befriedigendes Bild 
vom Seelenleben Jesu zu entwerfen. Aber wir dürfen doch die Daten sammeln, die 
uns die Schrift selbst darbietet. Da gilt es, an zwei Texte zu denken. Der eine steht 
bei Lukas selbst, gleich im Anschluß an das eben zitierte Wort. Er heißt: •... wie 
es geschrieben steht im Gesetz des Herrn". Jesus kommt also als einer, der unter 



418 Heinrich Backt 

dem Gesetz steht. Nicht wie wir anderen Menschen, die um der Schuld der Stamm- 
eltern willen dem Gesetz unterworfen waren, bis uns durch Christus Freiheit wurde. 
Sondern weil er sich selbst in aller Freiheit dem Gesetz Untertan gemacht hat. Denn 
was hatte er, der Sündlose und Heilige, der nicht wie wir von unten stammt, sondern 
von oben aus dem Bereich der göttlichen Freiheit, von Natur aus mit dem Zwang 
und der Last des Gesetzes zu tun? Aber so wie er sich der im Gesetz geforderten 
Beschneidung unterworfen hatte und wie er, um alle Gerechtigkeit zu erfüllen, sich 
der Bußtaufe des Johannes unterzog, so hat er auch die Forderung des Gesetzes 
erfüllen wollen, das den Loskauf der Erstgeburt verlangte. 

Aber wurde er wirklich losgekauft? Der Hebräerbrief (es ist der andere Text) gibt 
uns die Antwort darauf: Da er in die Welt eintrat, sprach er zum Vater: Schlacht- 
und Brandopfer hast du nicht gewollt. Aber einen Leib hast du mir bereitet! Siehe, 
ich komme, deinen Willen zu erfüllen. Das ist also die Gesinnung, in welcher Jesus 
dem Vater hier im Tempel, an der Opferstätte, begegnet. Er kommt in der absoluten 
Bereitschaft zur letzten Hingabe. Und er weiß, daß der Vater sich nicht mit dieser 
Gebärde begnügen wird, daß er seine Hand auf ihn legen wird, wie einst Abraham 
die Hand auf seinen Sohn Isaak legte. Und Simeon sagt es mit deutlichen Worten, 
wie wehetuend diese Hand sein wird, wenn die Stunde kommt. Dann wird dieses 
Kind zum Zeichen des Widerspruches, und seiner Mutter Herz wird ein Schwert 
durchbohren. 

•... um ihn dem Herrn darzustellen" • in dieser Begegnung Jesu mit dem Vater 
und seinem heilig-fordernden Willen liegt also der tiefste Sinn des heutigen Festes, 
wenn wir es nach seinem ursprünglich christologischen Gehalt befragen. Noch 
geschieht diese •Darstellung" im Passivum: der Priester bietet ihn im Namen der 
Mutter dem Herrn dar. Aber einst wird die Stunde kommen, da er selbst vor den 
Vater treten wird, um seine Darbringung zu vollziehen, im Hohenpriesterlichen 
Gebet (Joh 17) und im Hohenpriesterlichen Werk des Kreuzesopfers. Wenn jene 
Stunde gekommen sein wird, dann wird wiederum Maria an seiner Seite, neben 
dem Kreuze, stehen. Denn beide Geheimnisse, das des Sohnes und das der Jungfrau- 
Muttter, sind nach Gottes heiligem Willen unlösbar aneinander gebunden, so wie es 
die Geschichte des heutigen Festes kundtut. 




