414 ‘ Heinrich Bacht

" tischen Wort, das der Herr in sich erfiillt hat: ,Der Geist Gottes rubt auf mir, denn
der Herr hat mich gesalbt, den Armen die frohe Botschaft zn bringen, gebrochene
Herzen zu heilen, Gefangenen Freiheit zu kiinden, und auszurufen das Gnadenjahr
des Herrn® (Is 61, 1. 2). Uberall dort, wo sich unser Glaube an den Vater und unsere
Hoffnung auf den Sohn bestitigt und als echt erweist in der titigen und selbstlosen
Liebe zu dem armen, dem notleidenden, dem gefangenen, dem weinenden Bruder,
sind wir die Beweger dieser Welt, bestimmen wir die Geschichte. Das allein wird
zdhlen aus den Stunden und Tagen, die das kommende Jahr ausmachen. Es wird
noch zihlen, wenn alle Jahre zu Ende sind und das Gerichtswort uns nach unserer
Liebe fragt.

Sprechen wir dazu das alles bestitigende Wort: Amen. So sei es. Und schlagen
wir ein grofies segnendes Kreuz iiber das Neue Jahr und alles, was es bringen wird
aus der Giite des Vaters und aus dem Kreuztod des Sohnes, und nehmen wir es
herein in die Liebe des Geistes.

Begegnung des Herrn
Gedanken zum Lichtmefitag (2. Februar)

Von Heinrich Bacht SJ, Frankfurt/Main

Bereits im ausgehenden 4. Jahrhundert wurde ein Fest in Jerusalem gefeiert,
dessen Gegenstand das Geheimnis der Darstellung Jesu im Tempel war. Damals
fand es nimlich die Pilgernonne Egeria (oder Etheria) auf ihrer Pilgerreise von Mar-
seille nach dem Heiligen Land dort vor. Allerdings hatte das Fest noch keinen
eigenen Namen, und man beging es am 14. Februar, also 40 Tage nach Epiphanie,
dem Gstlichen Geburtsfest Christi. Es ist aber kein Zweifel moglich, dafl es sich um
das heutige Fest Maria Reinigung handelt. Auffallend ist die hohe Feierlichkeit, der
geradezu osterliche Jubel, von dem die Nonne zu berichten weifl. Aber von einer
Lichterprozession weifl sie noch nichts. Davon héren wir erst einige Jahrhunderte
spiter im Abendland. Wichtiger ist, dal das Fest sich bald aus einem Herrenfest in
ein Marienfest gewandelt hat. Noch Kaiser Justinian 1ifit es unter dem Titel der
»Hypapante Kyriou®, also als Feier der Begegnung des Herrn mit Simeon und Anna
begehen. Auch im Sacramentarium Gregorianum wird es unter dem Namen ,Oc-
cursus Domini“ (Begegnung des Herrn) erwihnt, wihrend das Sacramentarium
Gelasianum bereits den Namen ,Purificatio® (Reinigung) und somit den maria-
nischen Festcharakter kennt.

Was der Lichtmefitag als Marienfeiertag bedeutet, ist oft genug dargestellt wor-
den. Im nachfolgenden soll versucht werden, den urspriinglicheren, christologischen
Gehalt des Festes herauszuarbeiten. Der noch heute in der Ostkirche iibliche Name
»Hypapante Kyriou“ kann uns dabei als Leitfaden dienen. Néherhin geht es, wenn
wir die liturgischen Texte befragen, um eine dreifache Begegnung Christi des



Begegnung des Herrn 415

Herrn. Es ist einmal die Begegnung mit dem Priester, dem die Eltern ibren Erst-
geborenen mitsamt der Opfergabe fiir den Riickkauf darbieten. Es ist sodann die
Begegnung Christi auf den Armen der Mutter mit dem greisen Simeon. Und es ist
endlich die geheimnistiefe Begegnung Jesu mit dem himmlischen Vater. Eine drei-
fache Begegnung also — aber unter wie verschiedenen Vorzeichen!

Der Priester, als Vertreter der offiziellen Religion, hilt das Kind fiir einen Augen-
blick zu einer sinnschweren Gebarde auf seinen Armen. So hatte das Gesetz des
Moses es angeordnet: Jede mannliche Erstgeburt mufite dem Herrn dargebracht und
prisentiert werden als Ausdruck der Anerkennung der unbedingten Herrschermacht
Gottes und zum ewigen Dank fiir die Errettung der israelitischen Erstgeburt vor
dem Wiirgengel, der die Kindlein der 4gyptischen Bedriicker getroffen hatte. An
diese Rettungsstunde erinnerte ja auch die Darbringung des Osterlammes. All die
Opferzeremonien, die seither in Israel zur Feier des gniddigen ,Voriiberganges® des
Herrn gefeiert wurden, sollten nach Gottes Anordnung ein Hinweis auf das eine
kommende Osterlamm sein, dessen Hinopferung die in Sindknechtschaft gebundene
Menschheit in die Freiheit fithren sollte. Und nun war die Stunde der Erfiillung
gekommen. In der Ankunft dieses Kindes, des Gotteslammes, das die Siinde der
Welt hinwegnehmen soll, sind die alten Opfer und Zeremonien ihrer Kraft und
Wahrheit beraubt. Noch war das nicht offenkundig, noch war das Wort vom Neuen
Bund nicht offen ausgesprochen worden. Aber wenn Jesus in drei Jahrzehnten beim
‘letzten Abendmah! im eigenen Blut den Neuen Bund verkiinden wird, dann wird er
nur offenkundig machen, was seit seiner Geburt schon unterwegs war.

Wabhrhaftig, eine Stunde von weltgeschichtlicher Grofie ist gekommen. Und der
Priester, der Stellvertreter des alttestamentlichen Bundesvolkes, wird ihrer nicht
inne. Er verrichtet seinen Dienst, sachlich, korrekt, giltig. Aber er ahnt nichts! Er
nimmt das Kind aus den Armen seiner Mutter entgegen, hebt es in Richtung des
Allerbeiligsten empor und reicht es zuriick — wie er es bei Hunderten anderer Kin-
der getan hat. Aber in seinem Innern regt sich nichts. Es springt kein Funke iber.

Wir haben kein Recht, iiber die Feststellung der Tatsache hinaus zur Anklage zu
schreiten. Woran hitte der Priester das Geheimnis dieses Kindes erkennen sollen?
Da war kein Lichtglanz, kein mystisches Leuchten und auch keine Himmelsstimme.
Das Incognito, das Gottes Sohn angenommen hat, ist dicht und gibt nicht nach. Es
mag uns innerlich erschrecken und erschiittern, dafl es méglich sein soll, Gott selbst
in Hianden zu halten, ohne seiner gewahr zu werden. Aber Tatsachen mufl man
stehen lassen. »

Anklagen kénnen hochstens wir Priester uns selbst — wenn wir, denen die Augen
aufgetan wurden und die um das Wesensgeheimnis Christi wissen, ihn tagaus und
tagein in unsere Hinde nehmen, ohne von ihm angerithrt zu werden! Aber ist es
nicht so? Ist das nicht die grofle Gefahr und Versuchung unseres priesterlichen .
Dienstes, dafl der alltdgliche Umgang mit dem Heiligsten zur Gewohnheit wird, die
unsere Empfindungen abstumpft? Es ist zu einfach, wenn wir demgegeniiber auf das
»opus operatum“ verweisen, das dem sakramentalen Vollzug seine Wirksamkeit
auch unabhingig von der Wiirdigkeit des Spenders sichert. Denn im Grunde wissen
wir genau, dafl, wenn zwar nicht die Giiltigkeit, so doch die Fruchtbarkeit des aus-
gespendeten Sakramentes auch von der Wiirdigkeit des Priesters abhidngt. Und



416 Heinrich Bacht

ebenso wissen wir, dafl es unsere Pflicht ist, dariiber zu wachen, dafl wir nicht, ,nach-
dem wir anderen gepredigt haben, selber verworfen werden“ (1 Kor 9, 27). Aber
wenn selbst ein Paulus, der doch ein Ubermafl an Gnaden und Charismen empfan-
gen hatte, sich solcher Gefahr ausgesetzt wufite, wie sollen wir uns dann wundern,
dafl wir ihr so manches Mal erliegen?

Das ist nun einmal die Last und Not des Priesters, immer deutlicher die véllige
Inkongruenz seiner geschopflichen Krafte gegeniiber dem géttlichen Auftrag zu erfah-
ren. Und wenn der Neugeweihte sich eingebildet hatte, das sei nur eine Erfahrung
des Anfanges und der Jugend, dann wird er mit fortschreitendem Lebensalter inne
werden, wie irrefithrend solche Meinung ist. Die Zeiten, da er vom Mysterium, das
er feiert und ausspendet, zutiefst angeriihrt und erfiillt wird, klingen ab, und immer
schmerzlicher empfindet er die Wahrheit der Klage, die Pater Lippert einmal in die
Worte fafit: ,Du feierst keine Feste mehr mit meiner Seele!“ Dafl wir nur im Glau-
ben wandeln und nicht in der Schau, und dafl dieser Glaube wirklich eine dunkle
Wolke ist und nicht blofl ein durchsichtiger Schleier, das erfihrt eigentlich erst der
alternde Mensch, dem alle Traume und Tauschungen dahinschwinden, weil er die
Wege seiner menschlichen Moglichkeiten bis zu ihren uniibersteigbaren Grenzen
abgeschritten hat. Aber gerade so wird er fahig, das volle Opfer des Glaubens zu
bringen und damit auch der vollen Verheiflung teilhaft zu werden, die dem Glau-
benden gegeben ist: ,Selig, die nicht sehen und doch glauben!*

Aber die christliche Frommigkeit denkt, wenn sie das LichtmeBgeheimnis betrach-
tet, kaum an die Begegnung Jesu mit dem Priester. Sie verweilt bei den beiden
anderen Gestalten, von denen das Evangelium so ausfiihrlich berichtet. Da ist vor
allem der greise Simeon. Dafl das Greisentum dieses Mannes so nachdriicklich her-
vorgehoben wird, ist kein Zufall. Es muf doch auffallen, wie sehr die Liturgie der
Weihnachtszeit dieses Motiv von der ,humana vetustas“, der ,Veralterung® des
Menschengeschlechtes, verwendet. Es sei auf einige Texte hingewiesen. In der Post-
communio der zweiten Weihnachtsmesse ist von der verjingenden Kraft des Weih-
nachtsmysteriums, der ,novitas natalis“, die Rede, welche die ,humana vetustas®
verdrangt hat. Was diese , Veralterung“ des Menschengeschlechtes ist und worin sie
griindet, driickt das Tagesgebet der dritten Weihnachtsmesse aus: Es ist die ,vetusta
servitus®, die ,alte Knechtschaft®, welche uns unter das Joch der Siinde zwingt. Viel-
leicht haben wir auch darauf zu achten, wie Augustinus in der zweiten Nokturn des
Lichtmefitages in der Begegnung des Gotteskindes mit Simeon diese Wahrheiten
ausgedriickt findet: Natus est Christus, et impletum est desiderium senis in mundi
ipsius senectute. Ipse ad senem hominem venit, qui mundum inveteratum invenit“,
»Nun ist Christus geboren; das Sehnen des Greises wurde erfiillt, als die Welt selber
im Greisenalter stand. Er, der die Welt ganz greisenhaft fand, kommt zu einem
Greis.”

Doch geht es uns hier nicht um die Theologie der Weltzeitalter, wie sie Augusti-
nus und den anderen Vitern geldufig war. Unsere Frage ist ganz einfach diese:
Warum war die Begegnung Jesu mit Simeon, im Unterschied zu derjenigen mit dem
Priester, so gesegnet? Die Antwort liegt in den Augustinusworten angedeutet: et
impletum est desiderium senis in mundi ipsius senectute, ,und erfiillt wurde das
Sehnen des Greises im Greisenalter der Welt“. Das will als Paradox verstanden



Begegnung des Herrn 417

sein, Die Zeit der Schnsucht und des Hoffens ist die Jugend, nicht das Alter. Die
Dichter sagen, daf der Hoffnungsbaum der Greise sein Laub verloren habe, und dafl
darum auch ihre Sehnsiichte und Erwartungen geschwunden seien. Das Greisenalter
lebt, so sagt man gern, von der Vergangenheit, nicht von dem, was noch kommt.
Aber Simeon lebt noch in der Sehnsucht, ja er lebt im wahrsten Sinn von dieser
Sehnsucht. Er wire lingst dahingegangen, wenn ihn nicht die Erwartung triige, vor
seinem Hinscheiden den Gesegneten des Herrn zu sehen. Diese Zusicherung war ihm
lange zuvor gegeben worden. Er hatte es nicht leicht gehabt, den Glauben an sie und
die Sehnsucht nach ihrer Erfiillung bis in diese Stunde hiniiberzutragen. Wie man-
ches Mal hatte er, wenn wieder einmal das Gerede und Geraune vom Auftreten
eines Messias im Volke umging, geglaubt, dafl endlich die Zeit des Wartens vorbei
sei — und dann hatte er sich wieder enttiuscht und verwirrt zuriickzichen miissen,
weil die erwartete Bestitigung von oben ausblieb! Nein, es ist nicht leicht, vom
Wort Gottes allein zu leben. Nur die Heiligen konnen das. Darum wird Simeon im
Evangelium auch ,gerecht und gottesfiirchtig* genannt. Und darum wird ihm auch
die Erfiillung seiner Sehnsucht zuteil, so dafl er sein dankerfiilltes Abendgebet
sprechen kann.

Was ist also das Geheimnis dieses Mannes, um dessentwillen er uns Vorbild sein
kann? Ich meine, es sei dies eine Wort: ,exspectans consolationem Israel®, er
erwartete den Trost Israels“. So alt er auch geworden war, in seinem Herzen lebte
noch Erwartung und brannte noch Sehnsucht. Er hielt jeden Tag neu Ausschau nach
dem Herrn. Und das ist doch unser aller Bestimmung, wiewohl wir nicht mehr im
Advent Israels, sondern in der Erfiillung der Kirche leben. Denn so sehr auch Chri-
stus in unserer Mitte erschienen ist, so sehr auch das Figentliche und Entscheidende,
die Erlésung von der Siinde, durch sein Sterben und Auferstehen geschehen ist —,
wir stehen doch immer noch in einem Advent; unser Christsein ist immer noch auf
Hoffnung gestellt. Darum hat Kardinal Newman recht, wenn er den Christen als
einen Menschen definiert, der Ausschau hilt nach Christus. Von diesem Ausschauen
und Harren hingt alles ab; an ihm entscheidet sich, ob wir zum ,mundus invetera-
tus®, zur ,greisenhaften Welt“, gehoren oder zu jener, deren Jugend sich immerdar
erneuert.

Im Geheimnis des heutigen Festes ist aber noch eine dritte Begegnung des Herrn
einbeschlossen, wenn auch der Schrifttext davon nur mit einem kurzen Worte spricht.
Die Eltern bringen Jesus zum Tempel, ,um ihn dem Herrn darzustellen®. Licht-
mef meint also zutiefst die Begegnung des menschgewordenen Sohnes mit dem
Uater. Diirfen wir es versuchen, uns diesem abgriindigen Geheimnis zu nahen? Wir
wissen um die Tatsache der Wesenseinheit des Sohnes mit dem Vater, wissen um die
unaufhérliche Gottesschau, in der Jesus nach seiner menschlichen Seele lebte und die
ihn immerfort mit dem Vater verband. Aber beide Wahrheiten diirfen nicht dazu
fihren, dafl wir seine wahre Menschheit und menschliche Erlebniswelt in Frage
stellen. Gewifl, es wird uns nie gelingen, ein auch nur entfernt befriedigendes Bild
vom Seelenleben Jesu zu entwerfen. Aber wir diirfen doch die Daten sammeln, die
uns die Schrift selbst darbietet. Da gilt es, an zwei Texte zu denken. Der eine steht
bei Lukas selbst, gleich im Anschluf an das eben zitierte Wort. Er heifit: ... wie
es geschriehen steht im Gesetz des Herrn“. Jesus kommt also als einer, der unter



418 Heinrich Bacht

dem Gesetz steht. Nicht wie wir anderen Menschen, die um der Schuld der Stamm-
eltern willen dem Gesetz unterworfen waren, bis uns durch Christus Freiheit wurde.
Sondern weil er sich selbst in aller Freiheit dem Gesetz untertan gemacht hat. Denn
was hatte er, der Siindlose und Heilige, der nicht wie wir von unten stammt, sondern
von oben aus dem Bereich der gottlichen Freiheit, von Natur aus mit dem Zwang
und der Last des Gesetzes zu tun? Aber so wie er sich der im Gesetz geforderten
Beschneidung unterworfen hatte und wie er, um alle Gerechtigkeit zu erfiillen, sich
der Bufitaufe des Johannes unterzog, so hat er auch die Forderung des Gesetzes
erfiilllen wollen, das den Loskauf der Erstgeburt verlangte.

Aber wurde er wirklich losgekauft? Der Hebraerbrief (es ist der andere Text) gibt
uns die Antwort darauf: Da er in die Welt eintrat, sprach er zum Vater: Schlacht-
und Brandopfer hast du nicht gewollt. Aber einen Leib hast du mir bereitet! Siehe,
ich komme, deinen Willen zu erfiillen. Das ist also die Gesinnung, in welcher Jesus
dem Vater hier im Tempel, an der Opferstitte, begegnet. Er kommt in der absoluten
Bereitschaft zur letzten Hingabe. Und er weify, dafl der Vater sich nicht mit dieser
Gebirde begniigen wird, daf er seine Hand auf ihn legen wird, wie einst Abraham
die Hand auf seinen Sohn Isaak legte. Und Simeon sagt es mit deutlichen Worten,
wie wehetuend diese Hand sein wird, wenn die Stunde kommt. Dann wird-dieses
Kind zum Zeichen des Widerspruches, und seiner Mutter Herz wird ein Schwert
durchbohren.

»- - - um ihn dem Herrn darzustellen® — in dieser Begegnung Jesu mit dem Vater
und seinem heilig-fordernden Willen liegt also der tiefste Sinn des heutigen Festes,
wenn wir es nach seinem urspriinglich diristologischen Gehalt befragen. Noch
geschieht diese ,Darstellung® im Passivum: der Priester bietet ihn im Namen der
Mutter dem Herrn dar. Aber einst wird die Stunde kommen, da er selbst vor den
Vater treten wird, um seine Darbringung zu vollziehen, im Hohenpriesterlichen
Gebet (Joh 17) und im Hohenpriesterlichen Werk des Kreuzesopfers. Wenn jene
Stunde gekommen sein wird, dann wird wiederum Maria an seiner Seite, neben
dem Kreuze, stehen. Denn beide Geheimnisse, das des Sohnes und das der Jungfrau-
Muttter, sind nach Gottes heiligem Willen unlésbar aneinander gebunden, so wie es
die Geschichte des heutigen Festes kundtut.






