Armut im Geiste

Vom Geist der Menschwerdung Gottes und der Mensch-Werdung des Menschen

Von Johannes B. M etz, Mindcen

Mensch zu werden — das ist mehr als eine Frage der Empfingnis und Geburt.
Es ist Auftrag und Sendung, ein Imperativ, eine Entscheidung. Der Mensch hat ja
ein freies Verhéltnis zu sich selbst. Er besitzt sich nicht ungefragt, in schoner Selbst-
verstindlichkeit — wie Gott. Oder in spiegelverkehrtem Gleichnis der Kreatur, wie
die Dinge, die uns umstehen, und die Tiere in der dumpfen, antlitzlosen Sicherheit
und Unschuld ihres Lebens; sie sind schicksallos, vollendet von Anbeginn, gleichsam
resigniert in den gesetzten Anfang ihres Seins, fraglos einverstanden mit der auf-
erlegten Grenze ihres Wesens. Wir aber sind in Frage gestellt (aus der Tiefe der
Ungegrenztheit unseres Geistes). Uns ist unser Sein anvertraut als Anruf, daf wir
es annehmen und uns zu ihm bekennen. Wir missen in Freiheit werden, was wir
sind — ein Mensch; Mensch-Werdung durch das Werk unserer Freiheit ist das
Gesetz unseres Mensch-Seins. Doch diese Freiheit, in der wir uns selbst anheim-
gegeben sind, ist nicht schweifende Willkir, nicht selbstherrliches Belieben; sie ist
keineswegs ohne Gesetz und Notwendigkeit. Sie bewahrt sich vielmehr darin, dafl
sie das uns unausweichlich vorgegebene und auferlegte Sein in der Tat des Herzens
bejaht und annimmt, daf sie sich also innerlich zu eigen macht, als was wir ungefragt
entworfen sind. Die unentrinnbare ,Wahrheit" unseres Seins ist ja so, dafl sie
unsere Freiheit nicht bedroht, sondern allererst erméglicht (vgl. Joh 8, 32). Und so
vollendet sich das geistig-freie Ereignis unserer Mensch-Werdung als Dienst, biblisch
gesprochen: als ,,Gehorsam® (vgl. Phil 2, 8) und Treue gegeniiber dem aufgetra-
genen Menschsein.

Gleichwohl hat solche durch Freiheit ins Werk gesetzte Mensch-Werdung ihre
innere Versuchung. Ja, sie ist geradezu ,konstitutionell versucht®; die Gefahr, sich
ins eigene Unwesen zu kehren, ist ihre verborgene Mitgift. Der sich selbst zur
Mensch-Werdung anvertraute Mensch ist von den Wurzeln her gefihrdet. Er existiert
gleichsam als moglicher Rebell: er kann das ihm aufgetragene Menschsein heimlich
verraten (und von Anbeginn hat er es getan: die ersten Menschen wollten sich nicht
zu dem ihnen verfiigten Sein bekennen). Der Mensch kann versuchen, sich selbst, der
Last und Enge seines Schicksals (bis hinein in den Selbstmord) davonzulaufen, unter
tausend Masken eines menschlichen Doketismus die Wahrheit seines Seins ,nieder-
zuhalten“ (vgl. Rém 1, 18), ungehorsam zu werden gegen sie, und so seine Mensch-
Werdung verfehlen.

Die Gesinnung jedoch, mit der der Mensch dieser eingeborenen Versuchung
widersteht und sich liebend der Wahrheit seines Seins annimmt, nennen wir vor-
laufig ganz schlicht ,Selbstliebe“. Hier konnte der tiefe positive Sinn einer Haltung
anfleuchten, deren sittlich-religidsen Rang wir meist nur schwer einsehen und die
deshalb auch in unserem Glaubensbewufitsein kanm gewiirdigt wird. Richtig ver-



420 Johannes B. Metz

standen ndmlich kann die Selbstliebe oder Selbstbejahung des Menschen geradezu
als ,kategorischer Imperativ® christlichen Glaubens formuliert werden: Du sollst
dein dir angebotenes und aufgetragenes Menschsein liebend annehmen! Du sollst
deinem Schicksal gehorsam werden und ihm nicht dauernd zu entrinnen trachten!
Du sollst dir selbst treu sein! Du sollst dich zu dir selbst bekennen! Dieses ,,Bekennt-
nis“ des Menschen zu sich selbst ist die Basis der christlichen ,Konfession®. In der
redlichen Selbstbejahung des Menschen hebt die Gottesbejahung an — so wie die
schuldige Gottesflucht anhebt in der Flucht des Menschen vor sich selbst. Den Kelch
seines Daseins annehmend, zeigt der Mensch sich gehorsam gegen den Willen des
Vaters im Himmel (vgl. Mt 26, 89. 42), ihn verweigernd, verweigert er sich Gott.
Und wer von der Versuchung weifl, die der Mensdch sich selbst ist, wer weifl, wie gern
er sich iiber die Hérte und Not seines auferlegten Menschseins hinwegtriumt, wie
schwer er es bei sich selbst aushilt, wie rasch er sich mit sich selbst betrogen fahlt,
wie schwierig es fiir ihn im Grunde ist (wie Bernanos sagt), sich nicht zu hassen: der
mag verstehen, warum Gott uns die ,Selbstliebe“ wie eine Tugend aufgegeben und
als Herzensgebot vorschreiben mufite; wie sehr seine Gnade uns dauernd — zu uns
selbst verhelfen mufl. Der Mensch muf lernen, sich selbst anzunehmen im mithsamen
Experiment seines Lebens, im geistigen Abenteuer seiner Mensch-Werdung — iiber
viele Stationen hinweg zwischen Geburt und Tod, der mit seiner abweisenden
Fragwiirdigkeit schon das Leben des Kindes iiberschattet und in ihm friih — auf
den ersten tastenden Erkundungen in die kaum entworfenen inneren Fernen und
Abgriinde seines Wesens — schon die Versuchung zu jener grofien Verweigerung
gegeniiber dem entschiedenen Selbstsein weckt. Frith schon beginnt die Flucht des
Menschen vor sich selbst.

Gott ,wird Mensch®, er ,nimmt“ unser Fleisch ,an“ — wir sagen das so leicht
dahin, weil wir heimlich doch meist blofl das biologische Geschehen im Auge haben,
den dufleren Ablauf. Die Annahme des Menschseins aber ist vor allem ein geistiges
Wagnis, mitten durch die freie Tat unseres Herzens ziehend, ein Schicksal, eine
inwendige Geschichte, die mit Empfingnis und Geburt nur anhebt, in ihnen aber
nicht gedeutet und bestanden ist. Menschwerdung Gottes: wir fragen nach ihrer
geistigen Physiognomie, nach ihrer ,Gesinnung® (Phil 2, 5), ihrem Geist. Paulus
schildert ihn in seiner bekannten Stelle Phil 2, 5—11. Doch auch die synoptischen
Evangelien schweigen nicht davon. Sie entfalten den Geist der Menschwerdung Jesu
in dem so geheimnisvollen Bericht von der Versuchung des Menschensohnes. Ja,
wenn uns nicht alles tauscht, dann diirfen wir in diesem Text von der Versuchung
Jesu die biblische Darstellung des geistigen Ereignisses der Menschwerdung Gottes
sehen.

L
Vom Geist der Menschwerdung Gottes

,Der Geist fithrte Jesus in die Wiiste, damit der Teufel ihn versuche. Er fastete
vierzig Tage und vierzig Nichte, danach hungerte ihn. Da trat der Versucher heran
und sprach zu ithm: Wenn du der Sohn Gottes bist, sprich, dafl diese Steine Brot
werden! Er aber antwortete: Es steht geschrieben, nicht vom Brot allein lebt der
Mensch, sondern vom jedem Wort, das aus dem Munde Gottes kommt (Dt 8, 3). Da



Armut im Geiste 421

nahm ihn der Teufel mit sich in die heilige Stadt, stellte ihn auf die Zinne des Tem-
pels und sprach zu ihm: Wenn du der Sohn Gottes bist, so stitrze dich hinab, denn es
steht geschrieben: Deinetwegen hat er seinen Engeln befohlen, sie sollen dich auf
Hinden tragen, damit du deinen Fuf nicht an einen Stein stoflest (Ps 90, 11). Jesus
antwortete ihm: Ebenso steht geschrieben: Du sollst den Herrn, deinen Gott, nicht
versuchen (Dt 6, 16). Noch einmal nahm jhn der Teufel mit sich auf einen sehr
hohen Berg, zeigte ihm alle Kénigreiche der Erde und ihre Pracht und sprach
zu thm: Dies alles werde ich dir geben, wenn du niederfallst und mich anbetest! Da
sprach Jesus zu ihm: Weiche, Satan! Es steht geschrieben: Den Herrn, deinen Gott,
sollst du anbeten, ihm allein dienen (Dt 6, 13). Da lie der Teufel von ihm ab, und
siche, Engel traten hinzu und dienten ihm*“ (Mt 4, 1—11).

Wenn wir einmal nicht so sehr am dufleren Verlauf der einzelnen Versuchungen
Jesu haften bleiben, sondern mehr auf die verborgene Intention, auf die geheime
Strategie achten, die in diesen Versuchungen am Werke ist, dann konnen wir sagen:
die drei geschilderten Versuchungen sind wie ein dreifaltiger Angriff auf die
L>Armut® Jesu, auf seine SelbstentduBerung, durch die er uns erlésen will. Ein An-
griff auf die Radikalitit seiner Menschwerdung, auf den kompromifilosen Herabstieg
Gottes unter sich selbst.

Mensch werden heifit — ,arm“ werden, nichts haben, auf das man vor Gott
pochen konnte, keine andere Stiitze, keine andere Macht und Sicherung als den Ein-
satz und die Dahingabe des eigenen Herzens. Menschwerdung geschieht als Bekennt-
nis zur Armut des menschlichen Geistes vor dem totalen Anspruch der unverfiig-
baren Transzendenz Gottes. Mit dem Mut zu solcher Armut begann das gottliche
Abenteuer unserer Erlosung. Jesus hatte nichts behalten, sich an nichts geklammert
und durch nichts abgeschirmt. Auch nicht durch seine Herkunft. ,Er pochte nicht auf
seine Gottheit“, heifit es bei Paulus (Phil 2, 7), ,sondern er entduflerte sich.“ Satan
aber versucht diese Kenose, diese radikale ,Armut® zu verhindern. Er will Jesus
stark machen, denn er fiirchtet eigentlich nur eines: die Ohnmacht Gottes im
angenommenen Menschsein, Gott im trojanischen Pferd eines preisgegebenen
menschlichen Herzens, das in der unbedingten Treue zu seiner eingeborenen Armut
die Not und Verlorenheit der Menschen von innen her durchleidet und so erldst.
Darum ist Satans Versuch ein Angriff auf die Selbstentiuflerung Gottes und eine
Versuchung zur Stirke, die die erlésende Ankunft Gottes beim Menschen — mitten
in dessen finsterer, ohnméchtiger Not — verhindern will, eine Versuchung zur Sicher-
heit und zum ,Reichtum im Geiste“. Eine Versuchung zur Gottheit in Jesus, ein
Tasten am Ernst und an der Gréfle seines Menschentums. (Immer versucht Satan zur
geistigen ,Starke” — zur Gottheit im Menschen. Von Anfang an tut er das, und
immer werden wir ihn daran erkennen: Eritis sicot Deus. Das ist die Versuchung
der Versuchungen, in tausend Spielarten variiert: die Versuchung wider die Wahr-
heit des aufgetragenen Menschseins.) Satan steht gleichsam auf der Seite der Doke-
tisten und Monophysiten. Er will, dafl Gott letztlich doch nur Gott bleibe und seine
Menschwerdung ein unverbindliches Schauspiel sei, eine Maske, eine Verkleidung
Gottes, in der er gestikuliert, ohne sich in ihr wirklich zu engagieren. Er will aus der
Menschwerdung eine Mythologie machen, ein gottliches Marionettenspiel. Das ist
seine Chance, dafl die Erde schlieRlich ihm verbleibe und mit ihr auch der Mensch,



422 Johannes B. Metz

um den ja gerungen wurde, ehe er selbst zum Morgen seiner Freiheit erwachte, so
dafl er zu seiner je eigenen Entscheidung iiber sich nie bloff unbeteiligt angeredet
und gefragt, sondern immer schon freundschaftlich umworben oder listig angefoch-
ten ist.

»Du hungerst“, sagt Satan zu Jesus. ,Du wirst doch nicht weiter hungern, du
kannst das doch durch ein Wunder abschaffen. Du stehst schwankend auf einer Zinne
iiber einem dunklen Abgrund. Du wirst doch diesen Schander nicht weiter auskosten,
diese Ungeborgenheit, diese Gefahr, ins Bodenlose zu stiirzen, sondern dir Engel-
hinde befehlen, die dich dariiber hinwegtragen...“. Satans Versuchung ist ein
Appell, stark zu bleiben wie Gott, tausendfach gesichert, von Engeln getragen, ,seine
Gottheit wie eine Beute festhaltend“ (Phil 2, 6), sich nicht einzulassen auf die wahre
Verlassenheit und Vergeblichkeit des Menschseins — die ,, Wiiste“ (Urgleichnis fiir
die grofle Armut des Menschen) zu verraten und sich fortzuschleichen aus unserem
Schicksal, das zum Himmel schreit. Denn menschlich ist ja ein Hunger erst dann,
wenn man ihn nie ganz abschaffen kann; menschlich eine Sehnsucht erst dann, wenn
sie auch vergeblich bleiben kann; und menschlich ist das Stehen und Wandern iber
Abgriinde erst dann, wenn man keine Hinde mehr beschworen kann, die iiber sie
hinwegtragen.

So wird die Versuchung zur Suggestion, den Menschen im Namen Gottes zu ver-
raten (oder — diabolische Dialektik! — Gott im Namen des Menschen). Das Nein
Jesu zum Versucher aber ist ein Ja zu unserer Armut. ,Er pochte nicht auf seine
Gottheit.“ Er hat nicht blof den Saum unseres Daseins gestreift, nicht blof in fliich-
tiger Geisterstunde uns mit dem Atem seines gottlichen Lebens beriihrt, um sich
dann schnell wieder in die Erhabenheit seiner ewigen Himmel zuriickzuziehen und
uns, die Schlafenden, die immer Schlafenden, wieder allein zu lassen — nur mit
. einem zwielichtig-dimmernden Traum von dem verweigerten Geheimnis unseres
Daseins im Herzen. Nein, er ward unserem Schicksal gehorsam. Er hat sich ganz und
gar auf unsere Not eingelassen, ist den Weg der Menschen zu Ende gegangen. Er
hat sich nicht in einer letzten erhabenen Verweigerung iiber die Abgriinde unseres
Lebens hinweggetriumt: mit dem ganzen Schwergewicht seiner Gottheit hat er sich
in sie hineingestiirzt und stiirzend noch tiefer sie verabgriindet. Nichts blieb ihm
erspart vom finsteren Geheimnis unserer menschlichen Armut. Ecce homeo: ,in allem
wurde er wie wir in Frage gestellt, doch ohne Siinde“ (Hebr 4, 15) — ohne die
Siinde, die ja das totale Erlebnis und Erleidnis unserer abgriindigen Fragwiirdig-
keit nicht erhoht, sondern kompromittiert und verschleiert. Wir, die der Siinde Ver-
fallenen, kosten den bitteren Geschmack unserer groffen Armut nie zu Ende, stehen
ihr nie ganz offenen, ungetritbten Auges gegeniiber; siindigend haben wir schon
heimlich mit den Kindern der Siinde, den Michten der Passion und des Todes,
paktiert, sind zu ihnen iibergelaufen, ehe sie uns anfielen, um uns ganz arm zu
machen. Darum hat er, der Siindenlose, die Armut unseres Menschseins tiefer und
schmerzlicher durchlebt als je ein Mensch es vermochte, all ihre kaum erkundeten,
undurchlittenen Gestalten: in der Armut seiner Passion, die keinen Trost mehr hat,
keinen Engel, keine Sterne, keinen Vater im Himmel, nur mehr das einsam leidende
Herz, das kithn genug war, sich dieses Abenteuer zuzutrauen. ,Bis zum Tode, ja bis
zum Kreuzestode“ (Phil 2, 8). Was haben wir von dieser Armut Jesu schon begrif-



Armut im Geiste 423

fen? Alles ward ihm schlieflich genommen. Auch die Liebe selbst, die ihn ans Kreuz
getrieben hatte; er kostet sie nicht mehr, er kann seine eigene Liebe nicht mehr
lieben, keine Flamme der Leidenschaft brennt mehr in ihm, sein Herz rinnt nur noch
aus und verstromt in Ohnmacht: Semet ipsum exinanivit (Phil 2, 7). Gottes barm-
herzige Hinde tragen nicht mehr, sein Angesicht leuchtet nicht heiter und mild iber
der Passion des Sohnes, es zeigt ihm den finster abweisenden Blick des Nichts und
der Verlorenheit, der Gott-losigkeit. Ausgespannt zwischen einer Erde, die sich ihm
verweigert und ihn iiber sich hinausstemmt, und einem Himmel, in dessen graues
antlitzloses Firmament das Nein Gottes zum siindigen Menschen geschrieben ist,
vollendet sich — Ecce homo! — das Schicksal des Menschensohnes. Jesus zahlt den
Preis der Vergeblichkeit. Er ist ganz arm geworden.

In dieser radikalen Entdufierung aber vollbringt und bezeugt Jesus durch die Tat
seines Herzens, was in der Tiefe seines Seins geschehen ist: die grofie unbedingte
,Konfession“ zu unserem Menschsein, die leidenschaftlich-leidenschaffende Annahme
unseres Schicksals, das Unter-Sich-Herabsteigen Gottes — dorthin, wo wir sind, die
Armen und Verlorenen, die Angefochtenen und Sterblichen, die Vergeblichen und
Scheiternden, denen Sinn und Sein — kaum aufgeleuchtet — schon wieder langsam
unter den Hinden zu zerrinnen droht, die am Ende wie entlaubte Baume stehen,
mit verspielten Triumen und zerschlagenen Hoffnungen, in der nackten Armut ihres
Mensdchseins. Er stellt sich auf unsere Seite, um uns in der tédlichen Anstrengung
seines Herzens emporzuheben in das Licht des grofien ,Ja* zu dieser Armut. (In
dieser Treue Gottes zum Menschen wurzelt schliefSlich aller Mut des Menschen, sich
selbst treu zu sein.) Und was er uns hinterlief als Vermichtnis seiner radikalen
Menschwerdung, seiner absoluten ,Konfession“, hinterliefl als Unterpfand dafiir,
daf er die grofe Versuchung itberwand: es ist das Kreuz, das Sakrament der Armut
im Geiste, das Sakrament wahren kompromifilosen Menschentums in einer gefalle-
nen, schuldigen Welt; dieses Kreuz, an dem unser Menschsein ohnmichtig auf-
gehingt und gerade so géttlich gedeutet ist — ,den Juden ein Argernis, den Heiden
eine Torheit“ (1 Kor 1, 23), den aufgeklarten Philanthropen und Liberalen und wie
sie alle heiflen, diese aufgespielten Anwilte des Menschentums, die zum Argern zu
wenig ergriffen und zum Lachen zu wenig naiv, zu spitgeboren sind, meist ein Anlaf}
zur leisen Ironie oder miiden Skepsis. Und uns, was ist es uns? Unter dem Kreuz
der Armut gibt es keine Esoteriker, keine vor der Anfechtung allzeit Gefeiten. Das
Argernis an dieser Armut reicht bis in den Kern der Jiingerschar: ,Ihr alle werdet
an mir Anstoff nehmen®, prophezeit Jesus seinen Jiingern, den Getreuesten, am Vor-
abend der grofien letzten Passion (Mt 26, 31). Und so wie Jesus von Judas verraten
wurde (wer weifl, vielleicht nur aus der héllischen Ungeduld mit der Armut Jesu,
vielleicht nur, um ihn zur Stirke, zur machtvollen Demonstration seiner Gottheit zu
zwingen — gegen die harrende Ohnmacht der Passion des Menschen), wird die
Armut im Geiste immer am tddlichsten von denen verraten werden, die ihr am néch-
sten kamen, wird die leidenschaftlichste Empérung gegen sie und das verhdngnis-
vollste Miflverstindnis {iber sic immer unter den Jiingern selbst, in der Kirche selbst
aufstehen. Hat Jesus das Bild vom Weizenkorn, das er vielleicht urspriinglich fiir
" sich selbst erfunden und erzahlt hatte, nicht deshalb seiner Kirche geschenkt, daf sie
es sich durch die Jahrtausende stets neu erzdahle und vor Augen halte wider das



424 Johannes B. Metz

grofe Argernis an der Armut, in der allein sich Menschwerdung vollendet —?
»Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fillt und stirbt, bleibt es allein; stirbt es
hingegen, so bringt es reiche Frucht (Joh 12, 24).

IL.
Uom Geist der Mensch-Werdung des Menschen

»5eid gesinnt wie Christus Jesus: Er war in géttlicher Gestalt und wollte doch
nicht gewaltsam an seiner Gottheit festhalten. Er gab sich vielmehr hin, nabm
Knechtsgestalt an und ward den Menschen gleich. In seiner ganzen Erscheinung als
Mensch erfunden, demiitigte er sich selber und ward gehorsam bis zum Tod, ja bis
zum Kreuzestod® (Phil 2, 5—8).

Die Synoptiker kennen diese ,Gesinnung® der Menschwerdung Gottes unter dem
Stichwort der , Armut im Geiste® (Mt 5, 8), in ihrer Versuchungsgeschichte ist sie aus-
gelegt als die gehorsam bejahte Armut unseres Wesens, die im v6llig entméchtigen-
den Tode sich vollende. So ,hat er, der Reiche, um euretwillen sich bediirftig gemacht®
(2 Kor 8, 9). Er hat uns ein Beispiel der Mensch-Werdung gegeben. In ihm sind wir
aufmerksam gemacht auf die kaum geahnten Hohen und Tiefen unseres Schicksals.
Er ist ja das Inbild unseres Menschseins, der ,Erstling der Schopfung“ (Kol 1, 15).
Der ,Sohn der Menschen®. In ihm hat das Geschick unserer Mensch-Werdung ihren
Héhepunkt und ihre Herzmitte. Nicht als ob wir auf diese gottliche ,Rekapitulation®
(Eph 1, 10) unseres Dascins einen Anspruch hétten, sondern weil wir Menschen so
bediirftig und so herrlich zugleich geschaffen sind, daf wir uns selbst, unsere eigenen
tiefsten und lebendigsten Moglichkeiten, nicht aus dem frag- und schicksallosen
Grundbestand unseres Menschseins, sondern erst und allein im Spiegel der freien
ungeschuldeten Tat Gottes an uns entdecken. Und Gott hat aus der Tiefe seciner
geheimnisvollen souverdnen Freiheit an uns gehandelt — nicht in Verweigerung
und Verschweigen, sondern in sich verschwendender Liebe. Er hat uns unser Dasein
entborgen im Bild seines dahingegebenen Sohnes: Ecco homo! In ihm ist uns die
Wabhrheit unseres Menschseins und der Geist unserer Mensch-Werdung enthiillt,
der ,Geist der Armut®.

Noch von einem anderen Gesichtspunkt Lif}t sich das Exemplarische dieses Geistes
der Armut fiir uns beleuchten: Gott ist nicht der Konkurrent, sondern der Garant
unseres Menschseins. Seine Wahrheit macht frei (vgl. Joh 8, 82): sie gibt den Men-
schen in die Tiefe seines Wesens hinein frei. Das spezifische Gewicht der Kreatur
wachst, wenn Gott sie an sein Herz nimmt. Wenn er sich naht, 16scht er nicht das
urspriingliche Licht unseres Menschseins, sondern schenkt ibhm erst seinen vollen
eigenen Glanz, so wie ja auch die wahre Grofie eines Menschen sich darin bewihrt,
daf} die anderen Menschen und Dinge neben ihm nicht verblassen, klein werden und
untergehen, sondern vor ihm erst in ihrem cigenen Wert aufgehen. Gott hat sich uns
in Gnade genaht. Er hat sein Leben an uns verschenkt und das unsere sich zu eigen
gemacht. Dadurch hat er die eingeborene Armut unseres Wesens nicht verdorben
oder aufgehoben, sondern nur noch iiberboten und verschirft. Der begnadete Mensch
ist der ganz und gar entduflerte Mensch, der schlechthin Arme, der vor Gott nichts
hat, auf das er pochen kdnnte, der Ausgelieferte und Preisgegebene. ,Gott ist es ja,



Armut im Geiste 425

der nach seinem Liebeswillen . . . das Wollen wie auch das Vollbringen wirkt® (Phil
2, 18). Und darum vollbringt der begnadete Mensch sein Heil auch immer in der
Armut ,der Furcht und des Zitterns® (Phil 2, 12). Die Gnade schafft unsere Armut
nicht ab, sondern verwandelt und radikalisiert sie zu einem gupuméoyeww Xouotd
(R6m 8, 17), zu einer Teilnahme an der Armut des preisgegebenen Herzens Jesu.

Deshalb ist diese Armut keine beliebige Tugend unter anderen, sondern die not-
wendige Zutat jeder wahrhaft christlichen Lebenshaltung; ohne sie gibt es kein
Christentum und keine Nachfolge Christi. Nicht zufillig ist die ,Armut im Geiste®
die erste der Seligpreisungen, sie ist gleichsam die Uberschrift zu den géttlichen
Seligpreisungen des Menschen: zur Trauer der Trauernden, zum Leid der Verfolg-
ten, zur Selbstlosigkeit der Barmherzigen, zur Demut der Friedfertigen. .. Sie ist
die Mutter des dreifaltigen Geheimnisses von Glaube, Hoffnung und Licbe. Sie ist
die Schwelle der wahren Mensch-Werdung des Menschen. Und nur in ikr kommt
der Mensch bei Gott an, wie auch Gott nur in ihr wahrhaft beim Menschen ankommt;
sie ist der Umschlagplatz zwischen Himmel und Erde, geheimnisvolle Stitte der
Begegnung zwischen Gott und Mensch.

1. Die eingeborene Armut des Menschseins

Immer wieder und immer radikaler macht uns die Begegnung mit Jesus Christus
auf die eingeborene Armut unseres Menschseins aufmerksam. Auf jene Bediirftig-
keit, die allein vom Brote der Unendlichkeit lebt; deren Speise es ist, den Willen
»des Vaters® zu tun (vgl. Joh 4, 34). Lebte Jesus nicht ganz ,von sich weg, war er
nicht schlechthin sich selbst genommen, sein Dasein nicht génzlich hineinverborgen
in den geheimnisvollen Willen des Vaters, so daf er fiir sich nur der Arme war, der
grofie Bettler, der sich selbst aus dem unverfiigbaren Spruch und totalen Anspruch
»des Vaters“ entgegennahm — ?

Wir alle sind die grofen Bediirftigen, Kinder jenes Geschlechtes, das nicht an sich
selbst genug hat, Wesen der ungegrenzten Frag-wiirdigkeit, des unruhigen, ungesit-
tigten Herzens, des suchend erhobenen Antlitzes und der ausgebreiteten Arme, von
allen Kreaturen die drmsten, da wir immer mehr bediirfen und bedeuten, als wir
uns selbst zu geben und zu sagen vermdgen: Menschen, die das kaum geahnte Bild
ihres Wesens nur finden, wenn sie sich dahingeben. Denn wir ruhen nicht in uns
selbst. Und nicht in den von uns beherrschten, durchschanten und gedeuteten Dingen
und Erlebnissen unseres Daseins finden wir das tréstende Licht und die rettende
Geborgenheit fiir uns, sondern allein in jenem unantastbaren Geheimnis, das unser
Herz iberschattet vom Morgen unserer Tage an, das die Frage und das Verwundern
in unserem Dasein weckt und das bei tausend Anldssen uns iber uns selbst hinaus-
lockt, dafl wir uns selbstlos ihm anheimgében und in es hinein uns vergifien — so
wie der liebende Mensch die bergende, heimatgebende Macht unseres Menschseins
darin erfahrt, daf} er demiitig im unversehrten Wesensgeheimnis des geliebten Men-
schen ruht und innesteht, ohne es selbst noch einmal ,hintergehen® zu kénnen. Der
Mensch ist jenes merkwiirdige Wesen, das nur dadurch in seinem Sein bewahrt und
behiitet ist, dafl es sich dem je Grofleren, Unverfiigbaren aussetzt.

Wenn der Mensch deshalb auf sich selbst zuriickfillt, aus allen getriumten Wol-
ken und selbstgewélbten Firmamenten auf die nackte Armut seines Wesens, wenn



426 Johannes B. Metz

hinter allen Masken sein entbléfites Herz erscheint, dann zeigt sich, dal er ,von
Natur aus“ religios ist, da Religion die geheime Mitgift seines Wesens ist: es ent-
hiillt sich in der Mitte seines Daseins jene re-ligio, jene ,Bindung“ des Menschen an
das ihn unendlich iibersteigende Geheimnis Gottes, jenes unendliche Interesse fiir
das Absolute, durch das er gerade dauernd sich selbst genommen und deshalb fiir
sich unendlich arm ist. Im Herzgrund seiner Existenz waltet jene ,transzendentale
Bediirftigkeit“, die alle seine Bediirfnisse, Wiinsche und Sehnsiichte weckt und trigt,
in ihnen sich auslegt, ohne sich doch in ihnen zu erschdpfen. Die vielmehr jede
erworbene Erfiillung in ihrer Vorldufigkeit schmerzlich entlarvt, fiir die es kein , Ja*
und ,Amen® unter dem Himmel gibt, sondern die den Menschen in jener Unruhe
und Unheimlichkeit des Herzens halt, die im letzten Atem erst verweht, in jener
ungetrosteten ,Armut“, die allein ,das Himmelreich“ selig zu erfiillen weifl (vgl.
5, 8). Diese Unendlichkeit seiner Wesensarmut ist der einzige angestammte Reich-
tum des Menschen. Er existiert als unendliche Bediirfligkeit, denn er besitzt seine
gesammelte Instédndigkeit, seine unversehrte Wesensganzheit und Wesenshelle nicht
von sich selbst her, sondern vom unverfiigharen Geheimnis des unendlichen Gottes
her. In ihn hinein ist er sich selbst verborgen. Er ist das ekstatische Wesen, und seine
Mensch-Werdung nichts anderes als das wachsende Sicheinlassen auf diese Ekstase
seines Seins und damit das hérsame Aufkommenlassen und gehorsame Bejahen der
totalen Angesprochenheit und Verfiigtheit, der unentrinnbaren Betroffenheit seiner
Existenz durch das Geheimnis Gottes.

Wenn ihm so keine Wahl bleibt, religios oder einfach ,nicht religiés“ zu sein, so
kann er sich doch entweder dieser ekstatischen Armut seines Wesens stellen, in der
»Armut im Geiste” ihr standhalten und sie vollbringen (bis zur Héhe der Mystik, in
der der menschliche Geist seine eingeborene Ekstase gnadenhaft einholt und sich mit
ihr identifiziert) — oder aber sie sich verhehlen und sich ihr verschliefen, an ihr
»Argernis nehmen®. Die Versuchung dazu ist grofl. Denn diese radikale Armut
unseres Menschseins hat etwas Abweisendes an sich: sie gibt den Menschen preis,
schleift die Bastionen aller selbstfabrizierten Sicherung, nimmt ihm die gewohnten
und vertrauten, ldngst eingeiibten Horizonte seines tiglichen Lebens. Gar leicht lebt
der Mensch von der Wahrheit seines Seins weg. Das andringende ,Nichts“ seiner
armen Unendlichkeit und unendlichen Armut weist ihn ab und weg in die Zerstreu-
ung des herkommlichen Alltags. Aus der ,Nacht“ der Erschittterung und Ergriffen-
heit von der Wahrheit seines Seins flieht er stindig in die Helle des iibersichtlichen
Begreifens; paulinisch gesprochen: in die Versicherung des ,Gesetzes“, durch die er
sich die Wahrheit seines Seins, dessen Wurzeln sich ins Offene und Unbeméchtig-
bare des Geheimnisses senken, verhiillt. (In der Sprache der Bibel heifit der Mensch,
der sich die Abgriinde der eingeborenen Armut seines Menschseins durch das ,Ge-
setz® verstellt, ,Pharisder®; er ist der ,Reiche im Geiste“ schlechthin, der gefihr-
lichste Gegner der Armut — und damit Jesu —, da er sie sich mit seiner eigenen
Frommigkeit vom Leibe hilt, da er Gott selbst gegen sie auszuspielen sucht.) Allein,
der Mensch bleibt je der Gefangene seines Wesens. Nie kann er sich lange erfolg-
reich sein eigenes, ins unverfiighare Geheimnis verwiesenes Sein verbergen. Ver-
sucht er es, so suchen ihn gar bald die anonymen Boten der unentrinnbaren Wahr-
heit seines Seins heim: In seinem verfallenen Geist erhebt sich die Angst als die



Armut im Geiste 427

namenlose Prophetin seines verdringten, niedergehaltenen Wesensgeheimnisses; in
ihrer Unheimlichkeit wird diese Angst im Menschen zur Platzhalterin jener Armut,
der er sich zu verweigern sucht. Schlieflich hat der Mensch nur die Wahl, der auf-
getragenen Armut gehorsam zu sein oder ein Knecht der Angst zu werden?.

2. Die angenommene Armut des Menschseins: Armut im Geiste

Das demiitige Sich-einlassen auf die Wahrheit unseres eigenen Seins nannten wir
zunichst den christlichen Sinn der Selbstliebe. Jetzt diirfen wir fiir diese Selbstliebe,
die sich dem aufgetragenen Menschsein bejahend stellt, den biblischen Namen
einsetzen: die ,Armut im Geiste“. Sie ist die unbedingte Konfession des Menschen
zu sich selbst, die entschiedene Treue zur radikalen Armut seines Wesens, tragfihig
firr das ,Argernis“ der Kenose des menschlichen Geistes. Sie ist das Einverstindnis
des Menschen mit seinem Dahingegebensein; in ihr lernt der Mensch, sich anzuneh-
men als einen, der sich nicht selbst gehdrt. Und gerade dadurch ist sie wiederum
keine beliebige Tugend, die man ,erwirbt — ja, als erworbene Tugend kann sie
vielmehr gar leicht zum gefihrlichsten ,Besitz“ und ,Reichtum®, zum schlimmsten,
weil verschleiertsten Gegner der Armut unseres Wesens werden. Denn diese radikale
Armut ,besitzt* man nur im selbstvergessenen Blick von sich weg: ,Wer seine Hand
an den Pflug gelegt hat und zuriickschaut, ist meiner nicht wert“, sagt die grofie
Armut im Munde Jesu (Lk 9, 62). Jeder Blick, der ,zuriickschanend sich ihrer ver-
gewissern mochte, verwandelt sie gleichzeitig in verfiigbaren ,Besitz“, vernichtet
also sein Objekt. Denn die Armut kann nie etwas Objektives, Verfiigbares, vom
Existenzgrund Geschiedenes werden. Sie ist radikale Subjektivitit. Gesammelter
Einsatz aller Vermdgen und Krifte, in denen der Mensch sich selbst gegenwirtig und
anvertraut ist. Deshalb kann die Tugend der liechend bejahten Armut unseres We-
sens nie unbeteiligt reflektiert, sondern immer nur in unmittelbarer Anteilnahme des
ganzen Menschen getan werden, so wie eben der Mensch in der Wahrheit seines
Wesens nur dann weilt, wenn er sie ,tut“ (vgl. 1 Joh 1, 6) — in der Tiefe des Her-
zens, jenem Wurzelgrund unseres Daseins, in dem wir ganz eins mit uns selber sind
und in dem deshalb wissendes Beisichsein und handelnde Selbstbejahung noch ein-
filtig und ungeschieden ineinander ruhen.

Wer nun aber dies vermag, wer dahingehend sich vergessen und verlieren kann,
wer sein Herz ,vergeblich“ preisgeben kann, der ist der vollendete Mensch. Denn
,wer sein Leben festhilt, wird es verderben; wer es geringachtet . ., wird es ewig
bewahren“ (Joh 12, 25). Sich hinweggeben konnen, sich ausliefern kénnen, ,arm®
werden kénnen, heifit biblisch-theologisch: bei-Gott-sein, sein gottgeborgenes Wesen
finden; heifit: ,Himmel“. Bei sich selbst bleiben aber, nur sich selbst dienen und sich
selbst stark machen, heifit: verdammt sein; heifit: ,Holle“, in der der Mensch ver-
zweifelt erkennt, dafl der Tabernakel des eigenen Ich, vor dem er sein Leben lang
gebetet hat, leer ist und ohne Verheiflung, da der Mensch sich selbst nur finden und
wahrhaft lieben kann, nur Mensch werden kann iiber die Schwelle der Armut des
preisgegebenen Herzens.

1 Zu dieser theologischen Deutung der Angst vgl. vom Verfasser: Advent Goltes,
Miinchen 1959.



428 Johannes B. Metz

Diese Preisgabe geschicht freilich nicht in einem vage schweifenden, weltenleeren-
den Mystizismus an Mensch und Welt vorbei, sondern gerade im bestindigen Blick
auf den Menschen und seine Welt. Gott selbst ist uns ja nahegekommen als Bruder,
als Nachster, als — der andere Mensch (vgl. Mt 25, 40. 45). In der Begegnung mit
ihm entscheidet sich unser Gottesverhiltnis. , Wer seinen Bruder sieht, sieht seinen
Gott®, heiflt es in einem auflerkanonischen Wort Jesu. Gott hat kein anderes Antlitz
als das des Bruders, der immer der Bruder seines Sohnes, seines ,Gleichbildes® (2 Kor
4,4; vgl. Kol 1, 15) ist. Der Bruder wird zum ,Sakrament®, zur verborgenen An-
wesenheit Gottes selbst fiir uns, zum Mittler zwischen Gott und Mensch; und deshalb
geht jeder echte religiése Akt auf die Konkretheit Gottes im Bruder zu, findet darin
seine lebendige Fiille und zugleich seine tiefste transzendente Verwurzelung. Kénnte
der Mensch (und in ihm seine Welt) ernster genommen sein? Gibt es eine radikalere
Anthropozentrik als die der schopferischen Liebe Gottes selbst? Gottes- und Men-
schennéhe gehen im christlichen Glaubensverstindnis, fiir das die Menschheit Christi
die Offenbarkeit und Unmittelbarkeit des ewigen Vaters selbst ist (vgl. Joh 8, 19;
12, 45; 14, 5—11), streng parallel. Und deshalb ist auch die Nachstenliebe nicht
eigentlich etwas anderes als die Gottesliebe, sondern gleichsam deren uns zugewandte,
welthafte Seite; beide sind — dies ist das Erregende und Einzigartige der christ-
lichen Botschaft — urspriinglich eins (vgl. Mt 22, 37—40; 1 Joh 4,7—21). So bewahrt
sich auch unser Geist der Armut, unsere Bereitschaft zum selbstlosen Sichpreisgeben
und Hinwegschenken, worin wir unsere Mensch-Werdung vollbringen, notwendig
im Verhiltnis zum Bruder, zum Mit-Menschen. Und darum beschreibt die Schrift die
»letzten Dinge“ des Menschen, Seligkeit oder Verdammnis, in vielen Gleichnissen
gerade an diesem Verhidltnis zum anderen Menschen. Es ist, als hitte Gott sich selbst
vergessen in der Schilderung von Gericht und Himmel: Er erscheint einzig im Antlitz
des Bruders. Selig ist, wer dem Bruder gedient hat, wer eingestiegen ist in die Not
des anderen. Und verdammt der, der sich durch seine ichsiichtige Verweigerung
gegen den Bruder den finsteren Abgrund zum Licht der Liebe und Gemeinschaft
selber schuf; der immer nur selbst ,reich® und ,stark® bleiben wollte, so dafl der
andere — im spiegelverkehrten Gleichnis zur géttlichen Heilsokonomie — fiir ihn
je zur Anfechtung, zum Feind und ,Dimon“ wurde, zu Bedingung und Ingrediens’
seiner Hélle.

Die ,Armut im Geiste“ wird so nicht erst durch ein eigenes, gegen andere abge-
grenztes ,Objekt“ von einem zwischenmenschlichen Verhiltnis zu einem Gottes-
verhiltnis (Gott ist nie in diesem Sinne Gegenstand ,neben“ andern!), sondern
durch die Tiefe und Radikalitit in der welthaft menschlichen Begegnung selbst; in
der volligen selbstlosen Preisgabe, im totalen Sich-einlassen auf den anderen, worin
wir gerade ganz arm werden, 6ffnet und erschliefit sich in diesem andern die Tiefe
des unendlichen Geheimnisses; im andern kommt der Mensch zugleich real vor Gott.
Denn wenn der andere im bedingungslosen Engagement der Person bejaht und
nicht zu einem iberblickbaren und deshalb auch verfiigbaren ,Mittel* der Selbst-
behauptung herabgewiirdigt wird, wird er immer schon im Horizont des unendlichen
Geheimnisses angeblickt, iiber dessen Offenheit unsere menschliche Begegnung sich
nicht noch einmal ,stark® zu schlieflen, auf sich selbst zuriickzukommen vermag, son-
dern in der Armut der Hingegebenheit verweilen mufl.



Armut im Geiste 429
3. Armut — Gestalten und Einiibung

Mensch-Werdung in der Nachfolge Christi ist vor allem Einibung in die ,Armut
im Geiste“, in die gehorsame Annahme der eingeborenen Armut unseres Mensch-
seins. Diese Annahme kann in vielen Situationen unseres Lebens geschehen, in denen
der Mensch als ganzer in Frage und im Spiele ist. Denn vielgestaltig deutet sich die
Woabhrheit unseres Seins in unserem Leben an — als stummes unausweichliches An-
gebot, sich ihr zu stellen. Wir wollen versuchen, die wichtigsten Gestalten unserer
Wesensarmut in den Blick zu erheben; wir wollen jene Wege aufweisen, die mitten
aus der Erfahrung unseres tiglichen Lebens in die stille Wiiste der Armut fiihren.

Da ist die Armut des durchschnittlichen ,kleinen® Lebens, von der Welt iiber-
gangen oder an die Wand gedrickt. Die Armut der Gewohnlichkeit. Sie hat nichts
Heroisches an sich, sie ist die Armut ohne Ekstase, die Armut als Schicksal. Jesus
war auch in diesem Sinne arm. Er war kein Idealmensch fiir Humanisten, kein
grofler Politiker oder Kiinstler. Er war kein Genie mit dem Pathos der Bescheiden-
heit, er war ein erschiitternd einfacher Mensch; seine einzige Begabung war es —
fromm zu sein. Seine einzige grofle Leidenschaft war Religiositit. Und gerade darin
enthiillte er ,das Wunder der leeren Hinde“ (Bernanos), die grofle Chance des
,kleinen Mannes“, der Gott radikaler ausgeliefert ist als alle anderen; der keine
andere Genialitit als die seines Herzens hat, kein anderes Angebot als die Preis-
gabe seiner selbst und keinen anderen Trost in seiner Kleinheit als den je grofieren
Gott. Dieser Geringheit verschwistert ist die Armut der Armlichkeit, des Elends.
Auch sie ist Jesus nicht fremd. Er war im Elend zu Hause; er war ein Bettler, der —
noch ungeboren — von den Tiiren der Menschen gewiesen wird. Er kannte den bitte-
ren Geschmack des Hungers, der Fremde und der ungetristeten Einsamkeit eines
gemiedenen Menschen. (So sehr, dafl er uns nach diesen Erlebnissen einmal richten
wird: vgl. Mt 25, 31—46). Er hatte nichts, sein Haupt darauf zu betten (vgl. Mt
8, 20) — nicht einmal im Tode eine Ruhestatt, sondern nur einen Galgen, um seinen
zerschlagenen Leib darauf auszusirecken. Er mufite sich nicht erst mit dem Elend
identifizieren, es nicht erst ,erwihlen; es war vielmehr sein Schicksal (denn nur so
kann man es wahrhaft kosten. Es gibt eine geheimnisvolle Esoterik des Elends!).
Und in seinem Leben enthiillte sich, dafl solche Armlichkeit zum verheiflungsvollen
Sakrament der ,Armut im Geiste* werden kann, da der Elende in der ausweglosen
Ungeborgenheit seines Lebens nichts hat, worauf er sein Leben stellen konnte, als
die grofle Hoffnung, jene theologische Tugend, die der ,Reiche®, der Geborgene und
Gesicherte so leicht mit flachem Optimismus, mit primitiver Lebenszuversicht ver-
wechselt, und die doch erst anbricht in jener Erschiitterung des Daseins, da man
~gegen Hoffnung“ (Rom 4, 18) existiert. Denn der siindige Mensch wird nur wirk-
lich hoffen, wenn er selbst nichts mehr hat; jeder Besitz, jede Stirke... wird ihm
zur Versuchung, sich auf sich selbst zu stellen, jeder weltliche Reichtum gar leicht
zur Versuchung zum ,Reichtum im Geiste®.

Da ist anderseits aber auch die Armut jener unantastbaren Einmaligkeit und
Gréfle, die — als Wiirde und Last — jeden unsterblichen Menschen auszeichnet.
Jedem ist ein Geheimnis ins Herz gegeben, das ihn groff und einsam macht; jeder
hat seine einmalige und unvertretbare Sendung, die kein Gleichnis und deshalb auch
keinen Schutz und keine Garantie unter den Menschen hat. Fiir die keiner biirgt.



430 Johannes B. Metxz

Satan attackiert bei Jesus diese Armut, ohne Beispiel zu sein, ochne Verwandtschaft
und Solidaritit, allein beladen mit der Biirde eines Geheimnisses, an dem sich alle
drgern werden, das keiner versteht (jedes Geheimnis macht arm!): ,Sei doch wie
alle, wie wir. .., sagt er, ,lebe doch auch du vom Brot, vom Reichtum, von der An-
betung der Welt — wie wir alle...“. Auch jeder von uns wird stets neu gegen diese
Armut versucht, aufgefordert, das Geheimnisvoll-Einmalige seiner Existenz auf-
zugeben, sich an das zu halten, was ,man“ tut und worin wir uns gerade unsere
schmerzliche Einsamkeit und Unvertretbarkeit, in der die grofle Armut des je eigenen
Todes sich ankiindigt, verhiillen und unsere Sendung verraten — die endgiiltige
Treue zu einem Menschen etwa, eine tapfere Liebe, den unbeugsamen Willen zur
Geredhtigkeit, ein einsames PflichtbewuBtsein. ,Du storst die anderen blof}“, sagt die
Versuchung, ,du machst dir blol Unannehmlichkeiten ... Warum willst nicht auch
du vom téglichen Brot des Kompromisses leben? Mit den Wolfen heulen —? Vox
populi, vox Dei! Glaube mir, du wirst iiberstimmt, {iberschrien. Es verlohnt sich
nicht. Keiner dankt es dir“. So argumentiert die Versuchung zu jener billigen, gedan-
kenlosen Durchschnittlichkeit, die vielfiltig gedeckt und geschiitzt ist — von Para-
graphen, Konventionen, Empfehlungen usw., die sich fir alle ihre Taten Vorder-
miénner sucht, die immer in die Anonymitit flieht, fiir die alles (— und nichts!)
biirgt, da sie nur eines nicht wagt: den ungedeckten Einsatz der Person selbst. Doch
keiner wird die Sendung seines Menschseins einlésen ohne den Preis dieser Armut.
Sie allein hilft uns zum wahren Selbstsein.

Dieser Armut der Einmaligkeit ist verwandt die Armut der Uor-léufigkeit, ein
Zug, der unsere geschichtliche Existenz zutiefst bestimmt. Als geschichtlichen Wesen
ist es uns nicht vergénnt, in der fraglosen Geborgenheit des je gegenwirtigen
Augenblicks zu weilen. Denn unser gegenwirtiges Leben ruht nicht in sich, es lebt
auf dem Boden einer auferlegten, zugemuteten Herkunft. ,Herkunft aber bleibt stets
Zukunft“, sagt ein Philosoph unserer Tage. Was wir herkiinftig sind, steht noch
adventlich an. Der geheimnisvolle, unbeméchtigte Anfang unseres Lebens enthiillt
sich erst in seinem Ende, in ihm erst kommt er zu sich, so wie sich die ungegrenzten
Ahnungen und Trdume unserer Kindheit erst im Geschick des Todes erfiillen. Zu-
kunft ist das Geschick unserer Herkunft. Und so sind wir, um unsere Vergangenheit
in Besitz zu nehmen, um Boden und Sicherheit in unserer Herkunft zu finden, je vor-
-laufig in eine noch unverfiigbare Zukunft hinein. Nur im Wagnis dieser Vor-liufig-
keit erobern wir die eigenen behiitenden Urspriinge, stellen wir uns immer mehr
unter den Stern und das Gesetz unserer Wesensherkunft. Unsere geschichtliche
Gegenwart steht in der Armut der Vor-laufigkeit. ,Ich bin es nicht“, spricht sie im
Munde des Johannes, jenes Inbildes unserer vor-laufigen Existenz, ,nach mir kommt
der, der vor mir war (Joh 1, 20f. 27). Ich gehore nicht mir selbst. Ich bin die Heimat-
losigkeit. Ich bin das Niemandsland der noch ausstehenden Ankunft des Geheim-
nisses meiner Herkunft, der ,verlorene Posten‘. Nichts habe ich, ,reich‘ und stark zu
machen; in mir ist alles entborgen, ausgesetzt, prophetisch sich selbst vorweg (jeder
Prophet ist arm!) in eine ungreifbare Zukunft hinein, um darin die Heimat, das
gelobte Land meiner Viter zu finden.“

Gar leicht freilich verbirgt sich der Mensch diese Not und Armut seiner geschicht-
lichen Existenz. Er liebt kaum dieses prophetische Wagnis, die Darftigkeit der Hoff-



Armut im Geiste 431

nung, in der man vor-laufig auf etwas noch Unverfiigbares, der machtvollen Selbst-
behauptung Entzogenes hin lebt und daraus erst den Sinn und die erfiillte Grofle
seiner Herkunft entgegennimmt. ,Seine Stunde ist immer da“, hat Jesus einmal von
ihm gesagt (vgl. Joh 7, 6). Fir ihn ist Gegenwart das je Gegenwirtige, michtig Ver-
fiigbare und Zuhandene; und seine Herkunft ist ihm darin anwesend als das allseits
Geiibte und Vertraute, seine Zukunft als das in der Macht solcher Gegenwirtigkeit
je schon Durchschaute und Geplante. Er drgert sich an der Armut seiner noch ankiinf-
tigen, jeweils noch angedeuteten, blof als Sehnsucht und Frage gegenwirtigen
geschichtlichen Existenz. Und er schliefit deshalb die offenen Horizonte seines Han-
-delns und Verstehens von sich selbst her. Den Vor-ldufer, den Propheten, aber ver-
déachtigt er als einen ,Feind der Tradition®, als einen Gétzendiener des schwindenden
Augenblicks, der unsere Herkunft (denn er hilt sich im triigerischen ,Reichtum*“
seines Geistes fiir ihren Biirgen!) an den Tag verrit. Er hat keinen Dank fiir die
Armut und das Martyrium der Vor-ldufigkeit. Wie gemieden und verkannt sind
doch meist jene Menschen, in denen prophetisch eine neue unbemichtigte Zukunft
aufgebrochen ist und in ihnen sich einspielt, gleichsam miithsam buchstabiert! ,Hitten
sie dem bewihrten Gesetze gedient”, sagt man. In Wahrheit sind aber gerade sie
dem Gesetz der geschichtlichen Herkunft treu. Gerade in ihnen wird die innere Kon-
tinuitdt der Geschichte gewahrt, in ihrer Armut und ihrem Untergang der rote Faden
der Geschichte gekniipft und so ihre Wahrheit vollbracht. Die kostbaren Gebeimnisse
der Menschheit sind uns eben in jenen erhalten und aus der grauen Verfallenheit
und blassen Obnmacht des lingst Gewdhnten, scheinbar ,Selbstverstindlichen® in
den machtvollen Glanz und uniiberhérbaren Zuspruch des Grofien und Einmaligen
erhoben, die sich aus dem ,Reichtum® hartnickig verfestigter und fraglos beruhigter
Gegenwart in die Armut der Vor-ldufigkeit wagen — als Pioniere und Schrittmacher
der Menschheit, im kleinen und groflen, in vielen Gestalten, an den verschiedensten
Platzen (als Denker, Forscher, Lehrer, Politiker, Arzt, Schriftsteller, als Priester,
Missionar usw.). Vorwirtsschreitend ist man dem Geheimnis der Herkunft niher,
gerit tiefer in es hinein und 14ft es radikaler {iber sich verfiigen.

Der aber, der diese Vor-ldufigkeit verleugnet, wird auch die Urspriinge seiner
Herkunft verraten und verlieren, ja selbst den Zu- und Anspruch seiner jeweiligen
Gegenwart nicht begreifen (denn erst wenn man ihr je schon voraus ist und in dieser
Vor-liufigkeit ihre Horizonte sinken, ihre Grenzen sich abzeichnen sieht, kann man
Gegenwart verstehen: alles geschichtliche Verstehen hat ,prophetischen Charak-
ter!). Der ,Reichtum im Geiste®, das selbstsichere Verfiigen derer, die das Vermidht-
nis ihrer Vergangenheit zu einem Instrument ihrer Selbstbehauptung machten, ist
erkauft um den Preis der Mythologie: sie isolieren sich von der waltenden Macht
ihres Ursprungs und bringen alles in die tddlich-leere, geheimnislose Ubersicht-
lichkeit und Zuhandenbeit geschichtsloser Existenz (die den Menschen zunichst immer
reifer und reicher, wort-, gedanken-, einfallsreicher, ,kultivierter® erscheinen lifit
als die sparsame Diirftigkeit des echt geschichtlichen Lebens). So etwa verspielte Israel
im pharisdischen Geiste, der sich seiner Herkunft beméchtigt und sie zur Funktion
seiner Sicherheit und Gerechtxgkelt gemacht hatte, gerade die Verheiflung seiner
Viter, sank herab zur Mythologie; und nur in Johannes, dem Vor-liufer, erschlof
es sich dem ankiinftigen Zuspruch seiner géttlichen Herkunft, in der es von Anbeginn



432 . Johannes B. Metz

stand (vgl. Eph 1, 4). Denn geschichtliche Mensch-Werdung vollbringt sich in der
Armut der Vor-ldufigkeit; dies gilt fiir den einzelnen und fiir die Menschheit im
ganzen.

Viele andere Gestalten der Armut gibt es in unserem Dasein. Jede echte end-
gliltige Freiheitstat macht arm. Sie ist wie ein Abschied von tausend anderen
Méglichkeiten menschlichen Lebens, und nur der wird sie vollbringen und nicht in
standig neu er6ffneten (weil in unendliche Aspekte hinein offenen) unverbindlichen
Experimenten sein Leben verspielen, der sein Herz einzusetzen vermag — fiir einen
Menschen, einen Beruf, eine Aufgabe, und der diesen Einsatz in schmerzlich-einsamer
Treue ein Leben lang bestitigt. — Jede Liebe, in der wir uns selbstlos vergessen,
macht arm. Sie fordert den ganzen Menschen ein, nimmt alle seine Krifte und Bin-
dungen in Anspruch (vgl. Mt 22, 37) und bedeutet so einen Schwund an gegenstind-
licher, auflerhalb des Menschen und seiner Liebe liegender Geborgenheit. Deshalb kann
nur wirklich lieben, wer sich ungeschiitzt und fraglos, ,vergeblich“ dahingeben kann.—
Jede echte menschliche Begegnung geschieht im Geiste der Armut. Denn wir miissen
uns ,klein“ machen, uns vergessen kdnnen, zuriicktreten, damit der andere in seiner
Einmaligkeit bei uns wirklich ankomme. Wir miissen ihn seinlassen kénnen, ihn
freigeben in seine Eigenart, die uns oft aufscheucht und zur schmerzlichen Verwand-
lung ruft. Nur so bereiten wir ihm (und uns) einen echten ,Advent®. Oft halten wir
den anderen nieder: wir lassen bei uns nur das ankommen, was durch den Filter
unseres eigenen, lidngst vertrauten Daseins hindurchgeht, was ,uns liegt“; und so
kommt zumeist nicht eigentlich der andere bei uns an, das begliickende und rettende
Geheimnis seines einmaligen Wesens, sondern immer nur wir selbst, und wir zahlen
den Preis schmerzlich verzehrender Einsamkeit dafiir, dafl wir die Armut der Begeg-
nung nicht gewagt haben, dafl wir sie blof zu einer neuen Gelegenheit verzweifelter
Selbstbehauptung und Selbstanbetung gemacht haben. Was uns dabei bleibt, ist ein
Schatten unser selbst, das héllische Gespenst jenes Wesens, das die Fiille und den
Glanz seines Daseins nur findet, wenn es sich demiitig dem andern zu 6ffnen und
um seinetwillen sich zu ,verlieren“ wagt (vgl. Mt 11, 89).

Zuletzt bleibt die unausweichliche Armut des Todes. Auf sie hin gravitieren und
flichen alle anderen Gestalten der Armut im Geiste — die entschiedene Einsamkeit
unseres Selbstseins und die einsame Entschiedenheit unserer Treue, die ,Vergeb-
lichkeit“ unserer Liebe usw. —, die schlieBlich nichts anderes sind als die Priludien,
die Einspielungen, gleichsam die Stellproben fiir jene Todessituationen, in der uns die
Wahrheit unseres Seins unentrinnbar zum Gerichte wird. Im Tode werden wir alle
gestellt von der grofen Armut unseres Menschseins; an ihm vollendet sich der
Gehorsam zu unserem Wesensgeschick, an ihm gerit er freilich gleichzeitig in seine
radikalste Krise und hochste Fragwiirdigkeit. Denn der Tod enthiillt am schirfsten
den abweisenden, den ,vernichtenden® Charakter unserer Armut: Der Mensch ent-
gleitet sich selbst, er ist vollig sich selbst genommen; die End-giiltigkeit seiner
Lebenstat, in der Armut der Freiheit gewirkt und so das einzige, das im abgriindi-
gen Tod noch ,Boden” schenkt, wihrenden ,Stand“ und treuen ,Halt*, ist ihm véllig
verhiillt und seiner Verfligung ganz entzogen. Im gehorsamen Erleidnis dieser tief-
sten Ohnmacht, in der der Mensch nichts mehr hat als die Hingabe selbst, und auch
diese nur im Erlebnis totaler Entmichtigung, vollbringt sich die ,Armut im Geiste,



Armut im Geiste 483

deren stumme, namenlose Passion in Jesus ihre selige Dentung fand: ,Vater, in
deine Hinde befehle ich meinen Geist* (Lk 28, 46). Die gehorsame Hingabe an das
eigene, im Tod sich selbst entfallende Wesen wird zur Hingabe an ,,den Vater®, zur
Vollendung der dreifaltigen Hingabe in Glaube, Hoffnung und Liebe. Indem der
Mensch sich entschieden auf seine Armut einlifit, 148t er sich, ob er dies ausdriicklich
weifl oder nicht, auf Gott selbst ein. Die , Armut im Geiste® wird zur Schwelle der
Gottesbegegnung, zur Eréffnung der Transzendenz.

In diesem Sinne ist sie wiederum keine belicbige Haltung oder Tugend neben
andern, sondern die verborgene Ingredienz eines jeden transzendierenden Aktes,
Woarzelgrund jeder ,theologischen Tugend“. Denn unsere unendliche Armut, zu der
wir uns in der ,Armut im Geiste“ bekennen, ist wie der Schattenrif}, wie der dies-
seitig-welthafte Reflex jenes Glanzes der innergéttlichen Unendlichkeit, in der wir
— nach Gottes Gnade und Barmherzigkeit — uns selbst in der Fille unseres Daseins
finden sollen. Und in allen andringenden Gestalten dieser Armut, schlieflich strah-
lenartig gebiindelt und zentral verknotet in der groflen Armut des Todes, tastet Gott
selbst sich an uns heran. In ihrer Unausweichlichkeit legt sich sein heiliger Wille
kategorisch fiir uns aus, dieser gottliche Wille, der ja nicht willkiirlich-zusammen-
hanglos, ,unverbindlich® tiber unserem Dasein schweift, sondern in diesem Dasein
selbst sich je buchstabiert, es selbst zur Chiffre seines gottlichen Zuspruchs macht.
So sind die einzelnen Aspekte der Armut unseres Daseins ebenso viele uns von Gott
zugesprochene und auferlegte Moglichkeiten unserer Mensch-Werdung. Aus ihnen
redet er uns an, reicht in jhnen uns den Kelch unserer Sendung. Indem wir diesen
Kelch annehmen und trinken, werden wir gehorsam gegen ihn, lassen wir seinen
heiligen Willen iiber uns geschehen.

Doch keiner von uns trinkt den Becher unseres Daseins bis zur bittersten Neige.
Keiner ist ganz ,gehorsam®. Jeder bleibt ein Stiick hinter seinem aufgetragenen
Menschsein zuriick, ist im Bekenntnis zur Wahrheit seines Seins, im Werk seiner
Mensch-Werdung kompromittiert (seit jener Schuld am Morgen der Menschheit).
Nie holen wir das Bild unseres armen Wesens ganz ein; es klafft in uns ein Rif§
zwischen Idee und Existenz, zwischen dem, woraufhin der Gang unsercs Lebens ent-
worfen ist, und dem, woraufhin wir tatsichlich leben. Immer bleiben wir auch ein
Schein, der triigt, cine Verheiflung, die sich nicht erfillt: ,Stiickwerk® und gnidig
sich selbst verhiilltes ,Rétsel® (I Kor 13, 9. 12), unserem cigenen ,Selbst* entfrem-
det, nie ganz eins und vertraut mit dem Abgrund unseres Ich. Unsere Augen ver-
dunkeln, unser Herz verzittert, che es die abgriindige Armut des Todes ganz durch-
litten hat; das Letzte und Schrecklichste an ihr bleibt uns noch einmal gnidig erspart
und verborgen. Nur halbund in dimmernder Ahnung durchschreiten wir dic Ansmafle
unseres Geschicks, nie loten wir die Tiefe unserer Armut vollig aus. Denn wir sind
in der Annahme und Ubernahme dieser Armut selbst entmachtigt — ,konkupiszent®,
wie es mit einem niichternen Wort in der Theologie heifit. Diese ,Konkupiszenz® ist
die Armseligkeit unserer Armut. Durch sie sind wir so ohnmaéchtig, dafl wir unsere
eigene Ohnmacht gar nicht zu Ende leiden kénnen. Durch sie sind wir im letzten
(im Gegensatz zum ,integren“ Menschensohn, wiirden die Theologen sagen) noch
einmal uns selbst verweigert, vor uns selbst geschiitzt, vor der radikalen Abgriindig-



434 Johannes B. Metz

keit und Passion unseres Daseins; vor der letzten bitteren Wahrheit unserer Armut.
O Gnade und ,Unschuld, o felix culpa unserer armseligen Armut!

Diese angestammte Verweigerung verlockt freilich den Menschen stindig dazu,
daf er ihr auch in seinem freien Selbstverstindnis nachgebe und sich in der Tat
seines Herzens seinem aufgetragenen Menschsein verweigere. Diese freie Selbst-
verweigerung aber ist die Wurzel aller menschlichen Schuld, und die Versuchung
dazu die Versuchung des Menschen schlechthin.

4. Armut der Armut: die Anbetung

Alle groflen Ereignisse unseres Lebens — Freiheit, Begegnung, Liebe, Tod —
vollbringen sich in der stummen Erschiitterung, in der Kenose unseres Geistes. Wie
wird der Mensch doch leisen Wesens, wenn er in einer grofien endgiiltigen Entschei-
dung steht! Und verschwiegene Ergriffenheit waltet im Gliick einer reifen Begeg-
nung, stille Demut wachst in den Menschen einer zart-mutigen, unbezwingbaren
Liebe. Ein numinoser Glanz liegt iiber dem entflichenden, schmerzlich-verdunkelnden
Antlitz eines sterbenden Menschen. An-dichtig wird das Denken, da es sich echten
Urspriingen naht: ergriffen sein Begreifen, sparsam-diirftig seine Worte, behutsam-
verhalten seine Urteile und ehrfiirchtig seine Objektivitat; horsam-empfanglich wird
Philosophie, da sie redlich die radikale Armut der Frag-wiirdigkeit von allem und
jedem (auch und gerade ihres eigenen fragenden Geistes selbst!) auf sich nimmt und
durchsteht.

Wobher stammt diese stumme Ergriffenheit, diese wortlose, gleichsam ,leere”,
gestaltlich unerfiillte Frommigkeit unseres Herzens und unseres Geistes? Woher ihre
einfiltig-innige Sammlung aus der michtigen, ,reichen* Vielfalt leicht-sinniger
Gedanken und Interessen in die Armut und Diirftigkeit der Wesenserschiitterung?
FEs ist, dafl in solchen Geschehnissen die ,Stunde” (vgl. Joh 2,4) der Wahrheit, der
Offenbarkeit unseres Seins und Lebens reift: Wir blicken auf den Grund unseres
Daseins, in jene abgriindige Tiefe, die sich in allen groflen ungeteilten Einsitzen
unseres Lebens 6ffnet; und radikal vor uns selbst gebracht, sind wir — wirklich,
durch unser Sein, und nicht blof ,,in Gedanken® — vor das grofle Mysterium gebracht,
das die Wurzeln unseres Daseins beriihrt, das unseren Geist umgibt und umhalt, ehe
es sich im stummen Schauder der elementaren Frag-wiirdigkeit unseres Lebens spie-
gelt, ehe es in der hellen Nacht der offenbaren Armut unseres Wesens ankiinftig uns
erscheint. In solchen ,Stunden® ahnen wir, dafl wir je schon angesprochen sind, iiber-
antwortet und verfiigt, bevor wir iiber uns selbst verfiigen und redend und handelnd
uns unseres Daseins bemédchtigen. Dammernd erfahren wir uns als die ,Armen®,
die nicht aus sich selbst leben, die ihr Wesen und ihre Macht, ihre Weite und ihre
Grenze schopfen aus den Quellen des unversehrbaren Geheimnisses.

Im Glauben gewinnt diese stumme Wesenserschiitterung, diese fromme Ergriffen-
heit unseres Daseins ihre Sprache wieder. Im Glauben wird sie zur Anbetung. Die
Sprache dieser Anbetung aber, das kilhne Wort ,Gott®, das selige Wort ,Vater®,
nahrt sich aus dem Zu-spruch des erschiitternden Geheimnisses selbst, das im Munde
Jesu spricht: ,Niemand kommt zum Vater als durch mich® (Joh 14, 6). Anbetend
,im Geiste und in der Wahrheit“ (Joh 4, 23) redet und handelt deshalb der Mensch



Armut im Geiste 435

nicht mehr als der Begreifende und michtig Verfiigende, sondern als der Ergriffene
und Verfiigte, je schon in Anspruch Genommene. Sein Gebet verhindert nicht die
grofle Uberwiltigung des Menschen durch das Geheimnis, macht ihn nicht ,stark”
dagegen, im Gebet wird dieses Geheimnis vielmehr vom asthetisch schimmernden
Horizont unserer héchsten menschlichen Empfindungen erst zum umgreifenden An-
spruch und Anruf; aus seiner anonymen Anwesenheit im verschwiegenen Pathos
menschlicher Ergriffenheit wird es im Gebet zum ,Emmanuel“, gewinnt vollends
Macht iiber unser ganzes menschliches Dasein, nicht blofl iiber die verborgene Tiefe
und transzendentale Weite unseres Geistes (in der es auch dem ,Unglinbigen®
unabweisbar nahe und vertraut ist und von ihm unter vielen Pseudonymen erraten
und verkiindet wird), sondern auch iiber unsere leibhaftig-gegenstandliche Wirk-
lichkeit: Giber unsere Gedanken und Vorstellungen, iiber unser Wort, iiber unseren
Blick und unsere Gebéarde. Nichts hat der Mensch nun mehr, das nicht dem walten-
den Zu-spruch des Geheimnisses ent-spriche, nichts, durch das er sich von ihm los-
-sprechen konnte Denn anbetend gibt der Mensch auch seine eigene Armut noch von
sich weg, spricht er auch sie noch dem Geheimnis zu. (Dies ist ja der tiefste Sinn
menschlichen Sprechens, da der Mensch in ihm sich nicht vom Geheimnis losspreche,
sondern sich ihm zuspreche, denkend und redend sich nicht aus dem Geheimnis ent-
ferne, sondern es beschwére und dadurch wachsend sich ihm verfiige.) Erst das Gebet
enthiillt so die radikale Tiefe unserer Armut: selbst das Bekenntnis zu ihr geschieht
als rithmende Anerkenntnis eines anderen. Wir sind so arm, dafl auch die Armut
uns nicht selbst gehoért, sondern dem Geheimnis, Gott. Ihn allein rithmend vollbrin-
gen wir die Armut unserer Armut. Und so werden wir, als was wir von Anbeginn
entworfen sind: das arme Bekenntnis des Reichtums und der Grofle eines anderen,
Gottes. Das letzte Wort aus dem Munde unserer Armut lautet: ,Nicht ich, sondern
du®! Und erst in der hingebenden Anerkennung dieses ,Du“ weifl der Mensch sich
selbst ,unendlich gemeint”, gleichsam ins ewig kostbare, untauschbare und unersetz-
bare ;,Ich“ gerufen, das sich ihm in den groflen Stunden seines Lebens stumm bezeugt.
Wo er in der Armut seines anbetenden Geistes vor das Antlitz der géttlichen Frei-
heit, vor das undurchdringliche, geheimnisvolle ,Du“ Gottes tritt, da ist der Mensch
zugleich eingelassen in die Tiefe seines unversehrbaren Selbstseins, seiner person-
lichen Wiirde — da vollendet sich seine Mensch-Werdung. In der rithmenden An-
betung Gottes ist der Mensch total vor und zu sich selbst gebracht. Denn er ist in
Wahrheit nichts als der von Gott sich selbst Gegebene. Anbetung ist deshalb der
hichste Wesensvollzug des Menschen, seine umgreifendste Reprisentation und Ver-
wirklichung. Alles dahingebend, auch seine Armut, im Gebet die Armut seiner
Armut wagend, wird er ,reich” und grofl: ,Gerade dadurch, dafl ich schwach bin,
bin ich stark® (2 Kor 12, 10).






