
Armut im Geiste 

Vom Geist der Menschwerdung Gottes und der Mensch-Werdung des Menschen 

Von Johannes B. Metz, München 

Mensch zu werden • das ist mehr als eine Frage der Empfängnis und Geburt. 
Es ist Auftrag und Sendung, ein Imperativ, eine Entscheidung. Der Mensch hat ja 
ein freies Verhältnis zu sich selbst. Er besitzt sich nicht ungefragt, in schöner Selbst- 
verständlichkeit • wie Gott. Oder in spiegelverkehrtem Gleichnis der Kreatur, wie 
die Dinge, die uns umstehen, und die Tiere in der dumpfen, antlitzlosen Sicherheit 
und Unschuld ihres Lebens; sie sind schicksallos, vollendet von Anbeginn, gleichsam 
resigniert in den gesetzten Anfang ihres Seins, fraglos einverstanden mit der auf- 
erlegten Grenze ihres Wesens. Wir aber sind in Frage gestellt (aus der Tiefe der 
Ungegrenztheit unseres Geistes). Uns ist unser Sein anvertraut als Anruf, daß wir 
es annehmen und uns zu ihm bekennen. Wir müssen in Freiheit werden, was wir 
sind • ein Mensch; Mensch-Werdung durch das Werk unserer Freiheit ist das 
Gesetz unseres Mensch-Seins. Doch diese Freiheit, in der wir uns selbst anheim- 
gegeben sind, ist nicht schweifende Willkür, nicht selbstherrliches Belieben; sie ist 
keineswegs ohne Gesetz und Notwendigkeit. Sie bewährt sich vielmehr darin, daß 
sie das uns unausweichlich vorgegebene und auferlegte Sein in der Tat des Herzens 
bejaht und annimmt, daß sie sich also innerlich zu eigen macht, als was wir ungefragt 
entworfen sind. Die unentrinnbare •Wahrheit" unseres Seins ist ja so, daß sie 
unsere Freiheit nicht bedroht, sondern allererst ermöglicht (vgl. Joh 8, 32). Und so 
vollendet sich das geistig-freie Ereignis unserer Mensch-Werdung als Dienst, biblisch 
gesprochen: als •Gehorsam" (vgl. Phil 2, 8) und Treue gegenüber dem aufgetra- 
genen Menschsein. 

Gleichwohl hat solche durch Freiheit ins Werk gesetzte Mensch-Werdung ihre 
innere Versuchung. Ja, sie ist geradezu •konstitutionell versucht"; die Gefahr, sich 
ins eigene Unwesen zu kehren, ist ihre verborgene Mitgift. Der sich selbst zur 
Mensch-Werdung anvertraute Mensch ist von den Wurzeln her gefährdet. Er existiert 
gleichsam als möglicher Rebell: er kann das ihm aufgetragene Menschsein heimlich 
verraten (und von Anbeginn hat er es getan: die ersten Menschen wollten sich nicht 
zu dem ihnen verfügten Sein bekennen). Der Mensch kann versuchen, sich selbst, der 
Last und Enge seines Schicksals (bis hinein in den Selbstmord) davonzulaufen, unter 
tausend Masken eines menschlichen Doketismus die Wahrheit seines Seins •nieder- 
zuhalten" (vgl. Rom 1, 18), ungehorsam zu werden gegen sie, und so seine Mensch- 
Werdung verfehlen. 

Die Gesinnung jedoch, mit der der Mensch dieser eingeborenen Versuchung 
widersteht und sich liebend der Wahrheit seines Seins annimmt, nennen wir vor- 
läufig ganz schlicht •Selbstliebe". Hier könnte der tiefe positive Sinn einer Haltung 
aufleuchten, deren sittlich-religiösen Rang wir meist nur schwer einsehen und die 
deshalb auch in unserem Glaubensbewußtsein kaum gewürdigt wird. Richtig ver- 



420 Johannes B. Metz 

standen nämlich kann die Selbstliebe oder Selbstbejahung des Menschen geradezu 
als •kategorischer Imperativ" christlichen Glaubens formuliert werden: Du sollst 
dein dir angebotenes und aufgetragenes Menschsein liebend annehmen! Du sollst 
deinem Schicksal gehorsam werden und ihm nicht dauernd zu entrinnen trachten! 
Du sollst dir selbst treu sein! Du sollst dich zu dir selbst bekennen! Dieses •Bekennt- 
nis" des Menschen zu sich selbst ist die Basis der christlichen •Konfession". In der 
redlichen Selbstbejahung des Menschen hebt die Gottesbejahung an • so wie die 
schuldige Gottesflucht anhebt in der Flucht des Menschen vor sich selbst. Den Kelch 
seines Daseins annehmend, zeigt der Mensch sich gehorsam gegen den Willen des 
Vaters im Himmel (vgl. Mt 26, 39. 42), ihn verweigernd, verweigert er sich Gott. 
Und wer von der Versuchung weiß, die der Mensch sich selbst ist, wer weiß, wie gern 
er sich über die Härte und Not seines auferlegten Menschseins hinwegträumt, wie 
schwer er es bei sich selbst aushält, wie rasch er sich mit sich selbst betrogen fühlt, 
wie schwierig es für ihn im Grunde ist (wie Bernanos sagt), sich nicht zu hassen: der 
mag verstehen, warum Gott uns die •Selbstliebe" wie eine Tugend aufgegeben und 
als Herzensgebot vorschreiben mußte; wie sehr seine Gnade uns dauernd • zu uns 
selbst verhelfen muß. Der Mensch muß lernen, sich selbst anzunehmen im mühsamen 
Experiment seines Lebens, im geistigen Abenteuer seiner Mensch-Werdung • über 
viele Stationen hinweg zwischen Geburt und Tod, der mit seiner abweisenden 
Fragwürdigkeit schon das Leben des Kindes überschattet und in ihm früh • auf 
den ersten tastenden Erkundungen in die kaum entworfenen inneren Fernen und 
Abgründe seines Wesens • schon die Versuchung zu jener großen Verweigerung 
gegenüber dem entschiedenen Selbstsein weckt. Früh schon beginnt die Flucht des 
Menschen vor sich selbst. 

Gott •wird Mensch", er •nimmt" unser Fleisch •an" • wir sagen das so leicht 
dahin, weil wir heimlich doch meist bloß das biologische Geschehen im Auge haben, 
den äußeren Ablauf. Die Annahme des Menschseins aber ist vor allem ein geistiges 
Wagnis, mitten durch die freie Tat unseres Herzens ziehend, ein Schicksal, eine 
inwendige Geschichte, die mit Empfängnis und Geburt nur anhebt, in ihnen aber 
nicht gedeutet und bestanden ist. Menschwerdung Gottes: wir fragen nach ihrer 
geistigen Physiognomie, nach ihrer •Gesinnung" (Phil 2, 5), ihrem Geist. Paulus 
schildert ihn in seiner bekannten Stelle Phil 2, 5•11. Doch auch die synoptischen 
Evangelien schweigen nicht davon. Sie entfalten den Geist der Menschwerdung Jesu 
in dem so geheimnisvollen Bericht von der Versuchung des Menschensohnes. Ja, 
wenn uns nicht alles täuscht, dann dürfen wir in diesem Text von der Versuchung 
Jesu die biblische Darstellung des geistigen Ereignisses der Menschwerdung Gottes 

sehen. 

I. 

Vom Geist der Menschwerdung Gottes 

•Der Geist führte Jesus in die Wüste, damit der Teufel ihn versuche. Er fastete 
vierzig Tage und vierzig Nächte, danach hungerte ihn. Da trat der Versucher heran 
und sprach zu ihm: Wenn du der Sohn Gottes bist, sprich, daß diese Steine Brot 
werden! Er aber antwortete: Es steht geschrieben, nicht vom Brot allein lebt der 
Mensch, sondern vom jedem Wort, das aus dem Munde Gottes kommt (Dt 8, 3). Da 



Armut im Geiste 421 

nahm ihn der Teufel mit sich in die heilige Stadt, stellte ihn auf die Zinne des Tem- 
pels und sprach zu ihm: Wenn du der Sohn Gottes bist, so stürze dich hinab, denn es 
steht geschrieben: Deinetwegen hat er seinen Engeln befohlen, sie sollen dich auf 
Händen tragen, damit du deinen Fuß nicht an einen Stein stoßest (Ps 90, 11). Jesus 
antwortete ihm: Ebenso steht geschrieben: Du sollst den Herrn, deinen Gott, nicht 
versuchen (Dt 6, 16). Noch einmal nahm ihn der Teufel mit sich auf einen sehr 
hohen Berg, zeigte ihm alle Königreiche der Erde und ihre Pracht und sprach 
zu ihm: Dies alles werde ich dir geben, wenn du niederfällst und mich anbetest! Da 
sprach Jesus zu ihm: Weiche, Satan! Es steht geschrieben: Den Herrn, deinen Gott, 
sollst du anbeten, ihm allein dienen (Dt 6, 13). Da ließ der Teufel von ihm ab, und 
siehe, Engel traten hinzu und dienten ihm" (Mt 4, 1•11). 

Wenn wir einmal nicht so sehr am äußeren Verlauf der einzelnen Versuchungen 
Jesu haften bleiben, sondern mehr auf die verborgene Intention, auf die geheime 
Strategie achten, die in diesen Versuchungen am Werke ist, dann können wir sagen: 
die drei geschilderten Versuchungen sind wie ein dreifaltiger Angriff auf die 
•Armut" Jesu, auf seine Selbstentäußerung, durch die er uns erlösen will. Ein An- 
griff auf die Radikalität seiner Menschwerdung, auf den kompromißlosen Herabstieg 
Gottes unter sich selbst. 

Mensch werden heißt • •arm" werden, nichts haben, auf das man vor Gott 
pochen könnte, keine andere Stütze, keine andere Macht und Sicherung als den Ein- 
satz und die Dahingabe des eigenen Herzens. Menschwerdung geschieht als Bekennt- 
nis zur Armut des menschlichen Geistes vor dem totalen Anspruch der unverfüg- 
baren Transzendenz Gottes. Mit dem Mut zu solcher Armut begann das göttliche 
Abenteuer unserer Erlösung. Jesus hatte nichts behalten, sich an nichts geklammert 
und durch nichts abgeschirmt. Auch nicht durch seine Herkunft. •Er pochte nicht auf 
seine Gottheit", heißt es bei Paulus (Phil 2, 7), •sondern er entäußerte sich." Satan 
aber versucht diese Kenose, diese radikale •Armut" zu verhindern. Er will Jesus 
stark machen, denn er fürchtet eigentlich nur eines: die Ohnmacht Gottes im 
angenommenen Menschsein, Gott im trojanischen Pferd eines preisgegebenen 
menschlichen Herzens, das in der unbedingten Treue zu seiner eingeborenen Armut 
die Not und Verlorenheit der Menschen von innen her durchleidet und so erlöst. 
Darum ist Satans Versuch ein Angriff auf die Selbstentäußerung Gottes und eine 
Versuchung zur Stärke, die die erlösende Ankunft Gottes beim Menschen • mitten 
in dessen finsterer, ohnmächtiger Not • verhindern will, eine Versuchung zur Sicher- 
heit und zum •Reichtum im Geiste". Eine Versuchung zur Gottheit in Jesus, ein 
Tasten am Ernst und an der Größe seines Menschentums. (Immer versucht Satan zur 
geistigen •Stärke" • zur Gottheit im Menschen. Von Anfang an tut er das, und 
immer werden wir ihn daran erkennen: Eritis sicut Deüs. Das ist die Versuchung 
der Versuchungen, in tausend Spielarten variiert: die Versuchung wider die Wahr- 
heit des aufgetragenen Menschseins.) Satan steht gleichsam auf der Seite der Doke- 
tisten und Monophysiten. Er will, daß Gott letztlich doch nur Gott bleibe und seine 
Menschwerdung ein unverbindliches Schauspiel sei, eine Maske, eine Verkleidung 
Gottes, in der er gestikuliert, ohne sich in ihr wirklich zu engagieren. Er will aus der 
Menschwerdung eine Mythologie machen, ein göttliches Marionettenspiel. Das ist 
seine Chance, daß die Erde schließlich ihm verbleibe und mit ihr auch der Mensch, 



422 Johannes B. Metz 

um den ja gerungen wurde, ehe er selbst zum Morgen seiner Freiheit erwachte, so 
daß er zu seiner je eigenen Entscheidung über sich nie bloß unbeteiligt angeredet 
und gefragt, sondern immer schon freundschaftlich umworben oder listig angefoch- 
ten ist. 

•Du hungerst", sagt Satan zu Jesus. •Du wirst doch nicht weiter hungern, du 
kannst das doch durch ein Wunder abschaffen. Du stehst schwankend auf einer Zinne 
über einem dunklen Abgrund. Du wirst doch diesen Schauder nicht weiter auskosten, 
diese Ungeborgenheit, diese Gefahr, ins Bodenlose zu stürzen, sondern dir Engel- 
hände befehlen, die dich darüber hinwegtragen...". Satans Versuchung ist ein 
Appell, stark zu bleiben wie Gott, tausendfach gesichert, von Engeln getragen, •seine 
Gottheit wie eine Beute festhaltend" (Phil 2, 6), sich nicht einzulassen auf die wahre 
Verlassenheit und Vergeblichkeit des Menschseins • die •Wüste" (Urgleichnis für 
die große Armut des Menschen) zu verraten und sich fortzuschleichen aus unserem 
Schicksal, das zum Himmel schreit. Denn menschlich ist ja ein Hunger erst dann, 
wenn man ihn nie ganz abschaffen kann; menschlich eine Sehnsucht erst dann, wenn 
sie auch vergeblich bleiben kann; und menschlich ist das Stehen und Wandern über 
Abgründe erst dann, wenn man keine Hände mehr beschwören kann, die über sie 
hinwegtragen. 

So wird die Versuchung zur Suggestion, den Menschen im Namen Gottes zu ver- 
raten (oder • diabolische Dialektik! • Gott im Namen des Menschen). Das Nein 
Jesu zum Versucher aber ist ein Ja zu unserer Armut. •Er pochte nicht auf seine 
Gottheit." Er hat nicht bloß den Saum unseres Daseins gestreift, nicht bloß in flüch- 
tiger Geisterstunde uns mit dem Atem seines göttlichen Lebens berührt, um sich 
dann schnell wieder in die Erhabenheit seiner ewigen Himmel zurückzuziehen und 
uns, die Schlafenden, die immer Schlafenden, wieder allein zu lassen • nur mit 
einem zwielichtig-dämmernden Traum von dem verweigerten Geheimnis unseres 
Daseins im Herzen. Nein, er ward unserem Schicksal gehorsam. Er hat sich ganz und 
gar auf unsere Not eingelassen, ist den Weg der Menschen zu Ende gegangen. Er 
hat sich nicht in einer letzten erhabenen Verweigerung über die Abgründe unseres 
Lebens hinweggeträumt: mit dem ganzen Schwergewicht seiner Gottheit hat er sich 
in sie hineingestürzt und stürzend noch tiefer sie verabgründet. Nichts blieb ihm 
erspart vom finsteren Geheimnis unserer menschlichen Armut. Ecce homo: •in allem 
wurde er wie wir in Frage gestellt, doch ohne Sünde" (Hebr 4,15) • ohne die 
Sünde, die ja das totale Erlebnis und Erleidnis unserer abgründigen Fragwürdig- 
keit nicht erhöht, sondern kompromittiert und verschleiert. Wir, die der Sünde Ver- 
fallenen, kosten den bitteren Geschmack unserer großen Armut nie zu Ende, stehen 
ihr nie ganz offenen, ungetrübten Auges gegenüber; sündigend haben wir schon 
heimlich mit den Kindern der Sünde, den Mächten der Passion und des Todes, 
paktiert, sind zu ihnen übergelaufen, ehe sie uns anfielen, um uns ganz arm zu 
machen. Darum hat er, der Sündenlose, die Armut unseres Menschseins tiefer und 
schmerzlicher durchlebt als je ein Mensch es vermochte, all ihre kaum erkundeten, 
undurchlittenen Gestalten: in der Armut seiner Passion, die keinen Trost mehr hat, 
keinen Engel, keine Sterne, keinen Vater im Himmel, nur mehr das einsam leidende 
Herz, das kühn genug war, sich dieses Abenteuer zuzutrauen. •Bis zum Tode, ja bis 
zum Kreuzestode" (Phil 2, 8). Was haben wir von dieser Armut Jesu schon begrif- 



Armut im Geiste 423 

fen? Alles ward ihm schließlich genommen. Auch die Liebe selbst, die ihn ans Kreuz 
getrieben hatte; er kostet sie nicht mehr, er kann seine eigene Liebe nicht mehr 
lieben, keine Flamme der Leidenschaft brennt mehr in ihm, sein Herz rinnt nur noch 
aus und verströmt in Ohnmacht: Semet ipsum exinanivit (Phil 2, 7). Gottes barm- 
herzige Hände tragen nicht mehr, sein Angesicht leuchtet nicht heiter und mild über 
der Passion des Sohnes, es zeigt ihm den finster abweisenden Blick des Nichts und 
der Verlorenheit, der Gott-losigkeit. Ausgespannt zwischen einer Erde, die sich ihm 
verweigert und ihn über sich hinausstemmt, und einem Himmel, in dessen graues 
antlitzloses Firmament das Nein Gottes zum sündigen Menschen geschrieben ist, 
vollendet sich • Ecce homo! • das Schicksal des Menschensohnes. Jesus zahlt den 
Preis der Vergeblichkeit. Er ist ganz arm geworden. 

In dieser radikalen Entäußerung aber vollbringt und bezeugt Jesus durch die Tat 
seines Herzens, was in der Tiefe seines Seins geschehen ist: die große unbedingte 
•Konfession" zu unserem Menschsein, die leidenschaftlich-leidenschaff ende Annahme 
unseres Schicksals, das Unter-Sich-Herabsteigen Gottes • dorthin, wo wir sind, die 
Armen und Verlorenen, die Angefochtenen und Sterblichen, die Vergeblichen und 
Scheiternden, denen Sinn und Sein • kaum aufgeleuchtet • schon wieder langsam 
unter den Händen zu zerrinnen droht, die am Ende wie entlaubte Bäume stehen, 
mit verspielten Träumen und zerschlagenen Hoffnungen, in der nackten Armut ihres 
Menschseins. Er stellt sich auf unsere Seite, um uns in der tödlichen Anstrengung 
seines Herzens emporzuheben in das Licht des großen •Ja" zu dieser Armut. (In 
dieser Treue Gottes zum Menschen wurzelt schließlich aller Mut des Menschen, sich 
selbst treu zu sein.) Und was er uns hinterließ als Vermächtnis seiner radikalen 
Menschwerdung, seiner absoluten •Konfession", hinterließ als Unterpfand dafür, 
daß er die große Versuchung überwand: es ist das Kreuz, das Sakrament der Armut 
im Geiste, das Sakrament wahren kompromißlosen Menschentums in einer gefalle- 
nen, schuldigen Welt; dieses Kreuz, an dem unser Menschsein ohnmächtig auf- 
gehängt und gerade so göttlich gedeutet ist • •den Juden ein Ärgernis, den Heiden 
eine Torheit" (1 Kor 1, 23), den aufgeklärten Philanthropen und Liberalen und wie 
sie alle heißen, diese aufgespielten Anwälte des Menschentums, die zum Ärgern zu 
wenig ergriffen und zum Lachen zu wenig naiv, zu spätgeboren sind, meist ein Anlaß 
zur leisen Ironie oder müden Skepsis. Und uns, was ist es uns? Unter dem Kreuz 
der Armut gibt es keine Esoteriker, keine vor der Anfechtung allzeit Gefeiten. Das 
Ärgernis an dieser Armut reicht bis in den Kern der Jüngerschar: •Ihr alle werdet 
an mir Anstoß nehmen", prophezeit Jesus seinen Jüngern, den Getreuesten, am Vor- 
abend der großen letzten Passion (Mt 26, 31). Und so wie Jesus von Judas verraten 
wurde (wer weiß, vielleicht nur aus der höllischen Ungeduld mit der Armut Jesu, 
vielleicht nur, um ihn zur Stärke, zur machtvollen Demonstration seiner Gottheit zu 
zwingen • gegen die harrende Ohnmacht der Passion des Menschen), wird die 
Armut im Geiste immer am tödlichsten von denen verraten werden, die ihr am näch- 
sten kamen, wird die leidenschaftlichste Empörung gegen sie und das verhängnis- 
vollste Mißverständnis über sie immer unter den Jüngern selbst, in der Kirche selbst 
aufstehen. Hat Jesus das Bild vom Weizenkorn, das er vielleicht ursprünglich für 
sich selbst erfunden und erzählt hatte, nicht deshalb seiner Kirche geschenkt, daß sie 
es sich durch die Jahrtausende stets neu erzähle und vor Augen halte wider das 



424 Johannes B. Metz 

große Ärgernis an der Armut, in der allein sich Menschwerdung vollendet •? 
•Wenn das Weizenkorn nicht in die Erde fällt und stirbt, bleibt es allein; stirbt es 
hingegen, so bringt es reiche Frucht (Joh 12, 24). 

II. 

Vom Geist der Mensch-Werdung des Menschen 

•Seid gesinnt wie Christus Jesus: Er war in göttlicher Gestalt und wollte doch 
nicht gewaltsam an seiner Gottheit festhalten. Er gab sich vielmehr hin, nahm 
Knechtsgestalt an und ward den Menschen gleich. In seiner ganzen Erscheinung als 
Mensch erfunden, demütigte er sich selber und ward gehorsam bis zum Tod, ja bis 
zum Kreuzestod" (Phil 2, 5•8). 

Die Synoptiker kennen diese •Gesinnung" der Menschwerdung Gottes unter dem 
Stichwort der •Armut im Geiste" (Mt5,3), in ihrer Versuchungsgeschichte ist sie aus- 
gelegt als die gehorsam bejahte Armut unseres Wesens, die im völlig entmächtigen - 
denTode sich vollende. So •hat er, der Reiche, um euretwillen sich bedürftig gemacht" 
(2 Kor 8, 9). Er hat uns ein Beispiel der Mensch-Werdung gegeben. In ihm sind wir 
aufmerksam gemacht auf die kaum geahnten Höhen und Tiefen unseres Schicksals. 
Er ist ja das Inbild unseres Menschseins, der •Erstling der Schöpfung" (Kol 1, 15). 
Der •Sohn der Menschen". In ihm hat das Geschick unserer Mensch-Werdung ihren 
Höhepunkt und ihre Herzmitte. Nicht als ob wir auf diese göttliche •Rekapitulation" 
(Eph 1, 10) unseres Daseins einen Anspruch hätten, sondern weil wir Menschen so 
bedürftig und so herrlich zugleich geschaffen sind, daß wir uns selbst, unsere eigenen 
tiefsten und lebendigsten Möglichkeiten, nicht aus dem frag- und schicksallosen 
Grundbestand unseres Menschseins, sondern erst und allein im Spiegel der freien 
ungeschuldeten Tat Gottes an uns entdecken. Und Gott hat aus der Tiefe seiner 
geheimnisvollen souveränen Freiheit an uns gehandelt • nicht in Verweigerung 
und Verschweigen, sondern in sich verschwendender Liebe. Er hat uns unser Dasein 
entborgen im Bild seines dahingegebenen Sohnes: Ecco homo! In ihm ist uns die 
Wahrheit unseres Menschseins und der Geist unserer Mensch-Werdung enthüllt, 
der •Geist der Armut". 

Noch von einem anderen Gesichtspunkt läßt sich das Exemplarische dieses Geistes 
der Armut für uns beleuchten: Gott ist nicht der Konkurrent, sondern der Garant 
unseres Menschseins. Seine Wahrheit macht frei (vgl. Joh 8, 32): sie gibt den Men- 
schen in die Tiefe seines Wesens hinein frei. Das spezifische Gewicht der Kreatur 
wächst, wenn Gott sie an sein Herz nimmt. Wenn er sich naht, löscht er nicht das 
ursprüngliche Licht unseres Menschseins, sondern schenkt ihm erst seinen vollen 
eigenen Glanz, so wie ja auch die wahre Größe eines Menschen sich darin bewährt, 
daß die anderen Menschen und Dinge neben ihm nicht verblassen, klein werden und 
untergehen, sondern vor ihm erst in ihrem eigenen Wert aufgehen. Gott hat sich uns 
in Gnade genaht. Er hat sein Leben an uns verschenkt und das unsere sich zu eigen 
gemacht. Dadurch hat er die eingeborene Armut unseres Wesens nicht verdorben 
oder aufgehoben, sondern nur noch überboten und verschärft. Der begnadete Mensch 
ist der ganz und gar entäußerte Mensch, der schlechthin Arme, der vor Gott nichts 
hat, auf das er pochen könnte, der Ausgelieferte und Preisgegebene. •Gott ist es ja, 



Armut im Geiste 425 

der nach seinem Liebeswillen ... das Wollen wie auch das Vollbringen wirkt" (Phil 
2, 13). Und darum vollbringt der begnadete Mensch sein Heil auch immer in der 
Armut •der Furcht und des Zitterns" (Phil 2, 12). Die Gnade schafft unsere Armut 
nicht ab, sondern verwandelt und radikalisiert sie zu einem o"uu.Jtdaxeiv Xoiatcp 
(Rom 8, 17), zu einer Teilnahme an der Armut des preisgegebenen Herzens Jesu. 

Deshalb ist diese Armut keine beliebige Tugend unter anderen, sondern die not- 
wendige Zutat jeder wahrhaft christlichen Lebenshaltung; ohne sie gibt es kein 
Christentum und keine Nachfolge Christi. Nicht zufällig ist die •Armut im Geiste" 
die erste der Seligpreisungen, sie ist gleichsam die Überschrift zu den göttlichen 
Seligpreisungen des Menschen: zur Trauer der Trauernden, zum Leid der Verfolg- 
ten, zur Selbstlosigkeit der Barmherzigen, zur Demut der Friedfertigen... Sie ist 
die Mutter des dreifaltigen Geheimnisses von Glaube, Hoffnung und Liebe. Sie ist 
die Schwelle der wahren Mensch-Werdung des Menschen. Und nur in ihr kommt 
der Mensch bei Gott an, wie auch Gott nur in ihr wahrhaft beim Menschen ankommt; 
sie ist der Umschlagplatz zwischen Himmel und Erde, geheimnisvolle Stätte der 
Begegnung zwischen Gott und Mensch. 

1. Die eingeborene Armut des Menschseins 

Immer wieder und immer radikaler macht uns die Begegnung mit Jesus Christus 
auf die eingeborene Armut unseres Menschseins aufmerksam. Auf jene Bedürftig- 
keit, die allein vom Brote der Unendlichkeit lebt; deren Speise es ist, den Willen 
•des Vaters" zu tun (vgl. Joh 4, 34). Lebte Jesus nicht ganz •von sich weg", war er 
nicht schlechthin sich selbst genommen, sein Dasein nicht gänzlich hineinverborgen 
in den geheimnisvollen Willen des Vaters, so daß er für sich nur der Arme war, der 
große Bettler, der sich selbst aus dem unverfügbaren Spruch und totalen Anspruch 
•des Vaters" entgegennahm • ? 

Wir alle sind die großen Bedürftigen, Kinder jenes Geschlechtes, das nicht an sich 
selbst genug hat, Wesen der ungegrenzten Frag-würdigkeit, des unruhigen, ungesät- 
tigten Herzens, des suchend erhobenen Antlitzes und der ausgebreiteten Arme, von 
allen Kreaturen die ärmsten, da wir immer mehr bedürfen und bedeuten, als wir 
uns selbst zu geben und zu sagen vermögen: Menschen, die das kaum geahnte Bild 
ihres Wesens nur finden, wenn sie sich dahingehen. Denn wir ruhen nicht in uns 
selbst. Und nicht in den von uns beherrschten, durchschauten und gedeuteten Dingen 
und Erlebnissen unseres Daseins finden wir das tröstende Licht und die rettende 
Geborgenheit für uns, sondern allein in jenem unantastbaren Geheimnis, das unser 
Herz überschattet vom Morgen unserer Tage an, das die Frage und das Verwundern 
in unserem Dasein weckt und das bei tausend Anlässen uns über uns selbst hinaus- 
lockt, daß wir uns selbstlos ihm anheimgäben und in es hinein uns vergäßen • so 
wie der liebende Mensch die bergende, heimatgebende Macht unseres Menschseins 
darin erfährt, daß er demütig im unversehrten Wesensgeheimnis des geliebten Men- 
schen ruht und innesteht, ohne es selbst noch einmal •hintergehen" zu können. Der 
Mensch ist jenes merkwürdige Wesen, das nur dadurch in seinem Sein bewahrt und 
behütet ist, daß es sich dem je Größeren, Unverfügbaren aussetzt. 

Wenn der Mensch deshalb auf sich selbst zurückfällt, aus allen geträumten Wol- 
ken und selbstgewölbten Firmamenten auf die nackte Armut seines Wesens, wenn 



426 Johannes B. Metz 

hinter allen Masken sein entblößtes Herz erscheint, dann zeigt sich, daß er •von 
Natur aus" religiös ist, daß Religion die geheime Mitgift seines Wesens ist: es ent- 
hüllt sich in der Mitte seines Daseins jene re-ligio, jene •Bindung" des Menschen an 
das ihn unendlich übersteigende Geheimnis Gottes, jenes unendliche Interesse für 
das Absolute, durch das er gerade dauernd sich selbst genommen und deshalb für 
sich unendlich arm ist. Im Herzgrund seiner Existenz waltet jene •transzendentale 
Bedürftigkeit", die alle seine Bedürfnisse, Wünsche und Sehnsüchte weckt und trägt, 
in ihnen sich auslegt, ohne sich doch in ihnen zu erschöpfen. Die vielmehr jede 
erworbene Erfüllung in ihrer Vorläufigkeit schmerzlich entlarvt, für die es kein •Ja" 
und •Amen" unter dem Himmel gibt, sondern die den Menschen in jener Unruhe 
und Unheimlichkeit des Herzens hält, die im letzten Atem erst verweht, in jener 
ungetrösteten •Armut", die allein •das Himmelreich" selig zu erfüllen weiß (vgl. 
5, 3). Diese Unendlichkeit seiner Wesensarmut ist der einzige angestammte Reich- 
tum des Menschen. Er existiert als unendliche Bedürftigkeit, denn er besitzt seine 
gesammelte Inständigkeit, seine unversehrte Wesensganzheit und Wesenshelle nicht 
von sich selbst her, sondern vom unverfügbaren Geheimnis des unendlichen Gottes 
her. In ihn hinein ist er sich selbst verborgen. Er ist das ekstatische Wesen, und seine 
Mensch-Werdung nichts anderes als das wachsende Sicheinlassen auf diese Ekstase 
seines Seins und damit das hörsame Aufkommenlassen und gehorsame Bejahen der 
totalen Angesprochenheit und Verfügtheit, der unentrinnbaren Betroffenheit seiner 
Existenz durch das Geheimnis Gottes. 

Wenn ihm so keine Wahl bleibt, religiös oder einfach •nicht religiös" zu sein, so 
kann er sich doch entweder dieser ekstatischen Armut seines Wesens stellen, in der 
•Armut im Geiste" ihr standhalten und sie vollbringen (bis zur Höhe der Mystik, in 
der der menschliche Geist seine eingeborene Ekstase gnadenhaft einholt und sich mit 
ihr identifiziert) • oder aber sie sich verhehlen und sich ihr verschließen, an ihr 
•Ärgernis nehmen". Die Versuchung dazu ist groß. Denn diese radikale Armut 
unseres Menschseins hat etwas Abweisendes an sich: sie gibt den Menschen preis, 
schleift die Bastionen aller selbstfabrizierten Sicherung, nimmt ihm die gewohnten 
und vertrauten, längst eingeübten Horizonte seines täglichen Lebens. Gar leicht lebt 
der Mensch von der Wahrheit seines Seins weg. Das andrängende •Nichts" seiner 
armen Unendlichkeit und unendlichen Armut weist ihn ab und weg in die Zerstreu- 
ung des herkömmlichen Alltags. Aus der •Nacht" der Erschütterung und Ergriffen- 
heit von der Wahrheit seines Seins flieht er ständig in die Helle des übersichtlichen 
Begreifens; paulinisch gesprochen: in die Versicherung des •Gesetzes", durch die er 
sich die Wahrheit seines Seins, dessen Wurzeln sich ins Offene und Unbemächtig- 
bare des Geheimnisses senken, verhüllt. (In der Sprache der Bibel heißt der Mensch, 
der sich die Abgründe der eingeborenen Armut seines Menschseins durch das •Ge- 
setz" verstellt, •Pharisäer"; er ist der •Reiche im Geiste" schlechthin, der gefähr- 
lichste Gegner der Armut • und damit Jesu •, da er sie sich mit seiner eigenen 
Frömmigkeit vom Leibe hält, da er Gott selbst gegen sie auszuspielen sucht.) Allein, 
der Mensch bleibt je der Gefangene seines Wesens. Nie kann er sich lange erfolg- 
reich sein eigenes, ins unverfügbare Geheimnis verwiesenes Sein verbergen. Ver- 
sucht er es, so suchen ihn gar bald die anonymen Boten der unentrinnbaren Wahr- 
heit seines Seins heim: In seinem verfallenen Geist erhebt sich die Angst als die 



Armut im Geiste 427 

namenlose Prophetin seines verdrängten, niedergehaltenen Wesensgeheimnisses; in 
ihrer Unheimlichkeit wird diese Angst im Menschen zur Platzhalterin jener Armut, 
der er sich zu verweigern sucht. Schließlich hat der Mensch nur die Wahl, der auf- 
getragenen Armut gehorsam zu sein oder ein Knecht der Angst zu werden1. 

2. Die angenommene Armut des Menschseins: Armut im Geiste 

Das demütige Sich-einlassen auf die Wahrheit unseres eigenen Seins nannten wir 
zunächst den christlichen Sinn der Selbstliebe. Jetzt dürfen wir für diese Selbstliebe, 
die sich dem aufgetragenen Menschsein bejahend stellt, den biblischen Namen 
einsetzen: die •Armut im Geiste". Sie ist die unbedingte Konfession des Menschen 
zu sich selbst, die entschiedene Treue zur radikalen Armut seines Wesens, tragfähig 
für das •Ärgernis" der Kenose des menschlichen Geistes. Sie ist das Einverständnis 
des Menschen mit seinem Dahingegebensein; in ihr lernt der Mensch, sich anzuneh- 
men als einen, der sich nicht selbst gehört. Und gerade dadurch ist sie wiederum 
keine beliebige Tugend, die man •erwirbt" • ja, als erworbene Tugend kann sie 
vielmehr gar leicht zum gefährlichsten •Besitz" und •Reichtum", zum schlimmsten, 
weil verschleiertsten Gegner der Armut unseres Wesens werden. Denn diese radikale 
Armut •besitzt" man nur im selbstvergessenen Blick von sich weg: •Wer seine Hand 
an den Pflug gelegt hat und zurückschaut, ist meiner nicht wert", sagt die große 
Armut im Munde Jesu (Lk 9, 62). Jeder Blick, der •zurückschauend" sich ihrer ver- 
gewissern möchte, verwandelt sie gleichzeitig in verfügbaren •Besitz", vernichtet 
also sein Objekt. Denn die Armut kann nie etwas Objektives, Verfügbares, vom 
Existenzgrund Geschiedenes werden. Sie ist radikale Subjektivität. Gesammelter 
Einsatz aller Vermögen und Kräfte, in denen der Mensch sich selbst gegenwärtig und 
anvertraut ist. Deshalb kann die Tugend der liebend bejahten Armut unseres We- 
sens nie unbeteiligt reflektiert, sondern immer nur in unmittelbarer Anteilnahme des 
ganzen Menschen getan werden, so wie eben der Mensch in der Wahrheit seines 
Wesens nur dann weilt, wenn er sie •tut" (vgl. 1 Joh 1,6) • in der Tiefe des Her- 
zens, jenem Wurzelgrund unseres Daseins, in dem wir ganz eins mit uns selber sind 
und in dem deshalb wissendes Beisichsein und handelnde Selbstbejahung noch ein- 
fältig und ungeschieden ineinander ruhen. 

Wer nun aber dies vermag, wer dahingehend sich vergessen und verlieren kann, 
wer sein Herz •vergeblich" preisgeben kann, der ist der vollendete Mensch. Denn 
•wer sein Leben festhält, wird es verderben; wer es geringachtet.., wird es ewig 
bewahren" (Joh 12, 25). Sich hinweggeben können, sich ausliefern können, •arm" 
werden können, heißt biblisch-theologisch: bei-Gott-sein, sein gottgeborgenes Wesen 
finden; heißt: •Himmel". Bei sich selbst bleiben aber, nur sich selbst dienen und sich 
selbst stark machen, heißt: verdammt sein; heißt: •Hölle", in der der Mensch ver- 
zweifelt erkennt, daß der Tabernakel des eigenen Ich, vor dem er sein Leben lang 
gebetet hat, leer ist und ohne Verheißung, da der Mensch sich selbst nur finden und 
wahrhaft lieben kann, nur Mensch werden kann über die Schwelle der Armut des 
preisgegebenen Herzens. 

1 Zu dieser theologischen Deutung der Angst  vgl.  vom  Verfasser:   Advent  Gottes, 
München 1959. 



428 Johannes B. Metz 

Diese Preisgabe geschieht freilich nicht in einem vage schweifenden, weltenleeren- 
den Mystizismus an Mensch und Welt vorbei, sondern gerade im beständigen Blick 
auf den Menschen und seine Welt. Gott selbst ist uns ja nahegekommen als Bruder, 
als Nächster, als • der andere Mensch (vgl. Mt 25, 40. 45). In der Begegnung mit 
ihm entscheidet sich unser Gottesverhältnis. •Wer seinen Bruder sieht, sieht seinen 
Gott", heißt es in einem außerkanonischen Wort Jesu. Gott hat kein anderes Antlitz 
als das des Bruders, der immer der Bruder seines Sohnes, seines .Gleichbildes' (2 Kor 
4, 4; vgl. Kol 1, 15) ist. Der Bruder wird zum •Sakrament", zur verborgenen An- 
wesenheit Gottes selbst für uns, zum Mittler zwischen Gott und Mensch; und deshalb 
geht jeder echte religiöse Akt auf die Konkretheit Gottes im Bruder zu, findet darin 
seine lebendige Fülle und zugleich seine tiefste transzendente Verwurzelung. Könnte 
der Mensch (und in ihm seine Welt) ernster genommen sein? Gibt es eine radikalere 
Anthropozentrik als die der schöpferischen Liebe Gottes selbst? Gottes- und Men- 
schennähe gehen im christlichen Glaubensverständnis, für das die Menschheit Christi 
die Offenbarkeit und Unmittelbarkeit des ewigen Vaters selbst ist (vgl. Joh 8, 19; 
12,45; 14,5•11), streng parallel. Und deshalb ist auch die Nächstenliebe nicht 
eigentlich etwas anderes als die Gottesliebe, sondern gleichsam deren uns zugewandte, 
welthafte Seite; beide sind • dies ist das Erregende und Einzigartige der christ- 
lichen Botschaft • ursprünglich eins (vgl. Mt 22,37•40; 1 Joh 4, 7•21). So bewährt 
sich auch unser Geist der Armut, unsere Bereitschaft zum selbstlosen Sichpreisgeben 
und Hinwegschenken, worin wir unsere Mensch-Werdung vollbringen, notwendig 
im Verhältnis zum Bruder, zum Mit-Menschen. Und darum beschreibt die Schrift die 
•letzten Dinge" des Menschen, Seligkeit oder Verdammnis, in vielen Gleichnissen 
gerade an diesem Verhältnis zum anderen Menschen. Es ist, als hätte Gott sich selbst 
vergessen in der Schilderung von Gericht und Himmel: Er erscheint einzig im Antlitz 
des Bruders. Selig ist, wer dem Bruder gedient hat, wer eingestiegen ist in die Not 
des anderen. Und verdammt der, der sich durch seine ichsüchtige Verweigerung 
gegen den Bruder den finsteren Abgrund zum Licht der Liebe und Gemeinschaft 
selber schuf; der immer nur selbst •reich" und •stark" bleiben wollte, so daß der 
andere • im spiegelverkehrten Gleichnis zur göttlichen Heilsökonomie • für ihn 
je zur Anfechtung, zum Feind und •Dämon" wurde, zu Bedingung und Ingrediens 
seiner Hölle. 

Die •Armut im Geiste" wird so nicht erst durch ein eigenes, gegen andere abge- 
grenztes •Objekt" von einem zwischenmenschlichen Verhältnis zu einem Gottes- 
verhältnis (Gott ist nie in diesem Sinne Gegenstand •neben" andern!), sondern 
durch die Tiefe und Radikalität in der welthaft menschlichen Begegnung selbst; in 
der völligen selbstlosen Preisgabe, im totalen Sich-einlassen auf den anderen, worin 
wir gerade ganz arm werden, öffnet und erschließt sich in diesem andern die Tiefe 
des unendlichen Geheimnisses; im andern kommt der Mensch zugleich real vor Gott. 
Denn wenn der andere im bedingungslosen Engagement der Person bejaht und 
nicht zu einem überblickbaren und deshalb auch verfügbaren •Mittel" der Selbst- 
behauptung herabgewürdigt wird, wird er immer schon im Horizont des unendlichen 
Geheimnisses angeblickt, über dessen Offenheit unsere menschliche Begegnung sich 
nicht noch einmal •stark" zu schließen, auf sich selbst zurückzukommen vermag, son- 
dern in der Armut der Hingegebenheit verweilen muß. 



Armut im Geiste 429 

3. Armut • Gestalten und Einübung 

Mensch-Werdung in der Nachfolge Christi ist vor allem Einübung in die •Armut 
im Geiste", in die gehorsame Annahme der eingeborenen Armut unseres Mensch- 
seins. Diese Annahme kann in vielen Situationen unseres Lebens geschehen, in denen 
der Mensch als ganzer in Frage und im Spiele ist. Denn vielgestaltig deutet sich die 
Wahrheit unseres Seins in unserem Leben an • als stummes unausweichliches An- 
gebot, sich ihr zu stellen. Wir wollen versuchen, die wichtigsten Gestalten unserer 
Wesensarmut in den Blick zu erheben; wir wollen jene Wege aufweisen, die mitten 
aus der Erfahrung unseres täglichen Lebens in die stille Wüste der Armut führen. 

Da ist die Armut des durchschnittlichen •kleinen" Lebens, von der Welt über- 
gangen oder an die Wand gedrückt. Die Armut der Gewöhnlichkeit. Sie hat nichts 
Heroisches an sich, sie ist die Armut ohne Ekstase, die Armut als Schicksal. Jesus 
war auch in diesem Sinne arm. Er war kein Idealmensch für Humanisten, kein 
großer Politiker oder Künstler. Er war kein Genie mit dem Pathos der Bescheiden- 
heit, er war ein erschütternd einfacher Mensch; seine einzige Begabung war es • 
fromm zu sein. Seine einzige große Leidenschaft war Religiosität. Und gerade darin 
enthüllte er •das Wunder der leeren Hände" (Bernanos), die große Chance des 
•kleinen Mannes", der Gott radikaler ausgeliefert ist als alle anderen; der keine 
andere Genialität als die seines Herzens hat, kein anderes Angebot als die Preis- 
gabe seiner selbst und keinen anderen Trost in seiner Kleinheit als den je größeren 
Gott. Dieser Geringheit verschwistert ist die Armut der Ärmlichkeit, des Elends. 
Auch sie ist Jesus nicht fremd. Er war im Elend zu Hause; er war ein Bettler, der • 
noch ungeboren • von den Türen der Menschen gewiesen wird. Er kannte den bitte- 
ren Geschmack des Hungers, der Fremde und der ungetrösteten Einsamkeit eines 
gemiedenen Menschen. (So sehr, daß er uns nach diesen Erlebnissen einmal richten 
wird: vgl. Mt 25,31•46). Er hatte nichts, sein Haupt darauf zu betten (vgl. Mt 
8, 20) • nicht einmal im Tode eine Ruhestatt, sondern nur einen Galgen, um seinen 
zerschlagenen Leib darauf auszustrecken. Er mußte sich nicht erst mit dem Elend 
identifizieren, es nicht erst •erwählen"; es war vielmehr sein Schicksal (denn nur so 
kann man es wahrhaft kosten. Es gibt eine geheimnisvolle Esoterik des Elends!). 
Und in seinem Leben enthüllte sich, daß solche Ärmlichkeit zum verheißungsvollen 
Sakrament der •Armut im Geiste" werden kann, da der Elende in der ausweglosen 
Ungeborgenheit seines Lebens nichts hat, worauf er sein Leben stellen könnte, als 
die große Hoffnung, jene theologische Tugend, die der •Reiche", der Geborgene und 
Gesicherte so leicht mit flachem Optimismus, mit primitiver Lebenszuversicht ver- 
wechselt, und die doch erst anbricht in jener Erschütterung des Daseins, da man 
•gegen Hoffnung" (Rom 4, 18) existiert. Denn der sündige Mensch wird nur wirk- 
lich hoffen, wenn er selbst nichts mehr hat; jeder Besitz, jede Stärke... wird ihm 
zur Versuchung, sich auf sich selbst zu stellen, jeder weltliche Reichtum gar leicht 
zur Versuchung zum •Reichtum im Geiste". 

Da ist anderseits aber auch die Armut jener unantastbaren Einmaligkeit und 
Größe, die • als Würde und Last • jeden unsterblichen Menschen auszeichnet. 
Jedem ist ein Geheimnis ins Herz gegeben, das ihn groß und einsam macht; jeder 
hat seine einmalige und unvertretbare Sendung, die kein Gleichnis und deshalb auch 
keinen Schutz und keine Garantie unter den Menschen hat. Für die keiner bürgt. 



430 Johannes B. Metz 

Satan attackiert bei Jesus diese Armut, ohne Beispiel zu sein, ohne Verwandtschaft 
und Solidarität, allein beladen mit der Bürde eines Geheimnisses, an dem sich alle 
ärgern werden, das keiner versteht (jedes Geheimnis macht arm!): •Sei doch wie 
alle, wie wir ...", sagt er, •lebe doch auch du vom Brot, vom Reichtum, von der An- 
betung der Welt • wie wir alle ...". Auch jeder von uns wird stets neu gegen diese 
Armut versucht, aufgefordert, das Geheimnisvoll-Einmalige seiner Existenz auf- 
zugeben, sich an das zu halten, was •man" tut und worin wir uns gerade unsere 
schmerzliche Einsamkeit und Unvertretbarkeit, in der die große Armut des je eigenen 
Todes sich ankündigt, verhüllen und unsere Sendung verraten • die endgültige 
Treue zu einem Menschen etwa, eine tapfere Liebe, den unbeugsamen Willen zur 
Gerechtigkeit, ein einsames Pflichtbewußtsein. •Du störst die anderen bloß", sagt die 
Versuchung, •du machst dir bloß Unannehmlichkeiten ... Warum willst nicht auch 
du vom täglichen Brot des Kompromisses leben? Mit den Wölfen heulen •? Vox 
populi, vox Dei! Glaube mir, du wirst überstimmt, überschrien. Es verlohnt sich 
nicht. Keiner dankt es dir". So argumentiert die Versuchung zu jener billigen, gedan- 
kenlosen Durchschnittlichkeit, die vielfältig gedeckt und geschützt ist • von Para- 
graphen, Konventionen, Empfehlungen usw., die sich für alle ihre Taten Vorder- 
männer sucht, die immer in die Anonymität flieht, für die alles (• und nichts!) 
bürgt, da sie nur eines nicht wagt: den ungedeckten Einsatz der Person selbst. Doch 
keiner wird die Sendung seines Menschseins einlösen ohne den Preis dieser Armut. 
Sie allein hilft uns zum wahren Selbstsein. 

Dieser Armut der Einmaligkeit ist verwandt die Armut der Vor-läufigheit, ein 
Zug, der unsere geschichtliche Existenz zutiefst bestimmt. Als geschichtlichen Wesen 
ist es uns nicht vergönnt, in der fraglosen Geborgenheit des je gegenwärtigen 
Augenblicks zu weilen. Denn unser gegenwärtiges Leben ruht nicht in sich, es lebt 
auf dem Boden einer auferlegten, zugemuteten Herkunft. •Herkunft aber bleibt stets 
Zukunft", sagt ein Philosoph unserer Tage. Was wir herkünftig sind, steht noch 
adventlich an. Der geheimnisvolle, unbemächtigte Anfang unseres Lebens enthüllt 
sich erst in seinem Ende, in ihm erst kommt er zu sich, so wie sich die ungegrenzten 
Ahnungen und Träume unserer Kindheit erst im Geschick des Todes erfüllen. Zu- 
kunft ist das Geschick unserer Herkunft. Und so sind wir, um unsere Vergangenheit 
in Besitz zu nehmen, um Boden und Sicherheit in unserer Herkunft zu finden, je vor- 
-läufig in eine noch unverfügbare Zukunft hinein. Nur im Wagnis dieser Vor-läufig- 
keit erobern wir die eigenen behütenden Ursprünge, stellen wir uns immer mehr 
unter den Stern und das Gesetz unserer Wesensherkunft. Unsere geschichtliche 
Gegenwart steht in der Armut der Vor-läufigkeit. •Ich bin es nicht", spricht sie im 
Munde des Johannes, jenes Inbildes unserer vor-läufigen Existenz, •nach mir kommt 
der, der vor mir war (Joh 1,20 f. 27). Ich gehöre nicht mir selbst. Ich bin die Heimat- 
losigkeit. Ich bin das Niemandsland der noch ausstehenden Ankunft des Geheim- 
nisses meiner Herkunft, der .verlorene Posten'. Nichts habe ich, .reich' und stark zu 
machen; in mir ist alles entborgen, ausgesetzt, prophetisch sich selbst vorweg (jeder 
Prophet ist arm!) in eine ungreifbare Zukunft hinein, um darin die Heimat, das 
gelobte Land meiner Väter zu finden." 

Gar leicht freilich verbirgt sich der Mensch diese Not und Armut seiner geschicht- 
lichen Existenz. Er liebt kaum dieses prophetische Wagnis, die Dürftigkeit der Hoff- 



Armut im Geiste 431 

nung, in der man vor-läufig auf etwas noch Unverfügbares, der machtvollen Selbst- 
behauptung Entzogenes hin lebt und daraus erst den Sinn und die erfüllte Größe 
seiner Herkunft entgegennimmt. •Seine Stunde ist immer da", hat Jesus einmal von 
ihm gesagt (vgl. Joh 7, 6). Für ihn ist Gegenwart das je Gegenwärtige, mächtig Ver- 
fügbare und Zuhandene; und seine Herkunft ist ihm darin anwesend als das allseits 
Geübte und Vertraute, seine Zukunft als das in der Macht solcher Gegenwärtigkeit 
je schon Durchschaute und Geplante. Er ärgert sich an der Armut seiner noch ankünf- 
tigen, jeweils noch angedeuteten, bloß als Sehnsucht und Frage gegenwärtigen 
geschichtlichen Existenz. Und er schließt deshalb die offenen Horizonte seines Han- 
delns und Verstehens von sich selbst her. Den Vor-läufer, den Propheten, aber ver- 
dächtigt er als einen •Feind der Tradition", als einen Götzendiener des schwindenden 
Augenblicks, der unsere Herkunft (denn er hält sich im trügerischen •Reichtum" 
seines Geistes für ihren Bürgen!) an den Tag verrät. Er hat keinen Dank für die 
Armut und das Martyrium der Vor-läufigkeit. Wie gemieden und verkannt sind 
doch meist jene Menschen, in denen prophetisch eine neue unbemächtigte Zukunft 
aufgebrochen ist und in ihnen sich einspielt, gleichsam mühsam buchstabiert! •Hätten 
sie dem bewährten Gesetze gedient", sagt man. In Wahrheit sind aber gerade sie 
dem Gesetz der geschichtlichen Herkunft treu. Gerade in ihnen wird die innere Kon- 
tinuität der Geschichte gewahrt, in ihrer Armut und ihrem Untergang der rote Faden 
der Geschichte geknüpft und so ihre Wahrheit vollbracht. Die kostbaren Geheimnisse 
der Menschheit sind uns eben in jenen erhalten und aus der grauen Verfallenheit 
und blassen Ohnmacht des längst Gewöhnten, scheinbar •Selbstverständlichen" in 
den machtvollen Glanz und unüberhörbaren Zuspruch des Großen und Einmaligen 
erhoben, die sich aus dem •Reichtum" hartnäckig verfestigter und fraglos beruhigter 
Gegenwart in die Armut der Vor-läufigkeit wagen • als Pioniere und Schrittmacher 
der Menschheit, im kleinen und großen, in vielen Gestalten, an den verschiedensten 
Plätzen (als Denker, Forscher, Lehrer, Politiker, Arzt, Schriftsteller, als Priester, 
Missionar usw.). Vorwärtsschreitend ist man dem Geheimnis der Herkunft näher, 
gerät tiefer in es hinein und läßt es radikaler über sich verfügen. 

Der aber, der diese Vor-läufigkeit verleugnet, wird auch die Ursprünge seiner 
Herkunft verraten und verlieren, ja selbst den Zu- und Anspruch seiner jeweiligen 
Gegenwart nicht begreifen (denn erst wenn man ihr je schon voraus ist und in dieser 
Vor-läufigkeit ihre Horizonte sinken, ihre Grenzen sich abzeichnen sieht, kann man 
Gegenwart verstehen: alles geschichtliche Verstehen hat •prophetischen" Charak- 
ter!). Der •Reichtum im Geiste", das selbstsichere Verfügen derer, die das Vermächt- 
nis ihrer Vergangenheit zu einem Instrument ihrer Selbstbehauptung machten, ist 
erkauft um den Preis der Mythologie: sie isolieren sich von der waltenden Macht 
ihres Ursprungs und bringen alles in die tödlich-leere, geheimnislose Übersicht- 
lichkeit und Zuhandenheit geschichtsloser Existenz (die den Menschen zunächst immer 
reifer und reicher, wort-, gedanken-, einfallsreicher, •kultivierter" erscheinen läßt 
als die sparsame Dürftigkeit des echt geschichtlichen Lebens). So etwa verspielte Israel 
im pharisäischen Geiste, der sich seiner Herkunft bemächtigt und sie zur Funktion 
seiner Sicherheit und •Gerechtigkeit" gemacht hatte, gerade die Verheißung seiner 
Väter, sank herab zur Mythologie; und nur in Johannes, dem Vor-läuf er, erschloß 
es sich dem ankünftigen Zuspruch seiner göttlichen Herkunft, in der es von Anbeginn 



432 Johannes B. Metz 

stand (vgl. Eph 1,4). Denn geschichtliche Mensch-Werdung vollbringt sich in der 
Armut der Vor-läufigkeit; dies gilt für den einzelnen und für die Menschheit im 
ganzen. 

Viele andere Gestalten der Armut gibt es in unserem Dasein. Jede echte end- 
gültige Freiheitstat macht arm. Sie ist wie ein Abschied von tausend anderen 
Möglichkeiten menschlichen Lebens, und nur der wird sie vollbringen und nicht in 
ständig neu eröffneten (weil in unendliche Aspekte hinein offenen) unverbindlichen 
Experimenten sein Leben verspielen, der sein Herz einzusetzen vermag • für einen 
Menschen, einen Beruf, eine Auf gäbe, und der diesen Einsatz in schmerzlich-einsamer 
Treue ein Leben lang bestätigt. • Jede Liebe, in der wir uns selbstlos vergessen, 
macht arm. Sie fordert den ganzen Menschen ein, nimmt alle seine Kräfte und Bin- 
dungen in Anspruch (vgl. Mt 22, 37) und bedeutet so einen Schwund an gegenständ- 
licher, außerhalb des Menschen und seiner Liebe liegender Geborgenheit. Deshalb kann 
nur wirklich lieben, wer sich ungeschützt und fraglos, •vergeblich" dahingehen kann. • 
Jede echte menschliche Begegnung geschieht im Geiste der Armut. Denn wir müssen 
uns •klein" machen, uns vergessen können, zurücktreten, damit der andere in seiner 
Einmaligkeit bei uns wirklich ankomme. Wir müssen ihn seinlassen können, ihn 
freigeben in seine Eigenart, die uns oft aufscheucht und zur schmerzlichen Verwand- 
lung ruft. Nur so bereiten wir ihm (und uns) einen echten •Advent". Oft halten wir 
den anderen nieder: wir lassen bei uns nur das ankommen, was durch den Filter 
unseres eigenen, längst vertrauten Daseins hindurchgeht, was •uns liegt"; und so 
kommt zumeist nicht eigentlich der andere bei uns an, das beglückende und rettende 
Geheimnis seines einmaligen Wesens, sondern immer nur wir selbst, und wir zahlen 
den Preis schmerzlich verzehrender Einsamkeit dafür, daß wir die Armut der Begeg- 
nung nicht gewagt haben, daß wir sie bloß zu einer neuen Gelegenheit verzweifelter 
Selbstbehauptung und Selbstanbetung gemacht haben. Was uns dabei bleibt, ist ein 
Schatten unser selbst, das höllische Gespenst jenes Wesens, das die Fülle und den 
Glanz seines Daseins nur findet, wenn es sich demütig dem andern zu öffnen und 
um seinetwillen sich zu •verlieren" wagt (vgl. Mt 11, 39). 

Zuletzt bleibt die unausweichliche Armut des Todes. Auf sie hin gravitieren und 
fliehen alle anderen Gestalten der Armut im Geiste • die entschiedene Einsamkeit 
unseres Selbstseins und die einsame Entschiedenheit unserer Treue, die •Vergeb- 
lichkeit" unserer Liebe usw. •, die schließlich nichts anderes sind als die Präludien, 
die Einspielungen, gleichsam die Stellproben für jene Todessituationen, in der uns die 
Wahrheit unseres Seins unentrinnbar zum Gerichte wird. Im Tode werden wir alle 
gestellt von der großen Armut unseres Menschseins; an ihm vollendet sich der 
Gehorsam zu unserem Wesensgeschick, an ihm gerät er freilich gleichzeitig in seine 
radikalste Krise und höchste Fragwürdigkeit. Denn der Tod enthüllt am schärfsten 
den abweisenden, den •vernichtenden" Charakter unserer Armut: Der Mensch ent- 
gleitet sich selbst, er ist völlig sich selbst genommen; die End-gültigkeit seiner 
Lebenstat, in der Armut der Freiheit gewirkt und so das einzige, das im abgründi- 
gen Tod noch •Boden" schenkt, währenden •Stand" und treuen •Halt", ist ihm völlig 
verhüllt und seiner Verfügung ganz entzogen. Im gehorsamen Erleidnis dieser tief- 
sten Ohnmacht, in der der Mensch nichts mehr hat als die Hingabe selbst, und auch 
diese nur im Erlebnis totaler Entmächtigung, vollbringt sich die •Armut im Geiste", 



Armut im Geiste 433 

deren stumme, namenlose Passion in Jesus ihre selige Deutung fand: •Vater, in 
deine Hände befehle ich meinen Geist" (Lk 23, 46). Die gehorsame Hingabe an das 
eigene, im Tod sich selbst entfallende Wesen wird zur Hingabe an •den Vater", zur 
Vollendung der dreifaltigen Hingabe in Glaube, Hoffnung und Liebe. Indem der 
Mensch sich entschieden auf seine Armut einläßt, läßt er sich, ob er dies ausdrücklich 
weiß oder nicht, auf Gott selbst ein. Die •Armut im Geiste" wird zur Schwelle der 
Gottesbegegnung, zur Eröffnung der Transzendenz. 

In diesem Sinne ist sie wiederum keine beliebige Haltung oder Tugend neben 
andern, sondern die verborgene Ingredienz eines jeden transzendierenden Aktes, 
Wurzelgrund jeder •theologischen Tugend". Denn unsere unendliche Armut, zu der 
wir uns in der •Armut im Geiste" bekennen, ist wie der Schattenriß, wie der dies- 
seitig-welthafte Reflex jenes Glanzes der innergöttlichen Unendlichkeit, in der wir 
• nach Gottes Gnade und Barmherzigkeit • uns selbst in der Fülle unseres Daseins 
finden sollen. Und in allen andrängenden Gestalten dieser Armut, schließlich strah- 
lenartig gebündelt und zentral verknotet in der großen Armut des Todes, tastet Gott 
selbst sich an uns heran. In ihrer Unausweichlichkeit legt sich sein heiliger Wille 
kategorisch für uns aus, dieser göttliche Wille, der ja nicht willkürlich-zusammen- 
hanglos, •unverbindlich" über unserem Dasein schweift, sondern in diesem Dasein 
selbst sich je buchstabiert, es selbst zur Chiffre seines göttlichen Zuspruchs macht. 
So sind die einzelnen Aspekte der Armut unseres Daseins ebenso viele uns von Gott 
zugesprochene und auferlegte Möglichkeiten unserer Mensch-Werdung. Aus ihnen 
redet er uns an, reicht in ihnen uns den Kelch unserer Sendung. Indem wir diesen 
Kelch annehmen und trinken, werden wir gehorsam gegen ihn, lassen wir seinen 
heiligen Willen über uns geschehen. 

Doch keiner von uns trinkt den Becher unseres Daseins bis zur bittersten Neige. 
Keiner ist ganz •gehorsam". Jeder bleibt ein Stück hinter seinem aufgetragenen 
Menschsein zurück, ist im Bekenntnis zur Wahrheit seines Seins, im Werk seiner 
Mensch-Werdung kompromittiert (seit jener Schuld am Morgen der Menschheit). 
Nie holen wir das Bild unseres armen Wesens ganz ein; es klafft in uns ein Riß 
zwischen Idee und Existenz, zwischen dem, woraufhin der Gang unseres Lebens ent- 
worfen ist, und dem, woraufhin wir tatsächlich leben. Immer bleiben wir auch ein 
Schein, der trügt, eine Verheißung, die sich nicht erfüllt: •Stückwerk" und gnädig 
sich selbst verhülltes •Rätsel" (1 Kor 13, 9. 12), unserem eigenen •Selbst" entfrem- 
det, nie ganz eins und vertraut mit dem Abgrund unseres Ich. Unsere Augen ver- 
dunkeln, unser Herz verzittert, ehe es die abgründige Armut des Todes ganz durch- 
litten hat; das Letzte und Schrecklichste an ihr bleibt uns noch einmal gnädig erspart 
und verborgen. Nur halb und in dämmernder Ahnung durchschreiten wir die Ausmaße 
unseres Geschicks, nie loten wir die Tiefe unserer Armut völlig aus. Denn wir sind 
in der Annahme und Übernahme dieser Armut selbst entmächtigt • •konkupiszent", 
wie es mit einem nüchternen Wort in der Theologie heißt. Diese •Konkupiszenz" ist 
die Armseligkeit unserer Armut. Durch sie sind wir so ohnmächtig, daß wir unsere 
eigene Ohnmacht gar nicht zu Ende leiden können. Durch sie sind wir im letzten 
(im Gegensatz zum •integren" Menschensohn, würden die Theologen sagen) noch 
einmal uns selbst verweigert, vor uns selbst geschützt, vor der radikalen Abgründig- 



434 Johannes B. Metz 

keit und Passion unseres Daseins; vor der letzten bitteren Wahrheit unserer Armut. 
O Gnade und •Unschuld", o felix culpa unserer armseligen Armut! 

Diese angestammte Verweigerung verlockt freilich den Menschen ständig dazu, 
daß er ihr auch in seinem freien Selbstverständnis nachgebe und sich in der Tat 
seines Herzens seinem aufgetragenen Menschsein verweigere. Diese freie Selbst- 
verweigerung aber ist die Wurzel aller menschlichen Schuld, und die Versuchung 
dazu die Versuchung des Menschen schlechthin. 

4. Armut der Armut: die Anbetung 

Alle großen Ereignisse unseres Lebens • Freiheit, Begegnung, Liebe, Tod • 
vollbringen sich in der stummen Erschütterung, in der Kenose unseres Geistes. Wie 
wird der Mensch doch leisen Wesens, wenn er in einer großen endgültigen Entschei- 
dung steht! Und verschwiegene Ergriffenheit waltet im Glück einer reifen Begeg- 
nung, stille Demut wächst in den Menschen einer zart-mutigen, unbezwingbaren 
Liebe. Ein numinoser Glanz liegt über dem entfliehenden, schmerzlich-verdunkelnden 
Antlitz eines sterbenden Menschen. An-dächtig wird das Denken, da es sich echten 
Ursprüngen naht: ergriffen sein Begreifen, sparsam-dürftig seine Worte, behutsam- 
verhalten seine Urteile und ehrfürchtig seine Objektivität; hörsam-empf anglich wird 
Philosophie, da sie redlich die radikale Armut der Frag-würdigkeit von allem und 
jedem (auch und gerade ihres eigenen fragenden Geistes selbst!) auf sich nimmt und 

durchsteht. 

Woher stammt diese stumme Ergriffenheit, diese wortlose, gleichsam •leere", 
gestaltlich unerfüllte Frömmigkeit unseres Herzens und unseres Geistes? Woher ihre 
einfältig-innige Sammlung aus der mächtigen, •reichen" Vielfalt leicht-sinniger 
Gedanken und Interessen in die Armut und Dürftigkeit der Wesenserschütterung? 
Es ist, daß in solchen Geschehnissen die •Stunde" (vgl. Joh 2,4) der Wahrheit, der 
Offenbarkeit unseres Seins und Lebens reift: Wir blicken auf den Grund unseres 
Daseins, in jene abgründige Tiefe, die sich in allen großen ungeteilten Einsätzen 
unseres Lebens öffnet; und radikal vor uns selbst gebracht, sind wir • wirklich, 
durch unser Sein, und nicht bloß •in Gedanken" • vor das große Mysterium gebracht, 
das die Wurzeln unseres Daseins berührt, das unseren Geist umgibt und umhält, ehe 
es sich im stummen Schauder der elementaren Frag-würdigkeit unseres Lebens spie- 
gelt, ehe es in der hellen Nacht der offenbaren Armut unseres Wesens ankünftig uns 
erscheint. In solchen •Stunden" ahnen wir, daß wir je schon angesprochen sind, über- 
antwortet und verfügt, bevor wir über uns selbst verfügen und redend und handelnd 
uns unseres Daseins bemächtigen. Dämmernd erfahren wir uns als die •Armen", 
die nicht aus sich selbst leben, die ihr Wesen und ihre Macht, ihre Weite und ihre 
Grenze schöpfen aus den Quellen des unversehrbaren Geheimnisses. 

Im Glauben gewinnt diese stumme Wesenserschütterung, diese fromme Ergriffen- 
heit unseres Daseins ihre Sprache wieder. Im Glauben wird sie zur Anbetung. Die 
Sprache dieser Anbetung aber, das kühne Wort •Gott", das selige Wort •Vater", 
nährt sich aus dem Zu-spruch des erschütternden Geheimnisses selbst, das im Munde 
Jesu spricht: •Niemand kommt zum Vater als durch mich" (Joh 14, 6). Anbetend 
•im Geiste und in der Wahrheit" (Joh 4, 23) redet und handelt deshalb der Mensch 



Armut im Geiste 435 

nicht mehr als der Begreifende und mächtig Verfügende, sondern als der Ergriffene 
und Verfügte, je schon in Anspruch Genommene. Sein Gebet verhindert nicht die 
große Überwältigung des Menschen durch das Geheimnis, macht ihn nicht •stark" 
dagegen, im Gebet wird dieses Geheimnis vielmehr vom ästhetisch schimmernden 
Horizont unserer höchsten menschlichen Empfindungen erst zum umgreifenden An- 
spruch und Anruf; aus seiner anonymen Anwesenheit im verschwiegenen Pathos 
menschlicher Ergriffenheit wird es im Gebet zum •Emmanuel", gewinnt vollends 
Macht über unser ganzes menschliches Dasein, nicht bloß über die verborgene Tiefe 
und transzendentale Weite unseres Geistes (in der es auch dem •Ungläubigen" 
unabweisbar nahe und vertraut ist und von ihm unter vielen Pseudonymen erraten 
und verkündet wird), sondern auch über unsere leibhaftig-gegenständliche Wirk- 
lichkeit: über unsere Gedanken und Vorstellungen, über unser Wort, über unseren 
Blick und unsere Gebärde. Nichts hat der Mensch nun mehr, das nicht dem walten- 
den Zu-spruch des Geheimnisses ent-spräche, nichts, durch das er sich von ihm los- 
-sprechen könnte Denn anbetend gibt der Mensch auch seine eigene Armut noch von 
sich weg, spricht er auch sie noch dem Geheimnis zu. (Dies ist ja der tiefste Sinn 
menschlichen Sprechens, daß der Mensch in ihm sich nicht vom Geheimnis losspreche, 
sondern sich ihm zuspreche, denkend und redend sich nicht aus dem Geheimnis ent- 
ferne, sondern es beschwöre und dadurch wachsend sich ihm verfüge.) Erst das Gebet 
enthüllt so die radikale Tiefe unserer Armut: selbst das Bekenntnis zu ihr geschieht 
als rühmende Anerkenntnis eines anderen. Wir sind so arm, daß auch die Armut 
uns nicht selbst gehört, sondern dem Geheimnis, Gott. Ihn allein rühmend vollbrin- 
gen wir die Armut unserer Armut. Und so werden wir, als was wir von Anbeginn 
entworfen sind: das arme Bekenntnis des Reichtums und der Größe eines anderen, 
Gottes. Das letzte Wort aus dem Munde unserer Armut lautet: •Nicht ich, sondern 
du"! Und erst in der hingebenden Anerkennung dieses •Du" weiß der Mensch sich 
selbst •unendlich gemeint", gleichsam ins ewig kostbare, untauschbare und unersetz- 
bare •Ich" gerufen, das sich ihm in den großen Stunden seines Lebens stumm bezeugt. 
Wo er in der Armut seines anbetenden Geistes vor das Antlitz der göttlichen Frei- 
heit, vor das undurchdringliche, geheimnisvolle •Du" Gottes tritt, da ist der Mensch 
zugleich eingelassen in die Tiefe seines unversehrbaren Selbstseins, seiner persön- 
lichen Würde • da vollendet sich seine Mensch-Werdung. In der rühmenden An- 
betung Gottes ist der Mensch total vor und zu sich selbst gebracht. Denn er ist in 
Wahrheit nichts als der von Gott sich selbst Gegebene. Anbetung ist deshalb der 
höchste Wesensvollzug des Menschen, seine umgreifendste Repräsentation und Ver- 
wirklichung. Alles dahingehend, auch seine Armut, im Gebet die Armut seiner 
Armut wagend, wird er •reich" und groß: •Gerade dadurch, daß ich schwach bin, 
bin ich stark" (2 Kor 12, 10). 




