Die neutestamentlichen Grundlagen der christlichen Mystik

Von Hilda Graef, Oxford

In der Mehrzahl neuerer Publikationen iiber Mystik und Mystiker lassen sich
zwei Hauptrichtungen feststellen. Die meisten nicht-katholischen Schriftsteller — ich
denke beispielsweise an Rudolf Otto, Dean Inge, William James, Evelyn Under-
hill — machen keinen grundlegenden Unterschied zwischen christlicher und nicht-
christlicher Mystik. Im Gegenteil, sie halten dafiir, daf das Grunderlebnis der
Mystiker, Einung oder gar Einheit der Seele mit Gott oder mit dem Absoluten, in
allen Religionen das gleiche ist, dafl nur die Ausdrucksweise, je nach der religitsen
Umgebung des Mystikers, verschieden gefarbt ist. In einer grofien Anzahl katho-
lischer Verdffentlichungen dagegen liegt der Nachdruck auf der modernen mysti-
schen Psychologie wie sie von Theresia von Avila und Johannes vom Kreuz gelehrt
wurde, obgleich neuerdings auch die Vatermystik stidrker in Betracht gezogen wird.
Aloys Mager, in ,Mystik als seelische Wirklichkeit® (Graz 1946), stiitzt sich haupt-
sachlich auf die groflen Spanier; Garrigou-Lagrange und Jacques Maritain auf
Thomas von Aquin und Johannes vom Kreuz, und obgleich alle Geschichten katho-
lischer Spiritualitit mit dem Neuen Testament beginnen, spielt dieses doch in deren
Gesamtaufbau nur eine verhaltnisméfig geringe Rolle.

Trotzdem will es uns scheinen, dafl das Neue Testament selbst nicht nur die
Grundlage aller christlichen Mystik, sondern auch etwas spezifisch Neues bietet, das
christliche Mystik ein fiir allemal von jeder andern Form mystischen Erlebens schei-
det. Dies Neue ist das Euaggelion, die frohe Botschaft selbst, nach der Gott Mensch
geworden ist. Der Glaube, da Gott und Mensch in hypostatischer Union eins gewor-
den sind, stellt hinfort das ganze mystische Erleben des Christen auf eine radikal
andere Basis als das des Nicht-Christen, wie tief und wahrhaftig dieses andere auch
sonst sein mag. Denn in all diesen anderen Erlebnisweisen wird Gott auf des Men-
schen eigenen Wegen gesucht, wihrend es fiir den Christen nur den einen Weg gibt,
der Christus selbst ist: ,Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben; niemand
kommt zum Vater als durch mich® (Joh 14, 6).

Weder asketische Ubungen noch gnostisch-esoterische Lehren fithren ans Ziel der
Gottesbegegnung, sondern einzig die Hingabe an Christus, weil Christus zugleich
Gott und Mensch ist. Das mystische Streben des Nicht-Christen geht auf etwas noch
nicht Vorhandenes: die Einung zwischen Gott und Mensch; das des Christen auf die
Nachahmung einer historisch bereits gegebenen Einung: die unio mystica des Chri-
sten ist eine Art Wiederholung der hypostatischen Union der menschlichen Natur
mit der géttlichen in der zweiten Person der Dreifaltigkeit. Es ist natiirlich eine
mystische, keine identische Wiederholung, da ja der mit Gott vereinte Mystiker die
eigene Person nie aufgibt; nichtsdestoweniger ist es eine — wenigstens bewufit-
seinsmiflig — qualitativ andere Vereinigung mit Gott als die des Nicht-christen,
weil sie an den Gottmenschen selbst gebunden und durch ihn in ihrer Fiille und
Wabhrheit gewihrleistet ist.

Die hypostatische Union in der Menschwerdung ist ganz eigentlich der Prototyp



Die neutestamentlichen Grundlagen der christlichen Mystik 437

der mystischen Vereinigung ebenso wie deren Bedingung; ohne sie gibe es keine
christliche Mystik, und christliche Mystik kann nie von ihr absehen. Darum bleibt
das Neue Testament das Fundament, von dem sich der christliche Mystiker nie 16sen
-darf, wenn er sich nicht auf Irrwegen verlieren will. Gewif}, christliche Mystik ist
von jeher auch anderen Einflissen offen gewesen; man denke nur an den Neuplato-
nismus, und diese Einfliisse haben oft zur Bereicherung mystischen Lebens beigetra-
gen. Dennoch kdnnen sie immer nur Ein-flisse bleiben, die den neutestamentlichen
Hauptstrom zwar erweitern, aber nie umleiten oder gar ersetzen kénnen. Wenn nun
das mystische Leben auf dem Neuen Testament aufruht, so kann man andererseits
aber auch sagen, daf} erst der Mystiker das Euaggelion in seiner Fiille erfafit und
lebt. Denn sowohl das Leben wie die Lehre Jesn sind in ihrer Breite zwar allen
Menschen zuginglich, aber in ihrer Tiefe und radikalen Forderung selbst fiir den
grofiten Mystiker nie voll ausschopfbar. Das ist das Geheimnis des Gottmenschen,
der die Sinder zu sich rief und ihnen die Vollkommenheit des himmlischen Vaters
selbst als letztes Ziel aufzugeben sich nicht scheute.

Nach dem Evangelium des Matthius beginn Christus seine Lehrtitigkeit mit einem
Programm der wahren Umwertung aller Werte, den Seligpreisungen, allen gepre-
digt, aber nur von wenigen ganz nachgelebt. In ihnen wird den Armen im Geiste
das Himmelreich und denen, die reinen Herzen sind, die Schau Gottes versprochen
— gewifl Verheiflungen, die in erster Linie das zukiinftige Leben betreffen, die aber,
wie Thomas von Aquin im Anschlufl an Augustinus ausfiihrt!, als Beginn der ewigen
Seligkeit (inchoatio beatitudinis) doch auch schon der jetzigen Existenz angehéren.
So wird die Schau Gottes nicht als visio beatifica, sondern als visio mystica verstan-
den, und die Lehre Jesu als eine Einfithrung ins mystische Leben. Als solche ist sie
aber etwas ganz anderes als die Initiation 6stlicher Kulte, denn sie griindet weder
auf Geheimlehren noch auf besonderen asketischen Ubungen. Allerdings gibt es auch
in ihr eine Initiation, die Taufe, die Tiir zum Mysterion-sacramentum der Eucha-
ristie; aber beide stehen in engstem Zusammenhang mit der aus dem mosaischen
Dekalog besonders in der Bergpredigt entwickelten Tugendlehre Christi.

Die neutestamentlich-paulinische Auffassung der Taofe kann nur vom mystischen
Standpunkt her verstanden werden. Des Apostels eigene Bekehrung war ja ein
authentisch mystisches Erlebnis, die Taufe dessen notwendige Folge. Auf dem Weg
nach Damaskus, entschlossen, gegen die dortige Christengemeinde vorzugehen,
sieht Paulus plotzlich ein Licht, das ihn blendet — das Paradox vom géttlichen
Licht, das im Dunkel menschlicher Blindheit geschaut wird —, fillt zu Boden, hért
die Worte: ,Saulus, Saulus, was verfolgst du mich?“ und erhalt die Weisung: ,Stehe
auf und gehe in die Stadt: dort wird dir gesagt werden, was du tun sollst“. — Dort,
in Damaskus, unmittelbar nach dem ekstatischen Erlebnis, empfingt er die Taufe
(Apg 9,4~-18). So ist fiir ihn die Taufe der Eingang zum mystischen Leben. Sie
stellt die unmittelbare Beziehung zu Christus her: ,Da ihr in Christus hineingetauft
seid, habt ihr Christus angezogen®, heifit es im Galaterbrief (3, 27). Dieses ,An-
zichen® Christi ist eine mystische Wiederholung der zentralen Ereignisse des Neuen
Bundes, des Todes und der Auferstehung: ,Seid ihr doch durch die Taufe mit ihm
begraben und mit ihm auferwedckt, durch den Glauben an die Macht Gottes, der ihn

1S.Th.Il,1q6%9a2c.



438 Hilda Graef

vom Tode erweckte. Auch euch, die ihr tot wart durch eure Siinden, unbeschnitten
in eurem fleischlichen Wesen, hat Gott mit ihm lebendig gemacht® (Kol 2, 12f).

Mystisches und sakramentales Leben gehen hier ineinander iiber. In der Tat gab
es ja in der Friihkirche keine verbale Unterscheidung zwischen beiden. Abgesehen
von seinem Kontext im ,mystischen® Schriftsinn bedeutete das Wort mystikos in
den ersten fiinf Jahrhunderten, bis zu Pseudo-Dionys, nur sakramental — aber
sakramental in einem etwas andern Sinn, als es heute in der westlichen Theologie
gebraucht wird. Sowohl Taufe wie, besonders, eucharistische Kommunion waren
mystische Vorgange, objektiv-subjektive Ereignisse, die das innere Leben entschei-
dend beeinflufiten. In der Taufe werden Tod und Auferstehung Christi mystisch —
das heiflt ganz real, nicht etwa irgendwie gefithlsmiflig — nachvollzogen; nicht nur
im Sinne des physischen, sondern des geistigen Todes gegeniiber der Siinde und der
geistigen Auferstehung zu einem neuen Leben, in dem die Macht der Siinde gebro-
chen ist.

Trotz dieser Brechung der Siindenmacht durch die mystische Erneunerung in der
Taufe bedarf es aber der Mitwirkung des Menschen, damit dieses neue Leben nicht
nur erhalten, sondern anch zur vollen Entfaltung gebracht werde. Niemand wufite
das besser als Paulus selbst, wenn er den Kolossern schreibt: ,Ertotet euere Glieder,
soweit sie das Irdische wollen ... zieht denn an, wie es Erwiahlten Gottes . .. ziemt,
ein herzliches Erbarmen, Giite, Demut, Sanftmut, Geduld!“ (3, 3 ff).

In paulinischer Sicht sind mystisches Leben, Sakrament und moralisch-asketisches
Bemithen unléslich miteinander verbunden. Das zeigt sich am allerdeutlichsten in
seiner Lehre von der Eucharistie. Die Realitit der sakramental-mystischen Vereini-
gung mit Christus — das sakramentale Brot heifit bei den Vitern artos mystikos
und der Altar trapeza mystike — schliefit notwendigerweise jede moralische Unrein-
heit aus: ,Ihr kénnt nicht den Kelch des Herrn trinken und zugleich den Becher
der Ddmonen® schreibt Paulus an die Korinther (1 Kor 10, 21); denn ,sooft ihr die-
ses Brot esset und den Kelch trinket, verkiindet ihr den Tod des Herrn, bis er kommt*
(ebda. 11, 26). Auch hier wieder, wie in der Taufe, die mystische Identitit mit Chri-
stus im Sakrament, welche die moralische Reinheif voraussetzt.

Dazu kommt noch ein weiteres Element, das die neutestamentliche Mystik von
jeder nicht-christlichen Mystik unterscheidet: die Vereinigung nicht nur mit dem
encharistischen und himmlischen Christus, sondern auch mit und in seinem (mysti-
schen) Leib, der Kirche, gemif dem doppelten Liebesgebot Jesu. In seinen grund-
legenden Ausfithrungen tiber das Leben im Leibe Christi, das alle Eifersucht und
allen Streit der Glieder ausschlieflen sollte (1 Kor 12, 12—27) und iiber die Ver-
bindung dieses Leibes mit Christus, seinem Haupt (bes. Eph 1,22 und 4, 15) stellt
Paulus den Menschen nicht allein, wie die Neuplatoniker, dem grofien Einen gegen-
iiber, sondern verbindet ihn als Glied eines Organismus mit dessen Haupt, und so
mit Gott. Darum setzt neuntestamentliche Mystik immer auch eine irdische Gemein-
schaft voraus, innerhalb deren sie gelebt wird. Selbst die Sdulenheiligen — diese
merkwiirdigen Reprisentanten mystischen Einsamkeitsverlangens — haben sich nie
von der Kirche gelost; im Gegenteil, der Ruf ihrer Heiligkeit pflegte sehr bald eine
Menge christlichen Volks um sie zu versammeln.

Paulus gibt uns nun aber nicht nur die Grundlagen christlicher Mystik in den



Die neutestamentlichen Grundlagen der christlichen Mystik 439

Sakramenten und der kirchlichen Gemeinschaft. Selbst einer der gréfiten, wenn nicht
der grofite Mystiker der Kirche, war er auch mit auflerordentlichen Gaben begnadet.
Diese haben seit jeher das besondere Interesse von Christen wie von Nicht-Christen
erregt; auch in heutiger Zeit werden sie wieder viel diskutiert, und durch Experi-
mente mit allen moglichen Drogen sucht man ekstatisch-visiondre Zustdnde herbei-
zufithren. Nun ist gerade Paulus solchen Zustinden gegeniiber, selbst wenn sie mit
Sicherheit auf eine gottliche Wirkursache zuriickzufithren sind, auflerordentlich vor-
sichtig. Wir hitten nie etwas von des Apostels eigenen mystischen Gnaden erfahren,
wenn nicht seine Korinthergemeinde von Pseudo-Aposteln beunruhigt worden wire,
die sich ihrer visioniren Erlebnisse rihmten und Paulus in den Augen seiner Kon-
vertiten herabsetzten. Erst dann entschliefit sich der Apostel, obgleich offenbar sehr
ungern, ein wenig von diesen Gnaden zu schreiben, obwohl, wie er sogleich hinzu-
fiigt, es ,nicht niitze“ ist.

‘Und so berichtet er in ein paar kurzen Satzen, und iiberdies in der dritten Person,
fast als ob er sich schimte, solche Dinge zu schreiben, dafl er vor vierzehn Jahren
bis an den dritten Himmel entriickt worden sei und unaussprechliche Worte gehort
habe, die man nicht wiedergeben diirfe. Das ist alles; und er fahrt gleich danach
fort: ,Dariiber kénnte ich mich rithmen, doch meiner selbst werde ich mich nicht
rithmen, es sei denn meiner Schwachheiten . . . damit mich niemand hoher einschitze,
als er an mir sieht oder sonst von mir hért* (2 Kor 12, 1—6). In diesen merkwiir-
digen Sitzen distanziert sich der Apostel sozusagen selbst von seinem mystischen
Erleben. Wenn er von seiner Entriickung spricht, wird er zu einer dritten Person
— nur wenn er zu seiner menschlichen Schwiche zuriickkehrt, wird er wieder ,ich“.
Was bedeutet dieser Wechsel? Doch gewifl nichts anderes, als dafl die Gnaden der
Ekstase nicht zu seinem normalen Wesen gchoren, daf der, der sie erfihrt, aufler-
halb seines alltéiglichen Ich in einer andern Sphire existiert, so dafl sie ihm nicht
eigentlich zugerechnet werden durfen, dafl seine Personlichkeit nicht nach ihnen
beurteilt werden kann. Daraus ergibt sich, dafl der Mensch zwar solche Gnaden
annehmen darf und muff, daf er sie aber, abgesehen von ganz auflerordentlichen
Umstinden, wie sie damals im Leben des Apostels vorlagen, nicht bekannt machen,
noch viel weniger sich ihrer rithmen darf. Denn es ist sehr wohl méglich, daf} ihr
Empfinger immer noch alle méglichen menschlichen Schwichen hat; seine Person-
lichkeit nach auflerordentlichen mystischen Erlebnissen zu beurteilen, kénnte zu
grofen TAuschungen fithren. Alle derartigen Erlebnisse, selbst die authentischsten,
sind ja nicht das Zentrum christlichen Lebens: ,Wenn ich Sprachen von Mensch und
von Engeln redete, aber hitte nicht Liebe, so wire ich ein tonendes Erz und eine
klingende Schelle. Wenn ich die Gabe der eingegebenen Rede hitte, alle Geheim-
nisse wiifite und alle hohe Erkenntnis, aber hatte nicht Liebe, so ware ich nichts®
(1 Kor 18, 1£.). So wie der Herr selbst alle Gebote in dem Doppelgebot der Liebe
zusammenfaflte, so stellt auch Paulus diese Liebe iiber alle Wunder und, a fortiori,
iiber alle anflerordentlichen Erkenntnisse und Fahigkeiten. Darum konnte auch ein
Meister Eckhart sagen, dafl er selbst die hochste mystische Schau unterbrechen wiirde,
wenn ein Bettler ihn um einen Teller Suppe bate. Denn das wahre mystische Leben
erfiillt sich in der Liebe, und alle christlichen Mystiker bestitigen, dafl géttliche
Liebe und mystische Erfahrung sich gegenseitig befruchten.



440 Hilda Graef

Wenn diese Liebe cinen gewissen Grad der Vollendung erreicht hat, erfihrt auch
das mystische Leben eine Verdnderung. Die Ekstasen lassen nach, und der Mystiker
errcicht den Zustand, den Paulus mit den Worten beschreibt: , Ich lebe — nein, nicht
mehr ich, sondern Christus lebt in mir“ (Gal 2, 20). Die Vereinigung mit Christus
wird so intensiv und so ununterbrochen, daf sie wirklich zu einem gemeinsamen
Leben wird. Moderne Mystiker nennen das mystische Ehe. Fiir Paulus ist diese
Einung das héchste Ziel des Christenlebens, das in der Taufe, dem mit Christus
Begrabenwerden und mit Thm Auferstehen, begonnen hat und sich innerhalb des
Leibes Christi entfaltet, bis, wie er im Epheserbrief schreibt, ,wir alle zur Einheit
des Glaubens und der Erkenntnis des Sohnes Gottes gelangen, zur vollen Mannes-
reife, zum Vollmaf der Lebenshdhe Christi. Denn wir sollen nicht mehr Unmiindige
sein ... Nein, die Wahrheit sollen wir leben durch Liebe, um in jeder Hinsicht in
ihn, Christus, der das Haupt ist, hineinzuwachsen® (4, 13—15).

Diese kurzen, ungcheuer inhaltreichen Sitze bergen die Fiille christlich-paulini-
scher Mystik: in das Haupt, Christus, hineinzuwachsen, so daff Er in uns und wir in
Thm leben, nicht in irgendeiner sentimentalen, illusorischen Identifizierung, sondern
in der Wahrheit durch Liebe, auf der Hohe des Glaubens und der Erkenntnis des
Sohnes Gottes und in der Gemeinschaft seines Leibes.

Die geheimnisvolle Beziehung von Mystik und Liebe kommt ebenso stark bei
Johannes zum Ausdruck, der sich ja selbst den Jiinger, den Jesus liebte, nennt, und
dessen Evangelium man in ganz besonderem Sinn als das Evangelium der Mystiker
bezeichnen kann. Seine Sicht der Gestalt Jesu betont das christlich-mystische Paradox
par exellence: Wort-Fleisch. Nicht etwa nur Gott-Mensch, sondern Logos, Prinzip
héchsten geistigen Tuns, und Fleisch, Prinzip natiirlich-irdischen Lebens. Man kann

. wohl ohne Einschrankung sagen, daf alle auferchristliche Mystik sich bemiiht, die
Begrenzung leiblicher Existenz zu sprengen, reiner Geist zu werden oder sich in ein
vages All oder ein unbegreifliches Nirvana aufzuldsen. Selbst christliche Mystiker
sprechen zuweilen, als sei der Leib ein Gefangnis, aus dem sie sich befreien miiftten,
und insoweit sie das wirklich meinen, erschiittern sie das Gleichgewicht christlicher
Lehre und Existenz. Meistens wird man derartige Auflerungen aber wohl nur im
Sinne des ,irdisch-fleischlich, unter die Macht der Stinde verkauft® (Rom 7, 14) des
Paulus zu verstehen brauchen, nicht als eigentliche Leib-Feindlichkeit. Christliche
Mystik mufl notwendig die Giite des Leibes, des Fleisches als solchen anerkennen,
denn wenn das Fleisch an sich siindig wire, hétte der géttliche Logos ja nie ,sarx*
werden konnen. Es ist bezeichnend, dafl die grofien Hiresien der ersten christlichen
Jahrhunderte, Doketismus und Gnostik, gerade an dieser Lehre Anstoff nahmen und
Christus entweder nur einen Scheinleib zusprachen oder ihn als Aeon dem Demiur-
gen, dem Schopfer der Materie, feindlich gegeniiberstellten. Wahrscheinlich ist die
johanneische Betonung des Fleisches Christi eine Kampfansage an frithe gnostische
Einflisse, die sich schon zur Zeit der Abfassung des Vierten Evangeliums bemerkbar
machten. Diese Betonung ist nicht nur charakteristisch fiir den Prolog, sondern auch
ganz besonders fiir das cucharistische sechste Kapitel: , Wahrlich, wahrlich, ich sage
euch, wenn ihr das Fleisch des Menschensohnes nicht esset und sein Blut nicht trinket,
5o habt ihr das Leben nicht in euch” €6, 53), eine in dieser Form so beinahe brutal
klingende Aussage, dafl danach viele von den Jingern Jesus verliefen. Denselben



Die neutestamentlichen Grundlagen der christlichen Mystik 441

Nachdruck auf das wirkliche ,Fleisch“ Jesu legt der Evangelist in seiner Darstellung
der Passion. Aus Jesu Seite flielen Blut und Wasser — ein blofer Scheinleib wiirde
nicht bluten; und bei der Auferstehung: Thomas soll wirklich seine Finger in die
Nigelmale legen. Gott hat wirklich menschliches Fleisch angenommen — wie kénnte
da das Fleisch an sich siindig sein?

Aber, und das ist die Kehrseite dieser Betonung des Fleisches Christi, der es
annahm war auch wirklicher Gott: ,Ich und der Vater sind eins“ (Joh 10, 30), und,
noch stirker: ,Ehe Abraham ward, bin ich* (8, 58) — das heilige, unaussprechliche
Tetragramm: Jahweh, ,ich bin®, der Name Gottes selbst, Worte, um derentwillen
die Juden Jesus sogleich steinigen wollten, denn sie bezeugten unwidersprechlich,
daB Er seine eigene Gottgleichheit lehrte. Weil nun Gott selbst Mensch geworden .
ist, ist den Menschen ein neuer Weg zu Gott gedffnet. ,Ich will den Vater bitten,
und er wird euch einen andern Helfer geben, daf er auf ewig bei euch sei: den Geist
der Wahrheit . . . er bleibt bei euch und wird in ench sein. . .. ich komme zu euch . ..
an jenem Tage werdet ihr erkennen, dafl ich in meinem Vater und ihr in mir und ich
in euch . .. und wer mich liebt, wird von meinem Vater geliebt werden, und auch ich
werde ihn lieben . . . zu diesem werden wir kommen und Wohnung bei ihm nehmen®
(14, 15—23). Wihrend die Mystik des Paulus fast rein christozentrisch ist, tritt bei
Johannes die Vereinigung mit den drei gottlichen Personen hinzu. Beides sind
authentische Formen christlich-mystischen Lebens, wie sie sich auch spiter differen-
ziert haben; man denke beispielsweise an die Christusmystik eines Bernhard von
Clairvaux und die Trinitdtsmystik des Johannes vom Kreuz.

Das vierte Evangelium spricht vom Parakleten, dem Heiligen Geist der Wahr-
heit, den Christus senden will und der bei und in den Aposteln bleiben wird, sie zu
lehren und vorzubereiten auf das Kommen des Vaters und des Sohnes in gegen-
seitiger Liebe. Wie bei Paulus, liegt auch bei Johannes der Ton auf Liebe und
Wabhrheit als Vorbereitung wie als Vollendung der Einung des Menschen mit Gott.
Die Liebe driickt sich im Halten der Gebote Christi aus (14, 15), die Wahrheit in der
Annahme seiner Lehre (14, 26); beide zusammen fiithren zur Einwohnung der Drei- -
faltigkeit im Menschen, die durch die Inkarnation méglich geworden ist. Denn Chri-
stus ist der Weinstock, dessen Zweige die Christen sind. ,Wie der Zweig nicht
Frucht bringen kann aus eigener Kraft, er bleibe denn im Weinstock, so auch ihr
nicht, wenn ihr nicht in mir bleibt ... Wer in mir bleibt und in dem ich bleibe, der
trigt viele Frucht. Denn getrennt von mir kénnt ihr nichts tun® (15, 4 £.). Wie fir
Paulus, so auch fiir Johannes ist die Vereinigung mit Christus ein zentrales An-
liegen; ohne sie ist ein inneres Leben iiberhaupt nicht méglich. Aber dariiber hinaus
fiihrt bei Johannes die Vereinigung mit Christus zur Einwohnung des Vaters, zusam-
men mit dem Heiligen Geist. Diese unio mystica vollzieht sich, wie bei Paulus, im
Schof} der Kirche, wie aus dem sogenannten Hohepriesterlichen Gebet klar hervor-
geht.

»Nicht fiir sie allein (die Apostel) bitte ich, sondern auch fir jene, die durch ihr
Wort an mich glauben: daf alle eins seien, wie Du, Vater in mir, und ich in Dir; dafl
auch sie in uns eins seien . . . damit die Liebe, mit der Du mich geliebt hast, in ihnen
sei und ich in thnen® (17, 20—26). Die dreifaltige Gottheit wohnt nicht nur im Ein-
zelnen, in Liebe und Wahrheit mit ihm vereint, sondern sie eint auch alle, die an



442 Karl Wennemer

Christus glauben, in einer Vereinigung, deren Vorbild die gottliche Drei-Einheit
selbst ist. Die mystische Vereinigung des Einzelnen mit seinem Gott ist nur die eine
Seite des inneren Lebens; die andere ist die Vereinigung aller Christen unter-
einander in Gott, in der der Mystiker noch viel intensiver lebt als seine Mitchristen.

So ist, nach der Lehre des Neuen Testaments, christliche Mystik eingebettet in
die Kirche, mit ihren Sakramenten, ihrem doppelten Liebesgebot, ihren Dogmen
von Gott und der Menschwerdung. Darum hat sie auch nichts Esoterisches; es gibt in
ibr keine nur den Eingeweihten zugingliche Gnostik; dieselben Gebote gelten fiir
den begnadeten Kontemplativen wie fiir den eben bekehrten Siinder. Darum fithrt
der Weg zur unio mystica nach christlicher Lehre auch nicht iiber besondere Ubun-
gen — obgleich er individuelle Askese verlangt —, sondern tiber Sakrament und
Gebot, und sein Ziel ist kein vages Aufgehen im All, sondern wirklich Ver-einigung
in Christus, dem hypostatisch geeinten Gottessohn, mit dem dreieinigen Gott.

Unsere Einheit in Christus

Von Karl Wennemer SJ, Frankfurt/Main

»Alle, die ihr auf Christus getaufl wurdet, habt Christus angezogen. Da ist
nicht (mehr) Jude und nicht Grieche . . . Alle seid ihr einer in Christus Jesus“
(Gal 8,27—29).

Als der hl. Paulus auf dem Weg nach Damaskus von der Herrlichkeit und Macht
des Herrn umstrahlt und zu Boden geworfen wurde, horte er die Stimme: ,Saul,
Saul, was verfolgst du mich?“ (Apg 9, 4). Bestiirzt und erschrocken bricht Saul in
den Ruf aus: ,Wer bist du Herr?“ Die Stimme antwortet: ,Ich bin Jesus, den du
verfolgst“! (Apg 9, 5). Saul war ein Verfolger der jungen Kirche. Der Herr aber
fragt nicht: ,Was verfolgst du meine Kirche?“, sondern: ,Was verfolgst du mich?“
Er identifiziert sich also mit seiner Kirche. Wenn wir nur dies eine Zeugnis hitten,
wiren wir wohl geneigt, die Gleichung Christus — Kirche, die anscheinend in dem
Jesuswort liegt, nicht so ernst zu nehmen und sie in einem ganz uneigentlichen Sinn
zu verstehen; etwa dafl Jesus habe zum Ausdruck bringen wollen, der Haf} der jiidi-
schen Verfolger richte sich letzilich gegen seine eigene Person, oder er sehe die Ver-
folgung seiner getreuen Glaubigen als Verfolgung seiner eigenen Person an. Im
Licht der Briefe aber, die der bekehrte Saul an die von ihm gegriindeten Gemeinden
richtete, erkennen wir, dal hinter dem Jesus-Wort ein tiefes Geheimnis der christ-
lichen Existenz sich verbirgt, ein Geheimnis, das vielleicht schon damals dem Saul
bei der gnadenvollen Begegnung mit dem auferstandenen Herrn aufgeddmmert
ist.

Um dies Geheimnis genauer zu ergriinden, gehen wir zunichst davon aus, dafl in
den Paulus-Briefen die Christen (d. h. alle, die sich durch den Glauben und die
Taufe zu Christus bekannt haben) als eine wahre Gemeinschaft, als eine wirkliche
Einheit erscheinen. Sie sind die ,Kirche* (¢xxAnoia), d. h. die von Gott aus der Welt





