
Die neutestamentlichen Grundlagen der christlichen Mystik 

Von Hilda Graef, Oxford 

In der Mehrzahl neuerer Publikationen über Mystik und Mystiker lassen sich 
zwei Hauptrichtungen feststellen. Die meisten nicht-katholischen Schriftsteller • ich 
denke beispielsweise an Rudolf Otto, Dean Inge, William James, Evelyn Under- 
hill • machen keinen grundlegenden Unterschied zwischen christlicher und nicht- 
christlicher Mystik. Im Gegenteil, sie halten dafür, daß das Grunderlebnis der 
Mystiker, Einung oder gar Einheit der Seele mit Gott oder mit dem Absoluten, in 
allen Religionen das gleiche ist, daß nur die Ausdrucksweise, je nach der religiösen 
Umgebung des Mystikers, verschieden gefärbt ist. In einer großen Anzahl katho- 
lischer Veröffentlichungen dagegen liegt der Nachdruck auf der modernen mysti- 
schen Psychologie wie sie von Theresia von Avila und Johannes vom Kreuz gelehrt 
wurde, obgleich neuerdings auch die Vätermystik stärker in Betracht gezogen wird. 
Aloys Mager, in •Mystik als seelische Wirklichkeit" (Graz 1946), stützt sich haupt- 
sächlich auf die großen Spanier; Garrigou-Lagrange und Jacques Maritain auf 
Thomas von Aquin und Johannes vom Kreuz, und obgleich alle Geschichten katho- 
lischer Spiritualität mit dem Neuen Testament beginnen, spielt dieses doch in deren 
Gesamtaufbau nur eine verhältnismäßig geringe Rolle. 

Trotzdem will es uns scheinen, daß das Neue Testament selbst nicht nur die 
Grundlage aller christlichen Mystik, sondern auch etwas spezifisch Neues bietet, das 
christliche Mystik ein für allemal von jeder andern Form mystischen Erlebens schei- 
det. Dies Neue ist das Euaggelion, die frohe Botschaft selbst, nach der Gott Mensch 
geworden ist. Der Glaube, daß Gott und Mensch in hypostatischer Union eins gewor- 
den sind, stellt hinfort das ganze mystische Erleben des Christen auf eine radikal 
andere Basis als das des Nicht-Christen, wie tief und wahrhaftig dieses andere auch 
sonst sein mag. Denn in all diesen anderen Erlebnisweisen wird Gott auf des Men- 
schen eigenen Wegen gesucht, während es für den Christen nur den einen Weg gibt, 
der Christus selbst ist: •Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben; niemand 
kommt zum Vater als durch mich" (Joh 14, 6). 

Weder asketische Übungen noch gnostisch-esoterische Lehren führen ans Ziel der 
Gottesbegegnung, sondern einzig die Hingabe an Christus, weil Christus zugleich 
Gott und Mensch ist. Das mystische Streben des Nicht-Christen geht auf etwas noch 
nicht Vorhandenes: die Einung zwischen Gott und Mensch; das des Christen auf die 
Nachahmung einer historisch bereits gegebenen Einung: die unio mystica des Chri- 
sten ist eine Art Wiederholung der hypostatischen Union der menschlichen Natur 
mit der göttlichen in der zweiten Person der Dreifaltigkeit. Es ist natürlich eine 
mystische, keine identische Wiederholung, da ja der mit Gott vereinte Mystiker die 
eigene Person nie aufgibt; nichtsdestoweniger ist es eine • wenigstens bewußt- 
seinsmäßig • qualitativ andere Vereinigung mit Gott als die des Nicht-christen, 
weil sie an den Gottmenschen selbst gebunden und durch ihn in ihrer Fülle und 
Wahrheit gewährleistet ist. 

Die hypostatische Union in der Menschwerdung ist ganz eigentlich der Prototyp 



Die neutestamentlichen Grundlagen der christlichen Mystik 437 

der mystischen Vereinigung ebenso wie deren Bedingung; ohne sie gäbe es keine 
christliche Mystik, und christliche Mystik kann nie von ihr absehen. Darum bleibt 
das Neue Testament das Fundament, von dem sich der christliche Mystiker nie lösen 
darf, wenn er sich nicht auf Irrwegen verlieren will. Gewiß, christliche Mystik ist 
von jeher auch anderen Einflüssen offen gewesen; man denke nur an den Neuplato- 
nismus, und diese Einflüsse haben oft zur Bereicherung mystischen Lebens beigetra- 
gen. Dennoch können sie immer nur Ein-fiüsse bleiben, die den neutestamentlichen 
Hauptstrom zwar erweitern, aber nie umleiten oder gar ersetzen können. Wenn nun 
das mystische Leben auf dem Neuen Testament aufruht, so kann man andererseits 
aber auch sagen, daß erst der Mystiker das Euaggelion in seiner Fülle erfaßt und 
lebt. Denn sowohl das Leben wie die Lehre Jesu sind in ihrer Breite zwar allen 
Menschen zugänglich, aber in ihrer Tiefe und radikalen Forderung selbst für den 
größten Mystiker nie voll ausschöpfbar. Das ist das Geheimnis des Gottmenschen, 
der die Sünder zu sich rief und ihnen die Vollkommenheit des himmlischen Vaters 
selbst als letztes Ziel aufzugeben sich nicht scheute. 

Nach dem Evangelium des Matthäus beginn Christus seine Lehrtätigkeit mit einem 
Programm der wahren Umwertung aller Werte, den Seligpreisungen, allen gepre- 
digt, aber nur von wenigen ganz nachgelebt. In ihnen wird den Armen im Geiste 
das Himmelreich und denen, die reinen Herzen sind, die Schau Gottes versprochen 
• gewiß Verheißungen, die in erster Linie das zukünftige Leben betreffen, die aber, 
wie Thomas von Aquin im Anschluß an Augustinus ausführt1, als Beginn der ewigen 
Seligkeit (inchoatio beatitudinis) doch auch schon der jetzigen Existenz angehören. 
So wird die Schau Gottes nicht als visio beatifica, sondern als visio mystica verstan- 
den, und die Lehre Jesu als eine Einführung ins mystische Leben. Als solche ist sie 
aber etwas ganz anderes als die Initiation östlicher Kulte, denn sie gründet weder 
auf Geheimlehren noch auf besonderen asketischen Übungen. Allerdings gibt es auch 
in ihr eine Initiation, die Taufe, die Tür zum Mysterion-sacramentum der Eucha- 
ristie; aber beide stehen in engstem Zusammenhang mit der aus dem mosaischen 
Dekalog besonders in der Bergpredigt entwickelten Tugendlehre Christi. 

Die neutestamentlidi-pauliniscke Auffassung der Taufe kann nur vom mystischen 
Standpunkt her verstanden werden. Des Apostels eigene Bekehrung war ja ein 
authentisch mystisches Erlebnis, die Taufe dessen notwendige Folge. Auf dem Weg 
nach Damaskus, entschlossen, gegen die dortige Christengemeinde vorzugehen, 
sieht Paulus plötzlich ein Licht, das ihn blendet • das Paradox vom göttlichen 
Licht, das im Dunkel menschlicher Blindheit geschaut wird •, fällt zu Boden, hört 
die Worte: •Saulus, Saulus, was verfolgst du mich?" und erhält die Weisung: •Stehe 
auf und gehe in die Stadt: dort wird dir gesagt werden, was du tun sollst". • Dort, 
in Damaskus, unmittelbar nach dem ekstatischen Erlebnis, empfängt er die Taufe 
(Apg 9,4•18). So ist für ihn die Taufe der Eingang zum mystischen Leben. Sie 
stellt die unmittelbare Beziehung zu Christus her: •Da ihr in Christus hineingetauft 
seid, habt ihr Christus angezogen", heißt es im Galaterbrief (3, 27). Dieses •An- 
ziehen" Christi ist eine mystische Wiederholung der zentralen Ereignisse des Neuen 
Bundes, des Todes und der Auferstehung: •Seid ihr doch durch die Taufe mit ihm 
begraben und mit ihm auferweckt, durch den Glauben an die Macht Gottes, der ihn 

1 S. Th. II, 1 q 69 a 2 c. 



438 Hilda Graef 

vom Tode erweckte. Auch euch, die ihr tot wart durch eure Sünden, unbeschnitten 
in eurem fleischlichen Wesen, hat Gott mit ihm lebendig gemacht" (Kol 2, 12 f). 

Mystisches und sakramentales Leben gehen hier ineinander über. In der Tat gab 
es ja in der Frühkirche keine verbale Unterscheidung zwischen beiden. Abgesehen 
von seinem Kontext im •mystischen" Schriftsinn bedeutete das Wort mystikos in 
den ersten fünf Jahrhunderten, bis zu Pseudo-Dionys, nur sakramental • aber 
sakramental in einem etwas andern Sinn, als es heute in der westlichen Theologie 
gebraucht wird. Sowohl Taufe wie, besonders, eucharistische Kommunion waren 
mystische Vorgänge, objektiv-subjektive Ereignisse, die das innere Leben entschei- 
dend beeinflußten. In der Taufe werden Tod und Auferstehung Christi mystisch • 
das heißt ganz real, nicht etwa irgendwie gefühlsmäßig • nachvollzogen; nicht nur 
im Sinne des physischen, sondern des geistigen Todes gegenüber der Sünde und der 
geistigen Auferstehung zu einem neuen Leben, in dem die Macht der Sünde gebro- 
chen ist. 

Trotz dieser Brechung der Sündenmacht durch die mystische Erneuerung in der 
Taufe bedarf es aber der Mitwirkung des Menschen, damit dieses neue Leben nicht 
nur erhalten, sondern auch zur vollen Entfaltung gebracht werde. Niemand wußte 
das besser als Paulus selbst, wenn er den Kolossern schreibt: •Ertötet euere Glieder, 
soweit sie das Irdische wollen ... zieht denn an, wie es Erwählten Gottes ... ziemt, 
ein herzliches Erbarmen, Güte, Demut, Sanftmut, Geduld!" (3, 3 ff). 

In paulinischer Sicht sind mystisches Leben, Sakrament und moralisch-asketisches 
Bemühen unlöslich miteinander verbunden. Das zeigt sich am allerdeutlichsten in 
seiner Lehre von der Eucharistie. Die Realität der sakramental-mystischen Vereini- 
gung mit Christus • das sakramentale Brot heißt bei den Vätern artos mystikos 
und der Altar trapeza mystike • schließt notwendigerweise jede moralische Unrein- 
heit aus: •Ihr könnt nicht den Kelch des Herrn trinken und zugleich den Becher 
der Dämonen" schreibt Paulus an die Korinther (1 Kor 10, 21); denn •sooft ihr die- 
ses Brot esset und den Kelch trinket, verkündet ihr den Tod des Herrn, bis er kommt" 
(ebda. 11, 26). Auch hier wieder, wie in der Taufe, die mystische Identität mit Chri- 
stus im Sakrament, welche die moralische Reinheit voraussetzt. 

Dazu kommt noch ein weiteres Element, das die neutestamentliche Mystik von 
jeder nicht-christlichen Mystik unterscheidet: die Vereinigung nicht nur mit dem 
eucharistischen und himmlischen Christus, sondern auch mit und in seinem (mysti- 
schen) Leib, der Kirche, gemäß dem doppelten Liebesgebot Jesu. In seinen grund- 
legenden Ausführungen über das Leben im Leibe Christi, das alle Eifersucht und 
allen Streit der Glieder ausschließen sollte (1 Kor 12,12•27) und über die Ver- 
bindung dieses Leibes mit Christus, seinem Haupt (bes. Eph 1, 22 und 4,15) stellt 
Paulus den Menschen nicht allein, wie die Neuplatoniker, dem großen Einen gegen- 
über, sondern verbindet ihn als Glied eines Organismus mit dessen Haupt, und so 
mit Gott. Darum setzt neutestamentliche Mystik immer auch eine irdische Gemein- 
schaft voraus, innerhalb deren sie gelebt wird. Selbst die Säulenheiligen • diese 
merkwürdigen Repräsentanten mystischen Einsamkeitsverlangens • haben sich nie 
von der Kirche gelöst; im Gegenteil, der Ruf ihrer Heiligkeit pflegte sehr bald eine 
Menge christlichen Volks um sie zu versammeln. 

Paulus gibt uns nun aber nicht nur die Grundlagen christlicher Mystik in den 



Die neutestamentlidien Grundlagen der christlichen Mystik 439 

Sakramenten und der kirchlichen Gemeinschaft. Selbst einer der größten, wenn nicht 
der größte Mystiker der Kirche, war er auch mit außerordentlichen Gaben begnadet. 
Diese haben seit jeher das besondere Interesse von Christen wie von Nicht-Christen 
erregt; auch in heutiger Zeit werden sie wieder viel diskutiert, und durch Experi- 
mente mit allen möglichen Drogen sucht man ekstatisch-visionäre Zustände herbei- 
zuführen. Nun ist gerade Paulus solchen Zuständen gegenüber, selbst wenn sie mit 
Sicherheit auf eine göttliche Wirkursache zurückzuführen sind, außerordentlich vor- 
sichtig. Wir hätten nie etwas von des Apostels eigenen mystischen Gnaden erfahren, 
wenn nicht seine Korinthergemeinde von Pseudo-Aposteln beunruhigt worden wäre, 
die sich ihrer visionären Erlebnisse rühmten und Paulus in den Augen seiner Kon- 
vertiten herabsetzten. Erst dann entschließt sich der Apostel, obgleich offenbar sehr 
ungern, ein wenig von diesen Gnaden zu schreiben, obwohl, wie er sogleich hinzu- 
fügt, es •nicht nütze" ist. 

Und so berichtet er in ein paar kurzen Sätzen, und überdies in der dritten Person, 
fast als ob er sich schämte, solche Dinge zu schreiben, daß er vor vierzehn Jahren 
bis an den dritten Himmel entrückt worden sei und unaussprechliche Worte gehört 
habe, die man nicht wiedergeben dürfe. Das ist alles; und er fährt gleich danach 
fort: •Darüber könnte ich mich rühmen, doch meiner selbst werde ich mich nicht 
rühmen, es sei denn meiner Schwachheiten ... damit mich niemand höher einschätze, 
als er an mir sieht oder sonst von mir hört" (2 Kor 12, 1•6). In diesen merkwür- 
digen Sätzen distanziert sich der Apostel sozusagen selbst von seinem mystischen 
Erleben. Wenn er von seiner Entrückung spricht, wird er zu einer dritten Person 
• nur wenn er zu seiner menschlichen Schwäche zurückkehrt, wird er wieder •ich". 
Was bedeutet dieser Wechsel? Doch gewiß nichts anderes, als daß die Gnaden der 
Ekstase nicht zu seinem normalen Wesen gehören, daß der, der sie erfährt, außer- 
halb seines alltäglichen Ich in einer andern Sphäre existiert, so daß sie ihm nicht 
eigentlich zugerechnet werden dürfen, daß seine Persönlichkeit nicht nach ihnen 
beurteilt werden kann. Daraus ergibt sich, daß der Mensch zwar solche Gnaden 
annehmen darf und muß, daß er sie aber, abgesehen von ganz außerordentlichen 
Umständen, wie sie damals im Leben des Apostels vorlagen, nicht bekannt machen, 
noch viel weniger sich ihrer rühmen darf. Denn es ist sehr wohl möglich, daß ihr 
Empfänger immer noch alle möglichen menschlichen Schwächen hat; seine Persön- 
lichkeit nach außerordentlichen mystischen Erlebnissen zu beurteilen, könnte zu 
großen Täuschungen führen. Alle derartigen Erlebnisse, selbst die authentischsten, 
sind ja nicht das Zentrum christlichen Lebens: •Wenn ich Sprachen von Mensch und 
von Engeln redete, aber hätte nicht Liebe, so wäre ich ein tönendes Erz und eine 
klingende Schelle. Wenn ich die Gabe der eingegebenen Rede hätte, alle Geheim- 
nisse wüßte und alle hohe Erkenntnis, aber hätte nicht Liebe, so wäre ich nichts" 
(1 Kor 13, 1 ff.). So wie der Herr selbst alle Gebote in dem Doppelgebot der Liebe 
zusammenfaßte, so stellt auch Paulus diese Liebe über alle Wunder und, a fortiori, 
über alle außerordentlichen Erkenntnisse und Fähigkeiten. Darum konnte auch ein 
Meister Eckhart sagen, daß er selbst die höchste mystische Schau unterbrechen würde, 
wenn ein Bettler ihn um einen Teller Suppe bäte. Denn das wahre mystische Leben 
erfüllt sich in der Liebe, und alle christlichen Mystiker bestätigen, daß göttliche 
Liebe und mystische Erfahrung sich gegenseitig befruchten. 



440 Hilda Graef 

Wenn diese Liebe einen gewissen Grad der Vollendung erreicht hat, erfährt auch 
das mystische Leben eine Veränderung. Die Ekstasen lassen nach, und der Mystiker 
erreicht den Zustand, den Paulus mit den Worten beschreibt: •Ich lebe • nein, nicht 
mehr ich, sondern Christus lebt in mir" (Gal 2, 20). Die Vereinigung mit Christus 
wird so intensiv und so ununterbrochen, daß sie wirklich zu einem gemeinsamen 
Leben wird. Moderne Mystiker nennen das mystische Ehe. Für Paulus ist diese 
Einung das höchste Ziel des Christenlebens, das in der Taufe, dem mit Christus 
Begrabenwerden und mit Ihm Auferstehen, begonnen hat und sich innerhalb des 
Leibes Christi entfaltet, bis, wie er im Epheserbrief schreibt, •wir alle zur Einheit 
des Glaubens und der Erkenntnis des Sohnes Gottes gelangen, zur vollen Mannes- 
reife, zum Vollmaß der Lebenshöhe Christi. Denn wir sollen nicht mehr Unmündige 
sein... Nein, die Wahrheit sollen wir leben durch Liebe, um in jeder Hinsicht in 
ihn, Christus, der das Haupt ist, hineinzuwachsen" (4, 13•15). 

Diese kurzen, ungeheuer inhaltreichen Sätze bergen die Fülle christlich-paulini- 
scher Mystik: in das Haupt, Christus, hineinzuwachsen, so daß Er in uns und wir in 
Ihm leben, nicht in irgendeiner sentimentalen, illusorischen Identifizierung, sondern 
in der Wahrheit durch Liebe, auf der Höhe des Glaubens und der Erkenntnis des 
Sohnes Gottes und in der Gemeinschaft seines Leibes. 

Die geheimnisvolle Beziehung von Mystik und Liebe kommt ebenso stark bei 
Johannes zum Ausdruck, der sich ja selbst den Jünger, den Jesus liebte, nennt, und 
dessen Evangelium man in ganz besonderem Sinn als das Evangelium der Mystiker 
bezeichnen kann. Seine Sicht der Gestalt Jesu betont das christlich-mystische Paradox 
par exellence: Wort-Fleisch. Nicht etwa nur Gott-Mensch, sondern Logos, Prinzip 
höchsten geistigen Tuns, und Fleisch, Prinzip natürlich-irdischen Lebens. Man kann 
wohl ohne Einschränkung sagen, daß alle außerchristliche Mystik sich bemüht, die 
Begrenzung leiblicher Existenz zu sprengen, reiner Geist zu werden oder sich in ein 
vages All oder ein unbegreifliches Nirvana aufzulösen. Selbst christliche Mystiker 
sprechen zuweilen, als sei der Leib ein Gefängnis, aus dem sie sich befreien müßten, 
und insoweit sie das wirklich meinen, erschüttern sie das Gleichgewicht christlicher 
Lehre und Existenz. Meistens wird man derartige Äußerungen aber wohl nur im 
Sinne des •irdisch-fleischlich, unter die Macht der Sünde verkauft" (Rom 7, 14) des 
Paulus zu verstehen brauchen, nicht als eigentliche Leib-Feindlichkeit. Christliche 
Mystik muß notwendig die Güte des Leibes, des Fleisches als solchen anerkennen, 
denn wenn das Fleisch an sich sündig wäre, hätte der göttliche Logos ja nie •sarx" 
werden können. Es ist bezeichnend, daß die großen Häresien der ersten christlichen 
Jahrhunderte, Doketismus und Gnostik, gerade an dieser Lehre Anstoß nahmen und 
Christus entweder nur einen Scheinleib zusprachen oder ihn als Aeon dem Demiur- 
gen, dem Schöpfer der Materie, feindlich gegenüberstellten. Wahrscheinlich ist die 
johanneische Betonung des Fleisches Christi eine Kampfansage an frühe gnostische 
Einflüsse, die sich schon zur Zeit der Abfassung des Vierten Evangeliums bemerkbar 
machten. Diese Betonung ist nicht nur charakteristisch für den Prolog, sondern auch 
ganz besonders für das eucharistische sechste Kapitel: •Wahrlich, wahrlich, ich sage 
euch, wenn ihr das Fleisch des Menschensohnes nicht esset und sein Blut nicht trinket, 
so habt ihr das Leben nicht in euch" {6, 53), eine in dieser Form so beinahe brutal 
klingende Aussage, daß danach viele von den Jüngern Jesus verließen. Denselben 



Die neutestamentlichen Grundlagen der christlichen Mystik 441 

Nachdruck auf das wirkliche •Fleisch" Jesu legt der Evangelist in seiner Darstellung 
der Passion. Aus Jesu Seite fließen Blut und Wasser • ein bloßer Scheinleib würde 
nicht bluten; und bei der Auferstehung: Thomas soll wirklich seine Finger in die 
Nägelmale legen. Gott hat wirklich menschliches Fleisch angenommen • wie könnte 
da das Fleisch an sich sündig sein? 

Aber, und das ist die Kehrseite dieser Betonung des Fleisches Christi, der es 
annahm war auch wirklicher Gott: •Ich und der Vater sind eins" (Joh 10, 30), und, 
noch stärker: •Ehe Abraham ward, bin ich" (8, 58) • das heilige, unaussprechliche 
Tetragramm: Jahweh, •ich bin", der Name Gottes selbst, Worte, um derentwillen 
die Juden Jesus sogleich steinigen wollten, denn sie bezeugten unwidersprechlich, 
daß Er seine eigene Gottgleichheit lehrte. Weil nun Gott selbst Mensch geworden 
ist, ist den Menschen ein neuer Weg zu Gott geöffnet. •Ich will den Vater bitten, 
und er wird euch einen andern Helfer geben, daß er auf ewig bei euch sei: den Geist 
der Wahrheit... er bleibt bei euch und wird in euch sein. ... ich komme zu euch ... 
an jenem Tage werdet ihr erkennen, daß ich in meinem Vater und ihr in mir und ich 
in euch ... und wer mich liebt, wird von meinem Vater geliebt werden, und auch ich 
werde ihn lieben ... zu diesem werden wir kommen und Wohnung bei ihm nehmen" 
(14, 15•23). Während die Mystik des Paulus fast rein christozentrisch ist, tritt bei 
Johannes die Vereinigung mit den drei göttlichen Personen hinzu. Beides sind 
authentische Formen christlich-mystischen Lebens, wie sie sich auch später differen- 
ziert haben; man denke beispielsweise an die Christusmystik eines Bernhard von 
Clairvaux und die Trinitätsmystik des Johannes vom Kreuz. 

Das vierte Evangelium spricht vom Parakleten, dem Heiligen Geist der Wahr- 
heit, den Christus senden will und der bei und in den Aposteln bleiben wird, sie zu 
lehren und vorzubereiten auf das Kommen des Vaters und des Sohnes in gegen- 
seitiger Liebe. Wie bei Paulus, liegt auch bei Johannes der Ton auf Liebe und 
Wahrheit als Vorbereitung wie als Vollendung der Einung des Menschen mit Gott. 
Die Liebe drückt sich im Halten der Gebote Christi aus (14, 15), die Wahrheit in der 
Annahme seiner Lehre (14, 26); beide zusammen führen zur Einwohnung der Drei- 
faltigkeit im Menschen, die durch die Inkarnation möglich geworden ist. Denn Chri- 
stus ist der Weinstock, dessen Zweige die Christen sind. •Wie der Zweig nicht 
Frucht bringen kann aus eigener Kraft, er bleibe denn im Weinstock, so auch ihr 
nicht, wenn ihr nicht in mir bleibt... Wer in mir bleibt und in dem ich bleibe, der 
trägt viele Frucht. Denn getrennt von mir könnt ihr nichts tun" (15, 4 f.). Wie für 
Paulus, so auch für Johannes ist die Vereinigung mit Christus ein zentrales An- 
liegen; ohne sie ist ein inneres Leben überhaupt nicht möglich. Aber darüber hinaus 
führt bei Johannes die Vereinigung mit Christus zur Einwohnung des Vaters, zusam- 
men mit dem Heiligen Geist. Diese unio mystica vollzieht sich, wie bei Paulus, im 
Schoß der Kirche, wie aus dem sogenannten Hohepriesterlichen Gebet klar hervor- 
geht. 

•Nicht für sie allein (die Apostel) bitte ich, sondern auch für jene, die durch ihr 
Wort an mich glauben: daß alle eins seien, wie Du, Vater in mir, und ich in Dir; daß 
auch sie in uns eins seien ... damit die Liebe, mit der Du mich geliebt hast, in ihnen 
sei und ich in ihnen" (17, 20•26). Die dreifaltige Gottheit wohnt nicht nur im Ein- 
zelnen, in Liebe und Wahrheit mit ihm vereint, sondern sie eint auch alle, die an 



442 Karl Wennemer 

Christus glauben, in einer Vereinigung, deren Vorbild die göttliche Drei-Einheit 
selbst ist. Die mystische Vereinigung des Einzelnen mit seinem Gott ist nur die eine 
Seite des inneren Lebens; die an.dere ist die Vereinigung aller Christen unter- 
einander in Gott, in der der Mystiker noch viel intensiver lebt als seine Mitchristen. 

So ist, nach der Lehre des Neuen Testaments, christliche Mystik eingebettet in 
die Kirche, mit ihren Sakramenten, ihrem doppelten Liebesgebot, ihren Dogmen 
von Gott und der Menschwerdung. Darum hat sie auch nichts Esoterisches; es gibt in 
ihr keine nur den Eingeweihten zugängliche Gnostik; dieselben Gebote gelten für 
den begnadeten Kontemplativen wie für den eben bekehrten Sünder. Darum führt 
der Weg zur unio mystica nach christlicher Lehre auch nicht über besondere Übun- 
gen • obgleich er individuelle Askese verlangt •, sondern über Sakrament und 
Gebot, und sein Ziel ist kein vages Aufgehen im All, sondern wirklich Ver-einigung 
in Christus, dem hypostatisch geeinten Gottessohn, mit dem dreieinigen Gott. 

Unsere Einheit in Christus 

Von Karl Wennemer SJ, Frankfurt/Main 

•Alle, die ihr auf Christus getauft wurdet, habt Christus angezogen. Da ist 
nicht (mehr) Jude und nicht Grieche ... Alle seid ihr einer in Christus Jesus" 

(Gal 3, 27•29). 

Als der hl. Paulus auf dem Weg nach Damaskus von der Herrlichkeit und Macht 
des Herrn umstrahlt und zu Boden geworfen wurde, hörte er die Stimme: •Saul, 
Saul, was verfolgst du mich?" (Apg 9,4). Bestürzt und erschrocken bricht Saul in 
den Ruf aus: •Wer bist du Herr?" Die Stimme antwortet: •Ich bin Jesus, den du 
verfolgst"! (Apg9, 5). Saul war ein Verfolger der jungen Kirche. Der Herr aber 
fragt nicht: •Was verfolgst du meine Kirche?", sondern: •Was verfolgst du mich?" 
Er identifiziert sich also mit seiner Kirche. Wenn wir nur dies eine Zeugnis hätten, 
wären wir wohl geneigt, die Gleichung Christus • Kirche, die anscheinend in dem 
Jesuswort liegt, nicht so ernst zu nehmen und sie in einem ganz uneigentlichen Sinn 
zu verstehen; etwa daß Jesus habe zum Ausdruck bringen wollen, der Haß der jüdi- 
schen Verfolger richte sich letztlich gegen seine eigene Person, oder er sehe die Ver- 
folgung seiner getreuen Gläubigen als Verfolgung seiner eigenen Person an. Im 
Licht der Briefe aber, die der bekehrte Saul an die von ihm gegründeten Gemeinden 
richtete, erkennen wir, daß hinter dem Jesus-Wort ein tiefes Geheimnis der christ- 
lichen Existenz sich verbirgt, ein Geheimnis, das vielleicht schon damals dem Saul 
bei der gnadenvollen Begegnung mit dem auferstandenen Herrn aufgedämmert 
ist. 

Um dies Geheimnis genauer zu ergründen, gehen wir zunächst davon aus, daß in 
den Paulus-Briefen die Christen (d. h. alle, die sich durch den Glauben und die 
Taufe zu Christus bekannt haben) als eine wahre Gemeinschaft, als eine wirkliche 
Einheit erscheinen. Sie sind die •Kirche" (evodriaia), d. h. die von Gott aus der Welt 




