
442 Karl Wennemer 

Christus glauben, in einer Vereinigung, deren Vorbild die göttliche Drei-Einheit 
selbst ist. Die mystische Vereinigung des Einzelnen mit seinem Gott ist nur die eine 
Seite des inneren Lebens; die an.dere ist die Vereinigung aller Christen unter- 
einander in Gott, in der der Mystiker noch viel intensiver lebt als seine Mitchristen. 

So ist, nach der Lehre des Neuen Testaments, christliche Mystik eingebettet in 
die Kirche, mit ihren Sakramenten, ihrem doppelten Liebesgebot, ihren Dogmen 
von Gott und der Menschwerdung. Darum hat sie auch nichts Esoterisches; es gibt in 
ihr keine nur den Eingeweihten zugängliche Gnostik; dieselben Gebote gelten für 
den begnadeten Kontemplativen wie für den eben bekehrten Sünder. Darum führt 
der Weg zur unio mystica nach christlicher Lehre auch nicht über besondere Übun- 
gen • obgleich er individuelle Askese verlangt •, sondern über Sakrament und 
Gebot, und sein Ziel ist kein vages Aufgehen im All, sondern wirklich Ver-einigung 
in Christus, dem hypostatisch geeinten Gottessohn, mit dem dreieinigen Gott. 

Unsere Einheit in Christus 

Von Karl Wennemer SJ, Frankfurt/Main 

•Alle, die ihr auf Christus getauft wurdet, habt Christus angezogen. Da ist 
nicht (mehr) Jude und nicht Grieche ... Alle seid ihr einer in Christus Jesus" 

(Gal 3, 27•29). 

Als der hl. Paulus auf dem Weg nach Damaskus von der Herrlichkeit und Macht 
des Herrn umstrahlt und zu Boden geworfen wurde, hörte er die Stimme: •Saul, 
Saul, was verfolgst du mich?" (Apg 9,4). Bestürzt und erschrocken bricht Saul in 
den Ruf aus: •Wer bist du Herr?" Die Stimme antwortet: •Ich bin Jesus, den du 
verfolgst"! (Apg9, 5). Saul war ein Verfolger der jungen Kirche. Der Herr aber 
fragt nicht: •Was verfolgst du meine Kirche?", sondern: •Was verfolgst du mich?" 
Er identifiziert sich also mit seiner Kirche. Wenn wir nur dies eine Zeugnis hätten, 
wären wir wohl geneigt, die Gleichung Christus • Kirche, die anscheinend in dem 
Jesuswort liegt, nicht so ernst zu nehmen und sie in einem ganz uneigentlichen Sinn 
zu verstehen; etwa daß Jesus habe zum Ausdruck bringen wollen, der Haß der jüdi- 
schen Verfolger richte sich letztlich gegen seine eigene Person, oder er sehe die Ver- 
folgung seiner getreuen Gläubigen als Verfolgung seiner eigenen Person an. Im 
Licht der Briefe aber, die der bekehrte Saul an die von ihm gegründeten Gemeinden 
richtete, erkennen wir, daß hinter dem Jesus-Wort ein tiefes Geheimnis der christ- 
lichen Existenz sich verbirgt, ein Geheimnis, das vielleicht schon damals dem Saul 
bei der gnadenvollen Begegnung mit dem auferstandenen Herrn aufgedämmert 
ist. 

Um dies Geheimnis genauer zu ergründen, gehen wir zunächst davon aus, daß in 
den Paulus-Briefen die Christen (d. h. alle, die sich durch den Glauben und die 
Taufe zu Christus bekannt haben) als eine wahre Gemeinschaft, als eine wirkliche 
Einheit erscheinen. Sie sind die •Kirche" (evodriaia), d. h. die von Gott aus der Welt 



Unsere Einheit in Christus 443 

Herausgerufenen und Versammelten. Sie sind •das Volk Gottes" (2 Kor 6, 16; Tit 
2, 14), mit dem Gott seinen endgültigen Bund geschlossen hat. Sie sind so innig, ja 
gliedmäßig zusammengeschlossen, daß sie sozusagen ein Körper, ein Leib sind; •ein 
Leib sind wir vielen" (1 Kor 10, 17; Rom 12, 5; Eph 4, 4). Und wie im menschlichen 
Leib alle Glieder zum Wohl des Ganzen beitragen und einträchtig zusammenstehen, 
so soll es auch in der Kirche sein (vgl. 1 Kor 12, 14•26). Paulus nimmt es sehr ernst 
mit der Einheit der Kirche. Wo er sie bedroht glaubte, wie durch die Parteiungen in 
Korinth, findet er beschwörende Worte, die zur Einheit mahnen (vgl. 1 Kor 1, 10• 
4, 13). 

Der Leib des Gottesvolkes oder der Kirche ist nun aber vor allem dadurch gekenn- 
zeichnet, daß er in ganz enger Beziehung zu Christus steht. Das kommt schon darin 
zum Vorschein, daß die Taufe, der sakramentale Eingliederungsritus in die Kirche 
(vgl. 1 Kor 12, 13), auf Christus hin gespendet wird, eine Taufe •auf Christus" (elg 
XQIöTöV) ist (vgl. Rom 6, 3; Gal 3, 27). Das Getauftwerden auf Christus will besa- 
gen, daß alle, die sich durch die Taufe in den Leib der Kirche eingliedern lassen, 
zugleich Christus zugeeignet, zu eigen gegeben werden. Vergleichsweise weist Paulus 
auf den alttestamentlichen Typus der christlichen Taufe hin: Wie die Israeliten durch 
die •Taufe" des Durchzugs durch das Meer •auf Moses getauft wurden" (1 Kor 
10, 2), d. h. mit Moses unwiderruflich zur wandernden Heilsgemeinschaft des typi- 
schen, vorbildlichen Gottesvolkes zusammengeschlossen wurden, so werden die Glau- 
benden durch die Taufe mit Christus, dem Führer der wahren, eschatologischen 
Heilsgemeinschaft, verbunden. Und zwar in dieser Weise nur mit Christus. Es kommt 
freilich nach Mt 28, 19 in der Taufe auch zu einer Zueignung der Täuflinge an alle 
drei göttlichen Personen. Aber ihr Zusammenschluß mit der gottmenschlichen Person 
des Neuen Adam, der sich bei ihrem Eintritt in die Kirche vollzieht, ist doch von 
ganz eigener Art, der in dieser Weise von keiner der anderen göttlichen Personen 
geteilt wird. So müssen wir auf Grund der zahllosen Stellen der Hl. Schrift des 
Neuen Testamentes urteilen, an denen diese Verbindung mit Christus hervorgeho- 
ben wird. So ist es auch von vornherein zu erwarten in Anbetracht der Tatsache, daß 
allein die zweite göttliche Person in der Menschwerdung unsere Natur annahm und 
damit Haupt der Menschheit wurde. Erst recht kann keine rein menschliche Person 
die Stelle Christi einnehmen. An die korinthischen Parteien, die Lust zeigten, 
Apostelgestalten wie Petrus, Paulus, Apollos zu Parteihäuptern zu machen, richtet 
Paulus die vorwurfsvolle Frage: •Seid ihr etwa auf den Namen (= die Person) des 
Paulus getauft worden?" Damit ist allem Personenkult in der Kirche ein Riegel vor- 
geschoben. Unauswechselbar ist die Beziehung, die der Getaufte durch die Taufe, 
durch den Eintritt in die Kirche zu Christus erhalten hat. 

Es ist auch gar nicht anders denkbar, weil die Kirche, in die der Täufling ein- 
gegliedert wird, nicht irgend eine Gemeinschaft, nicht irgend eine Körperschaft ist, 
sondern •der Leib Christi". Wer in diesen Leib hineinkommt, wird notwendig •Glied 
Christi" im •Leibe Christi". In diesem Sinn schreibt Paulus schon an die Korinther: 
•Ihr aber seid Christi Leib und einzeln (seine) Glieder" (1 Kor 12,27; vgl. Rom 
12, 5). Und im selben Brief kennzeichnet er abermals die einzelnen Christen als 
•Glieder Christi" (1 Kor 6, 15), wobei natürlich im Hintergrund der Gedanke steht, 
daß sie zusammen genommen Christi Leib sind. Auch wo sonst im ersten Korinther- 



444 Karl Wennemer 

brief von dem •einen Leib" die Rede ist, in dem die Christen durch die Taufe hin- 
eingekommen sind (1 Kor 12, 13), und in dem sie durch das Sakrament des Leibes 
und Blutes Christi erhalten werden (1 Kor 10, 16•17), ist immer die Kirche als 
Leib Christi gemeint. Ganz feierlich spricht Paulus diese Wirklichkeit im Epheser- 
brief, den man mit Recht einen •Kirchenbrief" nennen könnte, aus: •Und ihn (Chri- 
stus) hat er (Gott) als Haupt über alles der Kirche gegeben, die sein Leib ist, die 
Fülle dessen, der alles in allem erfüllt" (Eph 1,22 b•23; vgl. Eph 4,4; 5,23; 
5, 29•30; Kol 1, 18; 1, 24; 2, 19; 3, 15). 

Es wäre gewiß keine paulinische Vorstellung, wenn man sich auf Grund einiger 
Stellen in den Gefangenschaftsbriefen (vor allem Eph 4, 15•16; Kol 2, 19) das Ver- 
hältnis Christi zur Kirche im Sinne der sogenannten Rumpftheorie dächte: Christus 
ist im Leibe der Kirche das vornehmste Glied (das •Haupt", der •Kopf"), während 
die übrigen Glieder den Rumpf bilden. Denn erstens kommt das Wort •Haupt" 
(xeqpcdri) als Bezeichnung Christi in seinem Verhältnis zu seinem Leibe, der Kirche, 
nur in den Gefangenschaftsbriefen vor. Und zweitens gebraucht Paulus in den Ge- 
fangenschaftsbriefen dies Wort nicht im Sinne des vorzüglichsten Gliedes im Leibe, 
als wenn er Christus als ein Glied neben die anderen Glieder des Leibes stellen 
wollte. •Haupt" bedeutet in diesen Briefen vor allem soviel wie Oberhaupt, Herr. 
So wird Christus Kol 2, 10 •das Haupt jeder Gewalt und Macht" genannt, um so 
die absolute Überlegenheit und Herrschaft Christi über alle Geistwesen zum Aus- 
druck zu bringen. Und wenn der Apostel Eph 1, 22 b sagt, Gott habe Christus der 
Kirche •zum Haupt über alles gegeben", so ist damit ebenso klar die Herrenstellung 
Christi gegenüber seiner Kirche ausgesagt. Dasselbe Verhältnis der Überordnung 
ist Eph 5, 23 gemeint: Wie der Mann •Haupt" der Frau ist, so ist Christus •Haupt" 
seiner Kirche; deshalb soll die Frau sich dem Mann unterordnen, wie die Kirche sich 
ihrem göttlichen Bräutigam Christus unterordnet. Auch Kol 1, 18 steht die Idee des 
Oberhauptes im Vordergrund. Freilich tritt dann, besonders Eph 4, 15•16 und Kol 
2, 19, auch der Gedanke hinzu, daß Christus, der Herr der Kirche, zugleich Prinzip, 
Ursprung, Quell des Lebens und des Wachstums des reichgegliederten Organismus 
seiner Kirche ist: •Wir wollen, an die Wahrheit uns haltend, durch die Liebe in 
allem in ihn hineinwachsen, der das Haupt ist, Christus. Aus ihm gewinnt der ganze 
Leib • zusammengefügt und zusammengehalten durch jedes Band der Dienst- 
leistung, die der Kraft eines jeden einzelnen Gliedes entspricht • sein Wachstum, 
um sich selbst aufzubauen in Liebe" (Eph 4, 15•16); ähnlich Kol 2, 19. Selbst wenn 
der Paulus der Gefangenschaftsbriefe mit diesen Kephale-Stellen die Vorstellung 
des im menschlichen Körper überragenden Hauptgliedes verbunden hat, so will er 
sachlich damit doch nur die Eigenschaft Christi als Oberhaupt und Prinzip (ao/r)) 
seiner Kirche hervorheben, und es liegt ihm bestimmt fern, Christus zu einem bloßen 
Glied im Leib der Kirche zu degradieren. Er bringt vielmehr ganz einheitlich, auch 
in den Gefangenschaftsbriefen (vgl. Eph 4, 4; 4, 12; 5, 29; Kol 1, 24; 3, 15), das Ver- 
hältnis Christi zur Kirche dadurch zum Ausdruck, daß er den ganzen, vollständigen 
•Leib" der Kirche als Christus gehörig, als •Christus-Leib" bezeichnet. Die Kirche 
ist sein Leib. Dieser Leib gehört ihm, er ist Herr dieses Leibes, gebietet ihm, und er 
gibt seine Lebenskraft, sein Leben in ihn hinein. 

Mit diesem letzten Gedanken kommen wir zu einer wichtigen, näheren Bestim- 



Unsere Einheit in Christus 445 

mung des Verhältnisses Christi zur Kirche. Das Band, das Christus mit dem Leib 
der Kirche verbindet, ist nicht rein rechtlich-moralischer Natur, in welcher Kategorie 
sich das Verhältnis des Königs oder Staatsoberhauptes zum leibähnlichen Organis- 
mus des Staates erschöpft. Christus, der Herr der Kirche, steht als Lebenspender 
der Kirche mit ihr in seinsmäßiger, physisch-realer Verbindung durch seinen leben- 
dig machenden Geist. Wie sollen wir das verstehen? Der Heilige Geist ist der Geist 
Gottes, des Vaters; Paulus nennt ihn deshalb oft einfach •Geist Gottes", wobei unter 
Gott die erste Person der heiligsten Dreifaltigkeit zu verstehen ist (vgl. Rom 8, 
9a. 11; 1 Kor 3, 16; 6, 11). Er ist aber ebenso der Geist des Sohnes, der •Geist 
Christi" oder der •Geist des Herrn", wie Paulus sagt (Rom 8, 9 b; 2 Kor 3, 17 b•18). 
Der Geist geht ja in ewigem Ausgang vom Vater und Sohn aus, als das personale 
Band der Liebe zwischen Vater und Sohn. Durch eben dieses Band wollte Christus 
die Menschheit in seiner Kirche mit sich und dem Vater verbinden. Er hat ihn des- 
halb der Menschheit durch seinen Erlösungstod als die entscheidende messianische 
Gabe verdient. Johannes sagt in seinem Evangelium, daß Christus am Ende seines 
Leidens •das Haupt neigte und den Geist hingab" (jtaoeöcoxev Jo 19, 30). Gewiß 
müssen wir darunter die freie Hingabe seines Lebensgeistes in den Heilstod verste- 
hen. Aber es ist sinnvoll, darin auch ein Zeichen der Hingabe der Hauptfrucht seines 
Heilstodes, des Heiligen Geistes, an die Kirche zu erblicken. Unter sichtbaren Zeichen 
hat der auferstandene und erhöhte Christus dann im Auftrag des Vaters und im 
Verein mit ihm den Geist, der die Herzen glühend und die Zungen beredt macht, 
in seine Kirche gesandt. 

In seiner Kirche setzt Christus unsichtbar, aber real diese Geistsendung fort in den 
heiligen Sakramenten, durch die er die einzelnen Gläubigen mit dem Geist der 
Kirche, der sein Geist ist, erfüllt und so zu lebendigen Gliedern seines Leibes, der 
Kirche macht. Grundlegend in der hl. Taufe: •Wir wurden in einem Geist alle in 
einen Leib (hinein) getauft..., und alle wurden wir mit dem einen Geist getränkt" 
(1 Kor 12, 13). Der Geist des Herrn ist ein unersetzliches Band, wodurch Christus die 
einzelnen Glieder der Kirche zu wahrer Gemeinschaft zusammenfügt und die Kirche 
mit sich verbindet: •Wenn einer den Geist Christi nicht hat, der gehört ihm nicht 
an" (Rom 8, 9). Wo der Geist Christi ist, da ist der Leib Christi, da ist die echte 
Verbindung mit dem Herrn. Umgekehrt: •Wer sich an den Herrn hängt", d. h. wer 
wirklich mit dem Herrn verbunden ist, •der ist ein Geist" (mit ihm, dem Herrn) 
(1 Kor 6, 17). Es ist bemerkenswert, daß Paulus nicht sagt: •der ist ein Leib mit ihm 
(dem Herrn)", sondern: •der ist ein Geist (mit ihm)". Unsere Verbindung mit Chri- 
stus kommt eben nicht dadurch zustande, daß wir Glieder mit dem Hauptglied 
Christus uns zu einem Leib verbinden, sondern dadurch, daß Christus den aus vielen 
Gliedern bestehenden Leib seiner Kirche im Heiligen Geist sich verbindet. So sind 
wir zwar sein Leib, aber nicht ein Leib mit ihm, wohl aber ein Geist mit ihm. 

Die Einheit aber, die Christus mit dem Leib seiner Kirche in seinem Geist bildet, 
ist unsagbar groß und geheimnisvoll. Sie ist so innig, daß Paulus sich nicht scheut • 
übrigens ganz im Sinne des eingangs gebrachten Herrenwortes an Saul, den Verfol- 
ger •, die Kirche in gewissem Sinn mit Christus gleichzustellen, zu identifizieren. 
So wenn er 1 Kor 12, 12 sagt: •Gleichwie der Leib (des Menschen) einer ist und 
(doch) viele Glieder hat, alle Glieder des Leibes aber, obwohl ihrer viele sind, (doch 



446 Karl Wennemer 

nur) einen Leib bilden, so (ist es) auch (mit) dem Christus". Auch der Christus, so 
lautet ausgeführt der Vergleich, ist nur ein Leib und hat doch viele Glieder, und alle 
Glieder Christi, obwohl ihrer viele sind, machen doch nur einen Christus aus. Hier 
sieht man gleich, daß Paulus die Kirche mit Christus identifiziert. Die Kirche ist der 
Christus. Genau so tut er es 1 Kor 1, 13. Dort schilt er die korinthischen Parteien, 
weil sie Spaltung in die Kirche hineintragen. Vorwurfsvoll fragt er seine Korinther: 
•Ist denn der Christus geteilt?". So kann er nur fragen, weil er Christus und Kirche 
gleichstellt; denn durch die Parteiungen wurde ja nicht Christus in seinem physischen 
Leibe geteilt, sondern im Leibe seiner Kirche. 

Wie aber ist die Gleichstellung Christi mit der Kirche möglich? Wie konnte Paulus 
diese Gleichstellung wagen? Christus ist nicht identisch mit irgend einem Glied der 
Kirche; und wenn er es wäre, könnte deshalb noch nicht die Gleichstellung Christi 
mit dem ganzen Leib berechtigt sein. Christus ist auch nicht einfach die Summe der 
Glieder, ebensowenig wie der Mensch einfach die Summe seiner Glieder ist. Die 
Seele, die Christus seiner Kirche eingehaucht hat, ist der Geist. Christus selber aber 
ist identisch mit der Kirche in der Kategorie der personalen Identität. Christus ist 
die Kirche, weil er die Person der Kirche ist, weil der Leib der Kirche in ihm, seinem 
Herrn und Lebenspender, seine personale Spitze und Vollendung hat, oder anders 
ausgedrückt, weil er an ihm das den ganzen Leib tragende und im ganzen Leib durch 
seinen Geist sich auswirkende Subjekt hat. Können wir diese personale Identität aus 
Paulus noch näher nachweisen? 

Gal 3, 16 spricht Paulus von den •Verheißungen", die •dem Abraham und seinem 
Samen zugesagt worden sind". Er fügt dann hinzu: •Es heißt nicht: ,und seinen 
Samen' wie von vielen, sondern wie von einem ,und seinem Samen', das ist Chri- 
stus". Verheißungsträger und -empfänger ist also im Grunde nur eine Person, 
•einer", eben die Person des Gottmenschen. Er ist das •Ja" Gottes zu allen Ver- 
heißungen, d. h. in ihm wurden sie erfüllt (vgl. 2 Kor 1, 10•20). Aber inwiefern 
wird dann die Menschheit, diese •vielen", der Verheißungen und Erbarmungen 
Gottes teilhaft? Paulus antwortet (Gal 3, 26•29) dem Sinne nach: Insofern und 
weil die vielen durch den Glauben und die Taufe in den Einen eingegangen sind, 
in der Verbindung mit ihm nur eine Person, eben die Person des menschgewordenen 
Gottessohnes bilden und damit die Unmittelbarkeit zu Gott, dem Vater, haben, wie 
der Sohn sie hat, und deshalb auch von der Liebe und Segensfülle des Vaters mit 
Christus im Heiligen Geist getroffen werden. Der Text lautet: •26 Alle seid ihr 
Söhne Gottes durch den Glauben in Jesus Christus; 27 denn ihr alle, die ihr auf 
Christus getauft wurdet, habt Christus angezogen. 28 Da ist nicht (mehr) Jude und 
nicht Grieche, da ist nicht (mehr) Sklave und nicht Freier, da ist nicht (mehr) Mann 
und Weib, alle seid ihr ja einer in Christus Jesus. 29 Wenn ihr aber zu Christus 
gehört, dann seid ihr also (in ihm) Abrahams Same (und damit) nach der Verheißung 
Erben". Paulus sagt nicht nur, daß die Christen durch die Taufe •eins", eine Einheit 
in Christus geworden sind, nein, er sagt mehr: Er sagt, daß sie alle •Einer" in Chri- 
stus geworden sind, eine Person, eben die Person Christi, die sie alle •angezogen 
haben", die ihrer aller übergreifende personale Mitte geworden ist. In diesem Sinn 
ist wohl auch Eph 2, 20•21 der •Eckstein" zu verstehen: Christus ist Eckstein der 
Kirche, insofern er in seiner Person alle (Juden und Heiden) eint. 



Unsere Einheit in Christus 447 

Diese personale Einheit in Christus ist ein Geheimnis, das wir verstandesmäßig 
nicht zu durchdringen vermögen. Es gibt dafür keine Analogie in der Natur. Die 
einzige wirkliche Analogie, aber eine so vollkommene, daß dagegen die Wirklich- 
keit Christus • Kirche nur eine mindere Verwirklichung ist, ist das Geheimnis der 
Menschwerdung Christi, der hypostatischen Union. Durch die Menschwerdung hat 
Christus, der Gottessohn, seine Menschheit in die volle personale Einheit mit sich 
hineingenommen. Dieser Mensch Christus ist so innig und wesentlich mit dem Got- 
tessohn verbunden, daß er seine einzige personale Spitze in der Person des Gottes- 
sohnes hat. So vollkommen ist die Einung der Kirche und ihrer Glieder mit Christus 
nicht. Die Glieder der Kirche, die in Christus begnadeten Menschen, behalten ihre 
eigene, rein menschliche Persönlichkeit. Insofern fällt das Geheimnis der Kirche ab 
gegenüber dem der Menschwerdung. Aber es ahmt doch dieses nach und verwirklicht 
es in einem niederen Grad, insofern unsere Personen gnadenvoll in Christi Person 
aufgenommen sind, Christi Person •angezogen" haben; insofern wir in Christus 
unsere personale Vollendung gefunden haben, und Christus die uns übergreifende, 
uns alle in sich einende Person geworden ist. In diesem Hineingenommensein in die 
Person des ewigen Sohnes, der auch die Teilhabe an seinem Geist entspricht, dürfte 
der letzte Grund unserer Gott•skindschaft liegen. Ob zur Erklärung dieses Geheim- 
nisses die Berufung auf die Einwohnung des Geistes Christi in der Kirche und in 
den Gliedern der Kirche genügt, oder ob nicht außerdem eine der zweiten göttlichen 
Person eigene, nur ihr zukommende Einwohnung, eben als letztes personales Subjekt 
der Kirche, anzunehmen ist, mag dahingestellt bleiben. Auf Grund der positiven 
Offenbarungsquellen können wir jedenfalls nicht übersehen, daß das Geheimnis der 
Kirche, •der Christus", wie Paulus sagt, eine Art Ausweitung der Menschwerdung 
des Gottessohnes ist. 

Dieses Geheimnis dient der Überführung der Menschen in die Herrlichkeit des 
Sohnes. In Christus, in der Kirche, haben wir den Geist und die Kraft Christi. In 
diesem •Raum" herrscht daher wahre •Freiheit", Mächtigkeit zur Erfüllung der 
Forderung Gottes (Rom 8,4), wirkliche •Gottesgerechtigkeit" (Rom 1, 16•17; 3, 
21•26; 2 Kor 5, 21). Hier werden wir durch den Geist Christi •dem Bilde des 
Sohnes" (Gottes) •gleichförmig" gemacht (Rom 8, 29). Hier gilt: •Wir alle, die wir 
mit enthülltem Antlitz (durch den Geist) die Herrlichkeit des Herrn widerspiegeln, 
werden in das gleiche Bild verwandelt von Herrlichkeit zu Herrlichkeit, gleichwie 
von des Herren Geist" (2 Kor 3, 18). Und hier gilt endlich: •Wenn nun der Geist 
dessen, der Jesus von den Toten erweckt hat, in euch wohnt, so wird der, welcher 
Christus Jesus von den Toten erweckt hat, auch eure sterblichen Leiber lebendig 
machen durch seinen euch innewohnenden Geist" (Rom 8, 11). 




