442 Karl Wennemer

Christus glauben, in einer Vereinigung, deren Vorbild die gottliche Drei-Einheit
selbst ist. Die mystische Vereinigung des Einzelnen mit seinem Gott ist nur die eine
Seite des inneren Lebens; die andere ist die Vereinigung aller Christen unter-
einander in Gott, in der der Mystiker noch viel intensiver lebt als seine Mitchristen.

So ist, nach der Lehre des Neuen Testaments, christliche Mystik eingebettet in
die Kirche, mit ihren Sakramenten, ihrem doppelten Liebesgebot, ihren Dogmen
von Gott und der Menschwerdung. Darum hat sie auch nichts Esoterisches; es gibt in
ibr keine nur den Eingeweihten zugingliche Gnostik; dieselben Gebote gelten fiir
den begnadeten Kontemplativen wie fiir den eben bekehrten Siinder. Darum fithrt
der Weg zur unio mystica nach christlicher Lehre auch nicht iiber besondere Ubun-
gen — obgleich er individuelle Askese verlangt —, sondern tiber Sakrament und
Gebot, und sein Ziel ist kein vages Aufgehen im All, sondern wirklich Ver-einigung
in Christus, dem hypostatisch geeinten Gottessohn, mit dem dreieinigen Gott.

Unsere Einheit in Christus

Von Karl Wennemer SJ, Frankfurt/Main

»Alle, die ihr auf Christus getaufl wurdet, habt Christus angezogen. Da ist
nicht (mehr) Jude und nicht Grieche . . . Alle seid ihr einer in Christus Jesus“
(Gal 8,27—29).

Als der hl. Paulus auf dem Weg nach Damaskus von der Herrlichkeit und Macht
des Herrn umstrahlt und zu Boden geworfen wurde, horte er die Stimme: ,Saul,
Saul, was verfolgst du mich?“ (Apg 9, 4). Bestiirzt und erschrocken bricht Saul in
den Ruf aus: ,Wer bist du Herr?“ Die Stimme antwortet: ,Ich bin Jesus, den du
verfolgst“! (Apg 9, 5). Saul war ein Verfolger der jungen Kirche. Der Herr aber
fragt nicht: ,Was verfolgst du meine Kirche?“, sondern: ,Was verfolgst du mich?“
Er identifiziert sich also mit seiner Kirche. Wenn wir nur dies eine Zeugnis hitten,
wiren wir wohl geneigt, die Gleichung Christus — Kirche, die anscheinend in dem
Jesuswort liegt, nicht so ernst zu nehmen und sie in einem ganz uneigentlichen Sinn
zu verstehen; etwa dafl Jesus habe zum Ausdruck bringen wollen, der Haf} der jiidi-
schen Verfolger richte sich letzilich gegen seine eigene Person, oder er sehe die Ver-
folgung seiner getreuen Glaubigen als Verfolgung seiner eigenen Person an. Im
Licht der Briefe aber, die der bekehrte Saul an die von ihm gegriindeten Gemeinden
richtete, erkennen wir, dal hinter dem Jesus-Wort ein tiefes Geheimnis der christ-
lichen Existenz sich verbirgt, ein Geheimnis, das vielleicht schon damals dem Saul
bei der gnadenvollen Begegnung mit dem auferstandenen Herrn aufgeddmmert
ist.

Um dies Geheimnis genauer zu ergriinden, gehen wir zunichst davon aus, dafl in
den Paulus-Briefen die Christen (d. h. alle, die sich durch den Glauben und die
Taufe zu Christus bekannt haben) als eine wahre Gemeinschaft, als eine wirkliche
Einheit erscheinen. Sie sind die ,Kirche* (¢xxAnoia), d. h. die von Gott aus der Welt



Unsere Einheit in Christus . 443

Herausgerufenen und Versammelten. Sie sind ,das Volk Gottes* (2 Kor 6, 16; Tit
2, 14), mit dem Gott seinen endgiiltigen Bund geschlossen hat. Sie sind so innig, ja
gliedmifig zusammengeschlossen, dafl sie sozusagen ein Korper, ein Leib sind; ,ein
Leib sind wir vielen® (1 Kor 10, 17; Rém 12, 5; Eph 4, 4). Und wie im menschlichen
Leib alle Glieder zum Wohl des Ganzen beitragen und eintrichtig zusammenstehen,
so soll es auch in der Kirche sein (vgl. 1 Kor 12, 14—26). Paulus nimmt es sehr ernst
mit der Einheit der Kirche. Wo er sie bedroht glaubte, wie durch die Parteiungen in
Korinth, findet er beschworende Worte, die zur Einheit mahnen (vgl. 1 Kor 1, 10—
4,183). :

Der Leib des Gottesvolkes oder der Kirche ist nun aber vor allem dadurch gekenn-
zeichnet, daf} er in ganz enger Beziehung zu Christus steht. Das kommt schon darin
zum Vorschein, dafl die Taufe, der sakramentale Eingliederungsritus in die Kirche
(vgl. 1 Kor 12, 18), auf Christus hin gespendet wird, eine Taufe ,auf Christus (gig
Xototdv) ist (vgl. Rom 6, 3; Gal 3, 27). Das Getauftwerden auf Christus will besa-
gen, daf} alle, die sich durch die Taufe in den Leib der Kirche eingliedern lassen,
zugleich Christus zugeeignet, zu eigen gegeben werden. Vergleichsweise weist Paulus
auf den alttestamentlichen Typus der christlichen Taufe hin: Wie die Israeliten durch
die ,Taufe“ des Durchzugs durch das Meer ,auf Moses getauft wurden® (1 Kor
10, 2), d. h. mit Moses unwiderruflich zur wandernden Heilsgemeinschaft des typi-
schen, vorbildlichen Gottesvolkes zusammengeschlossen wurden, so werden die Glau-
benden durch die Taufe mit Christus, dem Fithrer der wahren, eschatologischen
Heilsgemeinschaft, verbunden. Und zwar in dieser Weise nur mit Christus. Es kommt
freilich nach Mt 28, 19 in der Taufe auch zu einer Zueignung der Tiuflinge an alle
drei gottlichen Personen. Aber ihr Zusammenschlufl mit der gottmenschlichen Person
des Neuen Adam, der sich bei ihrem Eintritt in die Kirche vollzieht, ist doch von
ganz eigener Art, der in dieser Weise von keiner der anderen géttlichen Personen
geteilt wird. So miissen wir auf Grund der zahllosen Stellen der Hl. Schrift des
Neuen Testamentes urteilen, an denen diese Verbindung mit Christus hervorgeho-
ben wird. So ist es auch von vornherein zu erwarten in Anbetracht der Tatsache, daf§
allein die zweite gottliche Person in der Menschwerdung unsere Natur annahm und
damit Haupt der Menschheit wurde. Erst recht kann keine rein menschliche Person
die Stelle Christi einnehmen. An die korinthischen Parteien, die Lust zeigten,
Apostelgestalten wie Petrus, Paulus, Apollos zu Parteihduptern zu machen, richtet
Paulus die vorwurfsvolle Frage: ,Seid ihr etwa auf den Namen (= die Person) des
Paulus getauft worden?“ Damit ist allem Personenkult in der Kirche ein Riegel vor-
geschoben. Unauswechselbar ist die Beziehung, die der Getaufte durch die Taufe,
durch den Eintritt in die Kirche zu Christus erhalten hat.

Es ist auch gar nicht anders denkbar, weil die Kirche, in die der Taufling ein-
gegliedert wird, nicht irgend eine Gemeinschaft, nicht irgend eine Korperschaft ist,
sondern ,der Leib Christi“. Wer in diesen Leib hineinkommt, wird notwendig ,Glied
Christi“ im ,Leibe Christi“. In diesem Sinn schreibt Paulus schon an die Korinther:
,Ihr aber seid Christi Leib und einzeln (seine) Glieder” (1 Kor 12,27; vgl. R6m
12, 5). Und im selben Brief kennzeichnet er abermals die einzelnen Christen als
»Glieder Christi“ (1 Kor 6, 15), wobei natiirlich im Hintergrund der Gedanke steht,
daf sie zusammen genommen Christi Leib sind. Auch wo sonst im ersten Korinther-



444 Karl Wennemer

brief von dem ,einen Leib“ die Rede ist, in dem die Christen durch die Taufe hin-
eingekommen sind (1 Kor 12, 18), und in dem sie durch das Sakrament des Leibes
und Blutes Christi erhalten werden (1 Kor 10, 16—17), ist immer die Kirche als
Leib Christi gemeint. Ganz feierlich spricht Paulus diese Wirklichkeit im Epheser-
brief, den man mit Recht einen ,Kirchenbrief* nennen kénnte, aus: ,Und ihn (Chri-
stus) hat er (Gott) als Haupt iiber alles der Kirche gegeben, die sein Leib ist, die
Fillle dessen, der alles in allem erfillt* (Eph 1,22b—23; vgl. Eph 4, 4; 5, 23;
5,29—30; Kol 1, 18; 1, 24; 2, 19; 3, 15).

Es wire gewif§ keine paulinische Vorstellung, wenn man sich auf Grund einiger
Stellen in den Gefangenschaftsbriefen (vor allem Eph 4, 15—16; Kol 2, 19) das Ver-
héltnis Christi zur Kirche im Sinne der sogenannten Rumpftheorie déchte: Christus
ist im Leibe der Kirche das vornehmste Glied (das ,,Haupt®, der ,Kopf*), wihrend
die iibrigen Glieder den Rumpf bilden. Denn erstens kommt das Wort ,Haupt®
(xeqaly) als Bezeichnung Christi in seinem Verhiltnis zu seinem Leibe, der Kirche,
nur in den Gefangenschaftsbriefen vor. Und zweitens gebraucht Paulus in den Ge-
fangenschafisbriefen dies Wort nicht im Sinne des vorziiglichsten Gliedes im Leibe,
als wenn er Christus als ein Glied neben die anderen Glieder des Leibes stellen
wollte. ,Haupt“ bedeutet in diesen Briefen vor allem soviel wie Oberhaupt, Herr.
So wird Christus Kol 2, 10 ,das Haupt jeder Gewalt und Macht“ genannt, um so
die absolute Uberlegenheit und Herrschaft Christi {iber alle Geistwesen zum Aus-
druck zu bringen. Und wenn der Apostel Eph 1, 22b sagt, Gott habe Christus der
Kirche ,zum Haupt tiber alles gegeben®, so ist damit ebenso klar die Herrenstellung
Christi gegeniiber seiner Kirche ausgesagt. Dasselbe Verhiltnis der Uberordnung
ist Eph 5, 23 gemeint: Wie der Mann ,Haupt“ der Frau ist, so ist Christus ,,Haupt®
seiner Kirche; deshalb soll die Frau sich dem Mann unterordnen, wie die Kirche sich
ihrem gottlichen Brautigam Christus unterordnet. Auch Kol 1, 18 steht die Idee des
Oberhauptes im Vordergrund. Freilich tritt dann, besonders Eph 4, 15—16 und Kol
2, 19, auch der Gedanke hinzu, dafl Christus, der Herr der Kirche, zugleich Prinzip,
Ursprung, Quell des Lebens und des Wachstums des reichgegliederten Organismus
seiner Kirche ist: ,Wir wollen, an die Wahrheit uns haltend, durch die Liebe in
allem in ihn hineinwachsen, der das Haupt ist, Christus. Aus ihm gewinnt der ganze
Leib — zusammengefiigt und zusammengehalten durch jedes Band der Dienst-
leistung, die der Kraft eines jeden einzelnen Gliedes entspricht — sein Wachstum,
um sich selbst aufzubauen in Liebe“ (Eph 4, 15—16); dhnlich Kol 2, 19. Selbst wenn
- der Paulus der Gefangenschaftsbriefe mit diesen Kephale-Stellen die Vorstellung
des im menschlichen Kérper iiberragenden Hauptgliedes verbunden hat, so will er
sachlich damit doch nur die Eigenschaft Christi als Oberhaupt und Prinzip (&oy#)
seiner Kirche hervorheben, und es liegt ihm bestimmt fern, Christus zu einem bloflen
Glied im Leib der Kirche zu degradieren. Er bringt vielmehr ganz einheitlich, auch
in den Gefangenschaftsbriefen (vgl. Eph 4, 4; 4, 12; 5, 29; Kol 1, 24; 3, 15), das Ver-
héltnis Christi zur Kirche dadurch zum Ausdruck, dafl er den ganzen, vollstindigen
~Leib® der Kirche als Christus gehorig, als ,Christus-Leib“ bezeichnet. Die Kirche
ist sein Leib. Dieser Leib gehort ithm, er ist Herr dieses Leibes, gebietet ihm, und er
gibt seine Lebenskraft, sein Leben in ihn hinein.

Mit diesem letzten Gedanken kommen wir zu einer wichtigen, niheren Bestim-



Unsere Einheit in Ch.ristus . 445

mung des Verhiltnisses Christi zur Kirche. Das Band, das Christus mit dem Leib
der Kirche verbindet, ist nicht rein rechtlich-moralischer Natur, in welcher Kategorie
sich das Verhiltnis des Konigs oder Staatsoberhauptes zum leibahnlichen Organis-
mus des Staates erschopft. Christus, der Herr der Kirche, steht als Lebenspender
der Kirche mit ihr in seinsmifliger, physisch-realer Verbindung durch seinen leben-
dig machenden Geist. Wie sollen wir das verstehen? Der Heilige Geist ist der Geist
Gottes, des Vaters; Paulus nennt ihn deshalb oft einfach ,Geist Gottes“, wobei unter
Gott die erste Person der heiligsten Dreifaltigkeit zu verstehen ist (vgl. Rém 8,
9a.11; 1 Kor 38,16; 6,11). Er ist aber ebenso der Geist des Sohnes, der ,Geist
Christi“ oder der ,Geist des Herrn“, wie Paulus sagt (Rém 8, 9b; 2 Kor 3, 17 b—18).
Der Geist geht ja in ewigem Ausgang vom Vater und Sohn aus, als das personale
Band der Liebe zwischen Vater und Sohn. Durch eben dieses Band wollte Christus
die Menschheit in seiner Kirche mit sich und dem Vater verbinden. Er hat ihn des-
halb der Menschheit durch seinen Erlosungstod als die entscheidende messianische
Gabe verdient. Johannes sagt in seinem Evangelium, dafl Christus am Ende seines
Leidens ,das Haupt neigte und den Geist hingab“ (magédwnev Jo 19, 30). Gewifl
miissen wir darunter die freie Hingabe seines Lebensgeistes in den Heilstod verste-
hen. Aber es ist sinnvoll, darin auch ein Zeichen der Hingabe der Hauptfrucht seines
Heilstodes, des Heiligen Geistes, an die Kirche zu erblicken. Unter sichtbaren Zeichen
hat der auferstandene und erhohte Christus dann im Auftrag des Vaters und im
Verein mit ihm den Geist, der die Herzen glithend und die Zungen beredt macht,
in seine Kirche gesandt.

In seiner Kirche setzt Christus unsichtbar, aber real diese Geistsendung fort in den
heiligen Sakramenten, durch die er die einzelnen Gliubigen mit dem Geist der
Kirche, der sein Geist ist, erfiillt und so zu lebendigen Gliedern seines Leibes, der
Kirche macht. Grundlegend in der hl. Taufe: ,Wir wurden in einem Geist alle in
einen Leib (hinein) getauft .. ., und alle wurden wir mit dem einen Geist getrankt®
(1 Kor 12, 13). Der Geist des Herrn ist ein unersetzliches Band, wodurch Christus die
einzelnen Glieder der Kirche zu wahrer Gemeinschaft zusammenfiigt und die Kirche
mit sich verbindet: ,Wenn einer den Geist Christi nicht hat, der gehért thm nicht
an“ (Rom 8, 9). Wo der Geist Christi ist, da ist der Leib Christi, da ist die echte
Verbindung mit dem Herrn. Umgekehrt: ,Wer sich an den Herrn hingt®, d. h. wer
wirklich mit dem Herrn verbunden ist, ,der ist ein Geist“ (mit ihm, dem Herrn)
(1 Kor 6, 17). Es ist bemerkenswert, dafl Paulus nicht sagt: , der ist ein Leib mit ihm
(dem Herrn)“, sondern: ,der ist ein Geist (mit ihm)“. Unsere Verbindung mit Chri-
stus kommt eben nicht dadurch zustande, daR wir Glieder mit dem Hauptglied
Christus uns zu einem Leib verbinden, sondern dadurch, daf Christus den aus vielen
Gliedern bestehenden Leib seiner Kirche im Heiligen Geist sich verbindet. So sind
wir zwar sein Leib, aber nicht ein Leib mit ihm, wohl aber ein Geist mit ihm.

Die Einheit aber, die Christus mit dem Leib seiner Kirche in seinem Geist bildet,
ist unsagbar grof und geheimnisvoll. Sie ist so innig, daff Paulus sich nicht scheut —
iibrigens ganz im Sinne des eingangs gebrachten Herrenwortes an Saul, den Verfol-
ger —, die Kirche in gewissem Sinn mit Christus gleichzustellen, zu identifizieren.
So wenn er 1 Kor 12, 12 sagt: ,Gleichwie der Leib (des Menschen) einer ist und
(doch) viele Glieder hat, alle Glieder des Leibes aber, obwohl ihrer viele sind, (doch



446 Karl Wennemer

nur) einen Leib bilden, so (ist es) auch (mit) dem Christus“. Auch der Christus, so
lautet ausgefihrt der Vergleich, ist nur ein Leib und hat doch viele Glieder, und alle
Glieder Christi, obwohl ihrer viele sind, machen doch nur einen Christus aus. Hier
sieht man gleich, dafl Paulus die Kirche mit Christus identifiziert. Die Kirche ist der
Christus. Genau so tut er es 1 Kor 1, 18. Dort schilt er die korinthischen Parteien.
weil sie Spaltung in die Kirche hineintragen. Vorwurfsvoll fragt er seine Korinther:

»1st denn der Christus geteilt?“. So kann er nur fragen, weil er Christus und Kirche
gleichstellt; denn durch die Partelungcn wurde ja nicht Christus in seinem phys1schen
Leibe geteilt, sondern im Leibe seiner Kirche.

Wie aber ist die Gleichstellung Christi mit der Kirche moglich? Wie konnte Paulus
diese Gleichstellung wagen? Christus ist nicht identisch mit irgend einem Glied der
Kirche; und wenn er es wire, konnte deshalb noch nicht die Gleichstellung Christi
mit dem ganzen Leib berechtigt sein. Christus ist auch nicht einfach die Summe der
Glieder, ebensowenig wie der Mensch einfach die Summe seiner Glieder ist. Die
Seele, die Christus seiner Kirche eingehaucht hat, ist der Geist. Christus selber aber
ist identisch mit der Kirche in der Kategorie der personalen Identitit. Christus ist
die Kirche, weil er die Person der Kirche ist, weil der Leib der Kirche in ithm, seinem
Herrn und Lebenspender, seine personale Spitze und Vollendung hat, oder anders
ausgedriickt, weil er an ihm das den ganzen Leib tragende und im ganzen Leib durch
seinen Geist sich auswirkende Subjekt hat. Konnen wir diese personale Identitit aus
Paulus noch ndher nachweisen?

Gal 3, 16 spricht Paulus von den ,Verheiflungen®, die ,dem Abraham und seinem
Samen zugesagt worden sind“. Er fiigt dann hinzu: ,Es heifit nicht: ,und seinen
Samen’ wie von vielen, sondern wie von einem ,und seinem Samen‘, das ist Chri-
stus“. Verheiflungstriger und -empfinger ist also im Grunde nur eine Person,
~einer”, eben die Person des Gottmenschen. Er ist das ,Ja“ Gottes zu allen Ver-
heiflungen, d. h. in ihm wurden sie erfillt (vgl. 2 Kor 1, 10—20). Aber inwiefern
wird dann die Menschheit, diese ,vielen“, der Verheilungen und Erbarmungen
Gottes teilhaft? Paulus antwortet (Gal 3,26—29) dem Sinne nach: Insofern und
weil die vielen durch den Glauben und die Taufe in den Einen eingegangen sind,
in der Verbindung mit ihm nur eine Person, eben die Person des menschgewordenen
Gottessohnes bilden und damit die Unmittelbarkeit zu Gott, dem Vater, haben, wie
der Sohn sie hat, und deshalb auch von der Liebe und Segensfiille des Vaters mit
Christus im Heiligen Geist getroffen werden. Der Text lautet: ,26 Alle seid ihr
Séhne Gottes durch den Glauben in Jesus Christus; 27 denn ihr alle, die ibr auf
Christus getauft wurdet, habt Christus angezogen. 28 Da ist nicht (mehr) Jude und
nicht Grieche, da ist nicht (mehr) Sklave und nicht Freier, da ist nicht (mehr) Mann
und Weib, alle seid ihr ja einer in Christus Jesus. 29 Wenn ihr aber zu Christus
gehort, dann seid ihr also (in ihm) AbrahamsSame (und damit) nach der Verheiflung
Erben®. Paulus sagt nicht nur, dafl die Christen durch die Taufe ,eins“, eine Einheit
in Christus geworden sind, nein, er sagt mehr: Er sagt, daf§ sie alle ,Einer“ in Chri-
stus geworden sind, eine Person, eben die Person Christi, die sie alle ,angezogen
haben®, die ihrer aller iibergreifende personale Mitte geworden ist. In diesem Sinn
ist wohl auch Eph 2, 20—21 der ,Eckstein“ zu verstehen: Christus ist Eckstein der
Kirche, insofern er in seiner Person alle (Juden und Heiden) eint.



Unsere Einheit in Christus 447

Diese personale Einheit in Christus ist ein Geheimnis, das wir verstandesmiflig
nicht zu durchdringen vermogen. Es gibt dafiir keine Analogie in der Natur. Die
einzige wirkliche Analogie, aber eine so vollkommene, daff dagegen die Wirklich-
keit Christus — Kirche nur eine mindere Verwirklichung ist, ist das Geheimnis der
Menschwerdung Christi, der hypostatischen Union. Durch die Menschwerdung hat
Christus, der Gottessohn, seine Menschheit in die volle personale Einheit mit sich
hineingenommen. Dieser Mensch Christus ist so innig und wesentlich mit dem Got-
tessohn verbunden, daf} er seine einzige personale Spitze in der Person des Gottes-
sohnes hat. So vollkommen ist die Einung der Kirche und ihrer Glieder mit Christus
nicht. Die Glieder der Kirche, die in Christus begnadeten Menschen, behalten ihre
eigene, rein menschliche Personlichkeit. Insofern fillt das Geheimnis der Kirche ab
gegeniiber dem der Menschwerdung. Aber es ahmt doch dieses nach und verwirklicht
es in einem niederen Grad, insofern unsere Personen gnadenvoll in Christi Person
aufgenommen sind, Christi Person ,angezogen“ haben; insofern wir in Christus
unsere personale Vollendung gefunden haben, und Christus die uns tibergreifende,
uns alle in sich einende Person geworden ist. In diesem Hineingenommensein in die
Person des ewigen Sohnes, der auch die Teilhabe an seinem Geist entspricht, dirfte
der letzte Grund unserer Gotteskindschaft liegen. Ob zur Erklirung dieses Geheim-
nisses die Berufung auf die Einwohnung des Geistes Christi in der Kirche und in
den Gliedern der Kirche geniigt, oder ob nicht auflerdem eine der zweiten gottlichen
Person eigene, nur ihr zukommende Einwohnung, eben als letztes personales Subjekt
der Kirche, anzunehmen ist, mag dahingestellt bleiben. Auf Grund der positiven
Offenbarungsquellen konnen wir jedenfalls nicht {ibersehen, daff das Geheimnis der
Kirche, ,der Christus®, wie Paulus sagt, eine Art Ausweitung der Menschwerdung
des Gottessohnes ist.

Dieses Geheimnis dient der Uberfithrung der Menschen in die Herrlichkeit des
Sohnes. In Christus, in der Kirche, haben wir den Geist und die Kraft Christi. In
diesem ,Raum® herrscht daher wahre ,Freiheit, Midtigkeit zur Erfiillung der
Forderung Gottes (Rom 8, 4), wirkliche ,Gottesgerechtigkeit (Rém 1, 16—17; 3,
21—26; 2 Kor 5,21). Hier werden wir durch den Geist Christi ,dem Bilde des
Sohnes“ {Gottes) ,gleichformig* gemacht (R6m 8, 29). Hier gilt: ,Wir alle, die wir
mit enthiilltem Antlitz (durch den Geist) die Herrlichkeit des Herrn widerspiegeln,
werden in das gleiche Bild verwandelt von Herrlichkeit zu Herrlichkeit, gleichwie
von des Herren Geist“ (2 Kor 3, 18). Und hier gilt endlich: ,Wenn nun der Geist
dessen, der Jesus von den Toten erweckt hat, in euch wohnt, so wird der, welcher
Christus Jesus von den Toten erweckt hat, auch eure sterblichen Leiber lebendig
machen durch seinen euch innewohnenden Geist“ (Rom 8, 11).






