AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Das Konzil und die moderne Gedapkenwelt

Von Joseph Kardinal Frings, Erzbischof von Kéln!
e

A. Zwei Uoriiberlegungen

1. Konzil und Gegenwart

Konzilien wachsen immer aus einer bestimmten Zeit hervor, in der sie das Wort
Gottes auf eine neue Weise zur Geltung bringen, so wie es gerade fiir diese
bestimmte Zeit vonnéten ist. Gewif} gilt, was sie sagen, fiir alle Zeit, weil im zeit-
gebundenen, geschichtlichen Wort sich die immer giiltige Wahrheit inkarniert, aber
sie alle tragen doch auch unverwechselbar das Gesicht der ganz bestimmten Zeit, in
der die Forderung einer ganz bestimmten geistigen Lage die schirfere Formulie-
rung eines Gedankens, die Pragung eines Wortes niotig machte, das fortan zum
bleibenden Besitz der Kirche gehéren und sie doch auch immer an die Stunde
erinnern wird, in der ihr dieser Gedanke, dieses Wort zugewachsen ist. Wenn es
jederzeit Aufgabe der Konzilien war, mit den geistigen Waffen, welche die Stunde
gerade bot, von neuem den eigenméchtigen Intellekt der Menschen zu bezwingen
und gefangenzunehmen fiir Christus (2 Kor 10, 5), um so die Kirche zu neuem gei-
stigen Wachstum und schlieBlich zum Vollalter Jesu Christi (Eph 4, 18) zu fithren,
dann gilt dies erst recht fiir ein Konzil, als dessen Aufgabe der Heilige Vater selbost
das ,aggiornamento® der Kirche bezeichnet hat. So wird es fiir das rechte Gelingen
dieses Konzils von grundlegender Bedeutung sein, die Geisteswelt von heute sorg-
faltig zu priifen, in der es den Leuchter des Evangeliums von neuem aufstellen soll,
so daf sein Licht nicht unter den Scheffel veralteter Formen gerit, sondern uniiber-
sehbar all denen leuchtet, die im Hause unserer Gegenwart wohnen (Mt 5, 15).

2. Uerdnderungen in der geistigen Lage seit dem ersten Uatikanischen Konzil

Welches also ist die geistige Situation von heute, der das Konzil christlich Rede
und Antwort stehen soll? Vielleicht ist es niitzlich, hier zunichst einen kurzen Riick-
blick zu versuchen. Das letzte Konzil, das erste vom Vatikan, liegt knapp hundert
Jahre zuriick. Das ist weltgeschichtlich gesehen eine kurze Zeit, aber angesichts der
rasenden Schnelligkeit, in der sich heute die Geschichte voranbewegt, doch auch wie-
der eine sehr lange Zeit. Damals war der Stern (oder sollte man lieber sagen der
Unstern?) des Liberalismus machtig im Steigen, er beherrschte die Politik, er hatte
in der Wirtschaft seine ersten groflen Erfolge errungen, er begann auf dem Felde
der Theologie, vor allem durch die immer deutlicher sich abzeichnende Alleinherr-

t Den folgenden Vortrag hat S. Eminenz am 20. November d. J. im ,Teatro Duse® in
Genua als vierten einer Reihe von sechs Konferenzen iiber das kommende Konzil, die vom
»Columbianum® veranstaltet wurde, gehalten.



Aus dem Leben der Kirche 449

schaft des Historismus, seine ersten Triumphe zu feiern, welche um die Jahrhundert-
wende zu jener Krise innerhalb der katholischen Theologie fithrten, die unter dem
Namen Modernismus in die Geschichte eingegangen ist. Die Wiedergeburt der
Theologie und einer fiir sie unerlifilichen gesunden Philosophie hatte zwar nach
den schweren Erschititerungen der Aufklirung bereits kriftig eingesetzt, aber die
girende Unsicherheit eines neuen Anfangs, der in der Abwehr des liberalistischen
Angriffs zwischen den Extremen des Rationalismus und des Fideismus schwankte,
war doch noch keineswegs iiberwunden. Uberdies klopfte in Denkern wie Feuerbach
oder gar Haeckel der Materialismus bereits kraftig an die Tore der Zeit. Wie gegen-
wirtig klingt uns das alles, wenn wir es horen! Und doch diirfen wir nicht iber-
sehen, wieviel sich seitdem gewandelt hat. Zwar riittelte das italienische risorgi-
mento schon michtig an den Grenzen des Kirchenstaates, als die Viter des ersten
Vatikanischen Konzils zu ihren Beratungen in der Ewigen Stadt versammelt waren,
aber noch hielt der tausendjihrige Bau des Patrimonium Petri stand. Sein Zusam-
menbruch, der dem Konzil unmittelbar folgte bzw. dessen vorzeitigen Abbruch
bedingte, war zweifellos eine der wichtigsten Strukturverschiebungen in der Kirche
der Neuzeit. Ahnliche Verdnderungen trugen sich aber auch in groflen Teilen der
ibrigen katholischen Welt zu: Frankreich erlebte den Sieg des Laizismus und die
Trennung von Kirche und Staat, in Deutschland brachte der Sturz der Monarchien
gewichtige Verschiebungen fiir die politische Situation der Kirche, in Lateinamerika
erstarkten zusehends die Krifte, die die Kirche aus dem 6ffentlichen Leben verdran-
gen wollten. Hinza kommt das immer stirkere Gewicht, das sich der nordamerika-
nische Katholizismus, der von vorneherein eine andere Orientierung seines Verhalt-
nisses zur Welt kannte als der Katholizismus in Europa, allméihlich im Ganzen der
Welt verschaffen konnte. Durch diese Verschiebungen, die hier nur angedeutet sind,
hat sich der Weltbezug des Katholizismus in den letzten hundert Jahren zwar nicht
in seinem Wesen, wohl aber in wichtigen Elementen seiner konkreten Form weit-
gehend gewandelt.

Vor allem aber trennen uns von dem Zeitalter des ersten Vatikanischen Konzils
zwei Weltkriege mit all ihren einschneidenden Folgen fiir das physische und geistige
Leben der Menschheit. Der erste Weltkrieg ist fiir unsere Betrachtung insofern von
Bedeutung, als er weitgehend das Ende der bisherigen Form von Liberalismus mit
sich brachte. Es war die liberale Welt, die hier zusammenbrach, deren stolze Zuver-
sicht in den Triimmern des groflen Krieges in Scherben ging. Der Fall des Liberalis-
mus schien eine Renaissance katholischen Glaubens und Lebens zu verheiflen, von
der noch zu sprechen sein wird. Auflerlich mindestens erwiesen sich zunichst zwei
andere Machte als starker, die nun anstelle des abgedankten Liberalismus auf der
Bithne erschienen: der materialistische Marxismus, der in Rufiland die Macht an sich
reiflen konnte, und ein romantisierender Nationalismus, der in Deutschland und
{gemaRigter) in Italien an die Herrschaft kam und im zweiten Weltkrieg seine sinn-
losen und grausamen Triumphe feierte. Die Niederlage und die nachfolgende
erschreckende Entlarvung der Abgriinde dieser Bewegung liefl den einst verdamm-
ten Liberalismus wieder in einem besseren Licht erscheinen, so daff man heute in der
Tat auf vielen Gebieten Ansatze zu einer Restauration des Liberalismus erkennen
kann. Vieles kehrt zuriick, was nach 1918 griindlich iiberwunden schien, und in



450 Aus dem Leben der Kirche

manchem sind wir so der Situation von 1870 heute wieder sehr viel ndher, als man
dies noch vor zwanzig Jahren fiir moglich halten konnte. Insofern zeichnet sich bei
niherem Zusehen eine Kontinuitit der geistigen Lage ab, die man aufs erste in
unserer schnellebigen Zeit kaum fiir méglich halten wiirde.

‘Dermnoch gibt es in der Geschichte keine cinfache Riickkehr des Vergangenen, und
Geschehenes kann nicht ungeschehen gemacht werden, sondern wirkt in irgendeiner
Weise fort. Ungeachtet mancher Riickkehr zu Fritherem und Altem ist unsere Zeit
eben doch neue Zeit, bestimmt von den vielfiltigen Kréften eines wandlungsreichen
Jahrhunderts, die sich in ihr auswirken. Vielleicht kann man tatsachlich sagen, dafl
nichts von dem, was unsere Gegenwart bestimmt, nicht im Keim auch schon in der
geistigen Situation von 1870 gegeben war, aber die Keime sind weitergewachsen und
was sie bedeuten, wird uns heute in einer Weise sichthar, die damals noch nicht vor-
ausgeahnt werden konnte. Wir wollen nunmehr versuchen, einige der geistigen
Grundbestimmtheiten unserer Zeit zu erfassen, um damit zugleich die Aufgabe in
den Blick zu bekommen, die dem Konzil als dem Mund der lehrenden Kirche in
dieser Zeit zufallen wird.

B. Das Konzil und die moderne Geisteswelt: Die geistige Situation der Menschheit
am Uorabend des Konzils

1. Das Erlebnis der Einheit der Menschheit

Vielleicht das auffilligste Erlebnis, das die geistige Situation der Gegenwart von
Grund auf prigt, ist das Kleinwerden der Welt und eine ginzlich neue Einheit der
Menschheit. Gewifd ist dies Erlebnis schon wenigstens seit der Entdeckungsfahrt des
Christoph Columbus unterwegs, aber erst heute, unter den unerhérten Méglich-
keiten der Technik, gewinnt es seine bestlirzende Aktualitit, welche das Bewufitsein
auch noch des einfachsten Menschen erreicht. Wer in Deutschland friihstickt, kann
zum Mittagessen schon in Agypten sein und das nichste Frithstiick irgendwo im
Fernen Osten zu sich nehmen. Wer in London am Fernsehapparat eine Rede des
amerikanischen Prasidenten anhért, kann seine Worte frither vernehmen, als wer
zu Fiien des Prisidenten sitzt, weil die elektrischen Wellen das Wort schneller
weitertragen als die akustischen. Funk und Fernsechen tragen die ganze Welt in
jedes Haus, und iiberdies kann man in jeder groferen Stadt Menschen aus allen
Erdteilen begegnen — die Welt ist eben zusammengertickt.

Dazu kommt ein weiteres: Wihrend die Menschheit bis vor kurzem in eine Viel-
zahl nationaler Sonderkulturen aufgeteilt war, sieht heute eine Stadt in China oder
Japan nicht wesentlich anders aus als in Siidafrika, Europa oder Amerika. Die Son-
derkulturen werden in zunehmendem Maf iiberdeckt von einer technischen Einheits-
kultur, die zwar gleichsam noch einzelne Dialekte zuldfit, aber im grofien und gan-
zen so etwas wie eine geistige Einheitssprache der Menschheit geworden ist. Die
ganze Menschheit denkt und spricht heute in den Kategorien der technischen Zivili-
sation europiisch-amerikanischer Pragung und ist damit als ganze in jenes Stadium
der Vereinheitlichung getreten, das im Mittelmeerbecken zur Zeit Jesu durch die
hellenistische Einheitskultur erreicht war. Es ist klar, dafl eine solche Situation fur
die Kirche neue Moglichkeiten, aber auch neue Aufgaben und Gefahren bietet. Als



Aus dem Leben der Kirche 451

die Catholica war sie schon immer grundsitzlich auf die ganze Menschheit bezogen,
und die Bewegung auf die Vereinigung der Menschheit hin, die sich vor unseren
Augen abspielt, bietet ithr nene Voraussetzungen fiir die Erfiillung ihrer mensch-
heitlichen Sendung. Wenn die geschichtliche Stunde jeweils auch Ausdruck einer
besonderen géttlichen Berufung ist, eines Kairos, den wir zu ergreifen haben, dann
ist klar, dafl die-besondere Aufgabe der Kirche von heute der Blick auf das Ganze
der Menschheit ist. Sie wird in einem noch volleren Sinn als bisher Weltkirche wer-
‘den miissen. Mit der Bestellung einheitlicher Hierarchien in den Missionslindern ist
ein wichtiger Schritt in dieser Richtung getan, weitere werden folgen missen. Vor
allem wird dabei auch folgendes zu iiberlegen sein: Als das Christentum seinen
Weg in die Welt antrat, fand es allenthalben die sog. Koine, das heifit die Einheits-
sprache der griechisch-romischen Kultur vor. Diese Sprache war geistig gepragt vor
allem von der pantheistisch-immanentistischen Philosophie der Stoa. Aber es war
die Sprache, die iiberall verstanden, in der allerwirts gedacht und geredet wurde.
Die christliche Mission zdgerte nicht, diese Sprache aufzugreifen und in ihr die Bot-
schaft Jesu Christi zu verkindigen. So warde aus der Koine des alten Heidentums
schliefllich eine wahrhaft christliche Sprache. Die Kirche sieht sich heute wieder einer
Art Koine gegeniiber: dem einheitlichen Denken und Sprechen aus der technischen
Zivilisation heraus, das sogar iiber die Grenzen hinweg gilt, die der Eiserne Vor-
hang quer durch die Menschheit hindurch aufgerichtet hat. Ob sie nicht eine ganz
neue Anstrengung machen miifite, sich diese Koine dienstbar zu machen? Man spricht
im Zusammenhang des missionarischen Problems viel von der Akkomodation, der
Angleichung des Glaubensgutes an die verschiedenen nationalen Kulturen. Ohne
die fortbestehende Bedeutung dieses Problems zu leugnen, von dem gleich noch ein-
mal zu sprechen sein wird, kann doch gefragt werden, ob nicht wenigstens ebenso
dringlich die Aufgabe besteht, nach einer neuen Form der Verkiindigung Ausschan
zu halten, in der das Denken der technischen Einheitskultur von heute gefangen-
genommen wird fiir Jesus Christus und die neue Koine der Menschheit zu einem
christlichen Dialekt umgeformt wird.

Nodh ein weiterer Gedanke dridngt sich auf. Der Sieg der technischen Zivilisation
stellt an sich einen Sieg des Europdismus dar. Dennoch ist dieser Sieg von einer fort-
schreitenden Entmichtigung des Européischen begleitet. Der vor einem halben Jahr-
hundert unternommene Versuch des protestantischen Dogmatikers Ernst Troltsch,
aus der Uberlegenheit der europdischen Kultar, die vom Christentum hervorgebracht
wurde, zugleich die Uberlegenheit des Christentums iiber alle anderen Religionen
zn beweisen, wire heute undenkbar. Die Erfahrung zweier Weltkriege, in denen
das Abgriindige und die finsteren Méglichkeiten der europiischen Kultur deutlich
wurden, steht dem im Wege. Die Furchtbarkeit dieser Kriege, die Grausamkeiten,
die von den sog. christlichen Vélkern veriibt wurden, haben in der nichtchristlichen
Welt eine tiefe Skepsis gegeniiber dem Christentum und seinen Moglichkeiten, den
Menschen und die Welt zn verwandeln, ausgel6st. Der Asiate (der hier vor allem
in Betracht kommt) differenziert dabei nicht zwischen Christen und Ungliubigen,
die es in den christlichen Lindern gibt, er ist auch nicht bereit, sauber zu scheiden
zwischen grundsitzlichem Recht des Christentums und tatsichlichem Versagen der
Christen. Er verweist auf die Wirklichkeit, daranf, dafl zweitausend Jahre christ-



452 Aus dem Leben der Kirche

licher Geschichte immerfort erfillt waren von Schlachtenlirm und Blutvergiefien,
von Grausamkeit, Intoleranz und blutiger Verfolgung Andersglidubiger. Demgegen-
iiber wird er etwa auf den duldsamen Genius Indiens, auf das verzichtende und
verzeithende Licheln Buddhas hindeuten und darin eine glaubhaftere Verheiflung
des Friedens fiir die Menschheit finden, als sie das Christentum bieten kann. Das
Versagen der christlichen Gegenwart wird ihm zu einer nachtriglichen Bestatigung
seiner eigenen nationalen und religiésen Vergangenheit. So erleben wir heute das
paradoxe Phinomen, daf sich gleichzeitig mit dem Sieg einer technischen Mensch-
heitszivilisation doch auch eine — freilich begrenzte — Renaissance der jeweiligen
nationalen Kulturen vollzieht: Lateinamerika wird von einer Welle des ,Indianis-
mus“ ergriffen, die arabischen Volker versuchen das Erbe des Koran neu zu durch-
denken, Buddhismus und Hinduismus beginnen sogar, um die Seele des westlichen
Menschen zu werben. Dem Eingeweihten klingen hier freilich viele Téne falsch,
denn er weif}, daf in all diese Bewegungen ein gut Stiick des stillschweigend tber-
nommenen christlichen Geistesgutes eingearbeitet ist, und dafl vielfach erst dieses
dem Ganzen seinen verfithrerischen Glanz gibt, aber andererseits wird er die Eigen-
werte des Fremden, Vor- und Auflerchristlichen, die sich hier zu Worte melden,
doch nicht leugnen kénnen.

All das wirkt auch auf das Bewufitsein der Christenheit zuriick, die bisher unter
dem Eindruck der politischen Machtstellung Europas allzu sehr dazu geneigt war,
dem kulturellen Erbe des Abendlandes eine gewisse Absolutheit beizulegen, die es
verhdltnismifig leicht machte, auch an die Absolutheit des Christentums zu glau-
ben. Das Auftauchen neuer, weltweiter Perspektiven hat den Abendlinder desillu-
sioniert, thm die Grenzen seiner kulturellen und geschichtlichen Bedeutung bewufit
gemacht, aber damit zugleich eine der wichtigsten dufleren Stiitzen seines Glaubens
an die Absolutheit des Christentums weggezogen und ihn einem Relativismus aus-
geliefert, der wohl zu den kennzeichnendsten Ziigen des Geisteslebens unserer Zeit
gehort und untergriindig bis weit in die Reithen der Gldubigen hineinreicht. Man
darf sich nicht tduschen: Relativismus mufl nicht in allen Sticken etwas Schlechtes
sein. Wenn er dazu fihrt, die Relativitit aller menschlichen Kulturgestaltungen zu
erkennen, und so zu einer gegeunseitigen Bescheidung fihrt, in der keiner sein
menschlich-geschichtliches Erbe absolut setzt, kann er einer neuen Verstindigung
zwischen den Menschen dienen und Grenzen 6ffnen helfen, die bisher verschlossen
schienen. Wenn er dazu dient, das Relative und daher Veridnderliche der blof
menschlichen Formen und Einrichtungen zu erkennen, kann er beitragen, das wirk-
lich Absolute von der Umklammerung durch das Schein-Absolute zu befreien und es
in seiner wahren Reinheit deutlicher zu sehen. Nur wenn er alles Absolute {iber-
haupt aufhebt und bloff noch Relativititen zuldflt, ist er allerdings eine Negation
des Glaubens. Wie man sieht, kann er aber auf jeden Fall zu einer christlichen
Gewissenserforschung zwingen und eine der Aufgaben anweisen, um die sich das
Konzil wird zu miihen haben: die Kirche mehr noch als bisher jener ganzen Vielfalt
des menschlichen Geistes zu 6ffnen, die ihr als der Catholica zukommt, welche die
Viter gern mit der Braut verglichen, iiber die der Psalmist sagt, sie sei von Viel-
falt umgeben (Ps 44, 10). Auf jeden Fall darf man nicht vergessen, dafl die unge-
heure Vereinigungsbewegung, die sich heute in der Menschheit abspielt, doch auch



Aus dem Leben der Kirche 453

begleitet ist von einer starken Riickbesinnung auf die jeweiligen nationalen Sonder-
werte der zu neuem SelbstbewuBtsein erwachten aufereuropdischen Vélker. Auf
beide Bewegungen mufl die Kirche in dieser Zeit Bedacht nehmen, beide kénnen
ihrer Aufgabe dienstbar gemacht werden: Als das eine neue Volk aus allen Vélkern
versucht sie immer schon, der Menschheit das Zeichen der Einheit einzuprigen und
in der Einheit des Glaubens und des Kultes ihre Friedenssendung tiber alle Gren-
zen hin zu erfiillen. Als das wahrhaft geistliche Volk, das sich mit keinem irdisch-
geschichtlichen Volk einfach deckt, sondern in der neuen Geburt aus Geist und Was-
ser (Joh 3, 5) griindet, muf sie aber auch der ganzen Vielgestalt des menschlichen
Wesens offenstehen und in dem iibergeordneten Rahmen der Einheit auch das
Gesetz der Mannigfaltigkeit zur Geltung bringen. Im Zeitalter eines wahrhaft global
und so wahrhaft katholisch gewordenen Katholizismus wird sie sich immer mehr
darauf einstellen miissen, dafl nicht alle Gesetze fiir jedes Land gleichermafien gelten
kénnen, dafl vor allem die Liturgie wie ein Spiegel der Einheit so auch ein angemes-
sener Ausdruck der jeweiligen geistigen Besonderheit sein muf}, wenn sie die Men-
schen zu einer wahrhaft ,geisterfiillten Gottesverehrung® (Rém 12, 1) fithren soll.
Daraus wird sich von selbst eine stirkere Intensivierung der bischéflichen Gewalt
ergeben, die ja ortsgebunden und so der besonderen Aufgabe der Einzelkirchen
zugewiesen ist, zugleich aber das einzelne an den Gesamtepiskopat bindet und so in
die Einheit hineintrégt, die in Petri Stuhl ihre unverriickbare Mitte hat.

2. Das technische Erlebnis

Die geistige Einheitssprache, in der sich die Menschheit von heute begegnet, wurde
im vorigen als technische Zivilisation oder auch als technische Kultur bezeichnet.
Bisher achteten wir dabei einzig und allein auf das Phinomen der Einheit als solches.
Nun missen wir aber auch noch niherhin fragen: Wie ist diese Zivilisation denn
innerlich beschaffen, und vor allem: Wie wirkt sie sich auf den Menschen aus? Das
ist freilich eine so umfangreiche Frage, dafl wir uns hier, in dem begrenzten Rah-
men, der zur Verfiigung steht, mit ciner einzigen, fiir uns besonderes wichtigen
Andeutung begniigen miissen, welche sich auf die besondere religitse Situation des
Menschen von heute bezieht.

Uberlegen wir folgendes: In allen bisherigen Kulturen lebte der Mensch in einer
engen und direkten Angewiesenheit auf die Natur. In dem gréiten Teil der Berufe,
die ihm offenstanden, war er in eine einfache, direkte Begegnung mit der Natur als
solcher gefiihrt. Das hat sich seit dem Durchbruch der Technik weitgehend gedndert.
Die Technisierung der Welt hat ndmlich zur Folge, daf der Mensch es meist nicht
mehr mit der Natur in ihrer einfachen Unmittelbarkeit zu tun hat, er begegnet ihr
vielmehr erst durch das Medium des technischen Werkes hindurch. Etwas so Ge-
wohnliches z. B. wie das Wasser nimmt er nicht mehr aus einer Quelle oder einem
Brunnen, es kommt zu ihm durch ein System von Rohren, das heifit durch den viel-
faltigen Filter menschlicher Werke hindurch. Und so steht es auch mit fast allen
anderen Dingen des téglichen Lebens. Die Welt, mit der er es zu tun hat, trigt das
Gesicht des Menschen, ist bereits vorgeformt und geprigt von ihm. Der Mensch
begegnet kaum noch irgendwo der Natur, sondern trifft immer wieder stets auf sein
eigenes Werk, auf sich selbst. Ein wenig zugespitzt kdnnte man sagen: Er begegnet



454 Aus dem Leben der Kirche

nicht Gottes Werk, sondern den Werken der Menschen, die sich dariiber gelegt
haben. Es ist klar, dafl das auf seinen ganzen geistigen Standort entscheidende Riick-
wirkungen hat. In der Geschichte der Menschheit war die Begegnung mit der Natur
immer einer der wichtigsten Ausgangspunkte religioser Erfahrung, kann doch nach
dem Wort der Schrift das Unsichtbare Gottes von Anbeginn der Schépfung an aus
seinen Werken denkend erschaut werden (Rém 1, 20). Wenn also der Zugang zur
Natur verstellt oder grundlegend verdndert ist, dann ist damit eine der urspriing-
lichsten Quellen religidsen Daseins abgeschnitten. Dafl sich die Gottlosigkeit der
Neuzeit zuerst im technischen Milieu der Industriearbeiter auszubreiten und hier
auch am wirksamsten zu behaupten vermochte, hat vielerlei Griinde (von den Unge-
rechtigkeiten des Frithkapitalismus angefangen), aber hier liegt gewifl einer der
besonders wichtigen.

Nun soll man sich freilich hiiten, die Technik zu verketzern. Schliefilich ist ja die
Welt am Schopfungsmorgen dem Menschen iibergeben worden, damit er sie bebaue,
damit er sein Werk einzeichne in des Schopfers Werk (Gen 2, 15; 1, 28). Aber so ist
das Gesagte auch gar nicht gemeint. Es soll nur behauptet sein, dafl jede Situation
der menschlichen Geschichte ihre besonderen Moglichkeiten wie auch ihre besonderen
Gefahren in sich birgt, und dafl die Gefahren von heute andere sind als die von
gestern. Auch die religiose Kraft, die in der Natur liegt, war ja keineswegs ohne
Gefahren. Denn in der erbsiindigen Geschichte des Menschen fiihrte sie meist keines-
wegs zur direkten Erkenntnis des Schopfers, sondern zur Vergétzung seines Werkes,
der Natur. So entstanden anstelle des einen wahren Gottes die vielen falschen Got-
ter, die Anbetung des Werkes anstelle dessen, der es gemacht hat (Rém 1, 21—26).
Heute begegnet der Mensch der Natur meist durch den Filter seines eigenen Werkes,
also den Spuren seines eigenen Geistes und Kénnens. Von selbst tritt damit an die
Stelle der Naturreligion die technische religio, das heifit die Verehrung des Men-
schen fiir sich selbst: Die Selbstvergottlichung der Menschheit 15st dle Vergéttlichung
der Natur mit innerer Notwendigkeit ab.

Das bedeutet aber auch, dafl das neue Heidentum, welches sich seit einem Jahr-
hundert mitten im Herzen der christlichen Welt entwickelt, grundlegend unterschie-
den ist vom fritheren: Es gibt keine Gotter mehr, sondern die Welt ist unwiderruf-
lich entgéttert, profan geworden, nur noch der Mensch ist auf dem Plan geblieben
und empfindet nun freilich eine Art religiéser Verehrung firr sich selbst oder jeden-
falls fiir jenen Teil der Menschheit, dem der technische Fortschritt zu verdanken ist.
Es ist klar, dafl damit die Situation der Religion in der Menschheit sich grundlegend
verdndert hat, und daf} es eine jhrer vordringlichsten Aufgaben von heute sein wird,
in dieser verdnderten Welt ihr bleibendes Recht auf den Menschen neu auszulegen
und in neuer Weise verstindlich zu machen. Aber wie kann das geschehen? Um
darauf Antwort zu finden, miissen wir noch eine neuve Uberlegung einschalten.

8. Die Wissenschaflsglaubigkeit

Eine der auffilligsten Folgen, die sich aus dem Siegeszug der Technik ergab, ist
das, was man die Wissenschaftsgldubigkeit der Massen nennen kénnte. Der Mensch,
der erlebt hat, wie immer wieder méglich wurde, was man vielleicht noch ein Jahr-
zehnt zuvor fiir ginzlich unmoglich erklirt hatte, ist schlieflich dahin gekommen,



Aus dem Leben der Kirche 455

nichts mehr fiir unmdglich zu halten, Er erwartet von der Wissenschaft alles, auch
die Losung seiner tiefsten menschlichen Néte, fiir die er bisher die Religion um Rat
gefragt hatte. Die Verheiflung Comtes, die soziale Physik, das heifit die wissen-
schaftliche Behandlung des menschlichen Phinomens, werde genau so positiv sein
wie jede exakte Wissenschaft, wirkt untergriindig nach und steht (bewufit oder
unbewufit) als geistiger Hintergrund hinter Verfahren wie dem Kinsey-Report, die
aus statistischen Mittelwerten menschliche Verhaltensnormen ableiten méchten, in
denen an die Stelle der ethischen Forderung die einfache wissenschaftliche Auskunft
tritt. Von den Erkenntnissen der Psychologie erwartet sich der Mensch, der zum
Psychotherapeuten seine Zuflucht nimmt, vielleicht nicht gar zu selten die Befreiung
von der Not des ethischen Ringens und Versagens durch eine wissenschaftliche Erkla-
rung, die das gestorte Funktionsgefiige seines seelischen Daseins in Zukunft ohne
die belastenden Begriffe von Schuld und Siinde in Gang erhilt.

Aber gerade hier diirfte der Punkt sein, an welchem dem technischen Menschen
der Sinn des Glaubens von neuem erschlossen werden kann. Der Mensch bleibt ,das
unbekannte“ Wesen (A. Carrel), ,der grofle Abgrund“ (Augustinus), an dem sich
gewifl vieles mit den wissenschaftlichen Methoden von heute aufklaren 14fit, aber
der doch immer fiir alle Soziologie, Psychologie, Piddagogik oder was immer es sei,
einen ungeklirten und unklarbaren Rest hinterlafit, und dieser Rest ist im Grunde
sogar stets das eigentlich Entscheidende, nidmlich das eigentlich Menschliche des
Menschen. Die Liebe bleibt das grofle Wunder, das sich aller Berechnung entzicht,
die Schuld bleibt die dunkle Moglichkeit, die durch keine Statistik zu zerreden ist,
und auf dem Grunde des menschlichen Herzens bleibt jene Einsamkeit, die nach
dem Unendlichen ruft und durch nichts anderes letztlich zu stillen ist, weil das Wort
bleibt ,solo dios basta® — der Unendliche allein ist genug fiir den Menschen, dessen
Maf nun einmal nicht niedriger als auf unendlich gestellt ist. Sollte es unmdglich
sein, das dem technischen Menschen zum Bewufitsein zu bringen? Wenn er schon
die Natur nicht mehr hat, die ihm von Gott redet, so hat er doch noch immer sich
selbst, dessen Herz nach Gott ruft, auch wenn er oft diese Sprache seiner Einsamkei-
ten nicht mehr versteht und den Dolmetscher braucht, der ibm die Sinne 6ffnet.
Gewif}, die Religion wird in vielem eine andere Gestalt annehmen im technischen
Zeitalter, sie wird karger werden in Gehalt und Form, aber vielleicht auch tiefer.
Der Mensch dieser Zeit darf mit Recht darauf warten, dafl die Kirche ihm in diesem
Prozefl der Umwandlung hilft, dafl sie vielleicht von manchen alten Formen lafit,
die ihm nicht mehr gemifl sind, dafl sie da, wo eine weniger entwickelte geistige
Situation eine gewisse Vermischung von Weltbild und Glaube zulieB, ja, forderte,
ohne Zégern das eigentlich Glaubensmiflige von seiner zeitbedingten Einkleidung
16st, daf sie so, indem sie das Vergehende 148t, um so deutlicher ihn auf das Blei-
bende weist. Der Mensch von heute mufl wieder erkennen konnen, dafl die Kirche
sich vor der Wissenschaft weder fiirchtet noch zu fiirchten braucht, weil sie in der
Wahrhbeit Gottes geborgen ist, der keine echte Wabrheit und kein echter Fortschritt
widersprechen kann. Wenn der Mensch die Freiheit und Gelassenheit spiirt, die aus
solcher Gewiflheit kommt, wird sie ihm vielleicht schon wie eine erste Wegweisung
sein kénnen zu jenem unbesiegbaren Glauben, den die Welt nicht iiberwinden kann,
der aber seinerseits die Kraft in sich trdgt, die Welt zu {iberwinden (1 Joh 5, 4).



456 Aus dem Leben der Kirche
4. Die Ideologien

Wenn von moderner Gedankenwelt die Rede ist, denkt man wohl zuerst an die
groflen geistigen Stromungen unserer Zeit: Marxismus, Existenzialismus, Neolibera-
lismus, und es mag auffallen, daf} davon bisher noch kaum etwas gesagt wurde.
Allein, man muf} bedenken, dafl diese Bewegungen, zu denen auch noch der natio-
nalistische Mythos in seinen verschiedenen Formen zu rechnen wire, ihrerseits nur
Konkretisierungen einer geistigen Grundsituation sind, von der man ausgehen muf,
wenn man die Aufgaben der Gegenwart in ihrer wirklichen Tiefe verstehen will.
Das Phinomen der Ideologie, das diese Bewegungen je in verschiedenen Formen
ausprigen, ist nur zu begreifen auf dem Hintergrund einer endgiltig gétterlos,
profan gewordenen Welt, in der an die Stelle des Glaubens die Ideologie tritt. Diese
ermoglicht dem Menschen eine zusammenfassende Weltdeutung und einen iiber-
greifenden Lebenssinn, ohne ihm einen Glauben an transzendente, gottliche Wesen
abzuverlangen. Sie ist also ihrem Wesen nach das genaue Produkt einer Welt, in
der das alte Heidentum durch die technische Situation endgiiltig iiberholt ist, in der
Gétter unmdglich geworden sind, die aber auch das Wagnis des Glaubens an den
einen Gott scheut und sich eine Religion ohne Religion schafft — denn das genau ist
das Wesen von Ideologie, welche verspricht, die Aufgabe der Religion — die Sinn-
gewahrung — zu erfiillen, ohne Religion zu sein. Insofern ist der Ausdruck Ersatz-
religion, der heute vielfach gebraucht wird, richtig, aber nicht ganz genau: Ideologie
ist etwas Neues, das sich erst aus der totalen Riickverwiesenheit des Menschen auf
sich selbst im naturwissenschaftlich-technischen Zeitalter ergibt, in der der Mensch
keinen Zugang zur Religion mehr findet und doch noch immer das braucht, was
einst Religion ihm gab: den geistigen Zusammenhang und den Sinn, ohne den er
nun einmal nicht leben kann.

Als die beiden beherrschenden Ideologien mufl man wohl heute den Marxismus
und den Neoliberalismus ansprechen. Wenn auch in vielen westlichenLindern heute
iiberzeugte Katholiken die Fithrung in Hinden haben (wie in Italien, Spanien,
Frankreich, Belgien, Deutschland und auch in den Vereinigten Staaten), und die
Kirche sich dort nicht nur der Freiheit, sondern auch eines nicht ganz unerheblichen
Einflusses auf das 6ffentliche Leben erfreut, so ist man doch versucht, den Neolibe-
ralismus als die einzige Klammer anzusehen, die das geistig so inhomogene und uns
doch so werte Gebilde nmspannt, das wir ein wenig verschwommen ,den Westen®
nennen. Zwischen beiden gibt es Mischformen, als welche man den sog. demokrati-
schen Sozialismus ansprechen muf}, der neben den marxistischen Elementen eine
gute Dosis Liberalismus in sich aufgenommen hat; vielleicht mufl man hier in groflem
Abstand auch den aus einer Philosophie zu einer Ideologie gewordenen Existen-
zialismus anfihren, der im Grunde liberal ist, aber von seiner nihilistischen Tendenz
her sich mitunter stark zum Marxismus hingezogen fithlt. Der nationalistische
Mythos ist in Europa durch den Zusammenbruch des Faschismus weitgehend des-
avouiert, seine neuen Ausbriiche in den ehemaligen Kolonialvélkern sind wohl noch
zu ungeklart, als dafl man sich ein deutliches Urteil dariiber bilden kénnte.

Noch eins mufl man bei dieser Bestandsaufnahme beachten: Man hat gelegentlich
darauf hingewiesen, dafl es im eigentlichen Herrschaftsraum der Ideologien, das
heifit-in Europa, Amerika und Ruflland, auch so etwas wie eine Entideologisierung



Aus dem Leben der Kirche 457

der Massen gebe. Liberalismus und Sozialismus hitten ihren weltanschaulichen
Charakter groflenteils verloren, in beiden Bewegungen sei der Elan des ersten
kdampferischen Aufbruchs verdampft und eine sehr pragmatische Schrumpfideologie
tibriggeblicben, die darauf verzichte, das irdische Paradies herbeizufithren (das ja
beide urspriinglich verhieflen), und sich stattdessen mit dem erreichten Lebensstan-
dard begniige, sich sozusagen auf dem Konsumpolster zur Ruhe setze. Daran ist
zweifellos sehr viel Richtiges, aber man darf den Vorgang doch nicht iibertreiben.
Der Wohlstand kann zwar das Verlangen des Menschen nach Sinn zcitweilig hinter
der Bequemlichkeit des Erreichten stark zuriicktreten lassen, es aber doch nicht auf
die Dauer ersticken. So vermag zweifellos die augenblicklich entbehrliche Ideologie
jederzeit wieder stérker in den Vordergrund zu treten, sobald eine neue Situation
den Menschen aus dem Schlaf seiner Behibigkeit aufstort.

Es ist hier nicht der Ort, die genannten Ideologien darzustellen und zu wider-
legen. Stattdessen wollen wir in diesem Zusammenhang die Frage stellen, was fiir
cine positive Aufgabe sie der Kirche in dieser Zeit auferlegen. Nun, zunichst ganz
einfach die, den Ideologien den Glauben gegeniiberzustellen als die wahre Antwort
auf das Sinnverlangen des Menschen. Aber vielleicht kann man noch ein Stiick mehr
sagen. Auch wenn der Mensch in die Irre geht, tut er es immer noch, weil ihn ein
Gut lodkt, das er filschlich héheren Giitern vorzieht, das aber dabei doch ein Gut
bleibt. So miissen auch in den Irrwegen der Zeit Werte sichtbar sein, die den Men-
schen locken, und die Aufgabe der Kirche wird es sein, diese Werte, die der Mensch
bei ihr nicht mehr zu finden glaubte, wieder von neuem an der rechten Stelle ins
Licht zu heben. Der Marxismus ist eine Ideologie der Hoffnung, in welcher die
Hoffnung Israels und der hoffende Glaube der Christen umgesetzt ist in eine pro-
fane irdische Verheiflung, die aber immer noch die alten Ziige des Reiches Gottes
erkennen 14fit, das hier in ein Reich des Menschen umgewandelt wird. Der Existen-
zialismus hat dem eine Philosophie der Hoffnungslosigkeit gegeniibergestellt, in der
der Mensch anerkennen soll, daf alles keinen Sinn hat, um dann ,trotzdem® zu
leben, mit der trotzigen Geste dessen, der sich entschliefit, das Sinnlose zu tun. Auch
in dieser Perversion bezeugt er im Grunde noch einmal das Gleiche wie der Mar-
xismus: das Verlangen des Menschen nach einer grofien, tragenden Hoffnung, nach
einer Verheiflung nicht nur fiir sich selbst, sondern fiir die Menschheit, fiir die Erde,
fiir die Welt als Ganzes. Vielleicht hatte sich das Christentum des vergangenen
Jahrhunderts wirklich ein wenig zu sehr zuriickgezogen auf das Seelenheil des Ein-
zelnen, das er im Jenseits finden soll, und nicht laut genug vom Heil der Welt, von
der universalen Hoffnung des Christentums gesprochen. So wiirde ihm die Aufgabe
zuwachsen, diese Gedanken wieder neu zu durchdenken und zugleich der Inbrunst
fiir die Erde, die beim modernen Menschen spiirbar ist, neu eine positive Auslegung
der Welt als Schopfung gegeniiberzustellen, die von Gottes Herrlichkeit zeugt und
als ganze zum Heil bestimmt ist in Christus, der nicht nur das Haupt seiner Kirche,
sondern auch der Herr der Schopfung ist (Eph 1, 22; Kol 2, 10; Phil 2, 9 f).

Ahnliche Gedanken lassen sich auch beim Blick auf den Liberalismus entwickeln.
Die Idee der Toleranz, die Achtung vor der geistigen Freiheit des anderen Men-
schen, der unbedingte Wille zur Wahrhaftigkeit gegen alle geistigen Schablonen,
das sind die echten Werte, die der Mensch hier glaubt suchen zu diirfen und die ihn
mit Recht anziehen. Sollten wir es etwa blof den anderen iiberlassen, sie zu realisie-



458 Aus dem Leben der Kirche

ren, oder sollten wir uns nicht lieber daran erinnern, daf} sie samt und sonders ohne
das Christentum undenkbar wiren und sich also nirgendwo mehr finden miifiten als
bei uns? Der Mensch von heute, der die ungliickselige Erfahrung des Totalitarismus
binter sich und noch immer Gelegenheit genug hat, Anschauungsunterricht iber das
Wesen des Totalitiren zu empfangen, ist gegen alle Anzeichen totalitiren Verhal-
tens auferordentlich feinfihlig und kritisch geworden und gerade von daher zur
Flucht ins Liberale geneigt. Allzu schnell wittert er auch hinter iiberkommenen
kirchlichen Formen, wie z. B. dem Index, totalitire Praktiken, vermutet, im Katho-
lizismus kénne es gar kein echtes Ringen mit geistigen Fragen, sondern nur von
oben dirigierte Meinungen geben, die dann auch von dem vertreten werden mifiten,
der gar nicht mit persénlicher Wahrhaftigkeit dahinterstehe; er fiirchtet demgemaf,
auch das Konzil sei gar kein echtes ,concilium®, kein wirklich gemeinsames Suchen
nach der Wahrheit. Wir wissen, dafl es nicht so ist, aber sollten wir nicht in der Tat
mehr als bisher darauf achten, dem Menschen Vorwinde dieser Art fiir seine Ab-
wendung von der Kirche aus der Hand zu nehmen, indem wir unsere ganze ein-
schldgige Praxis iiberpriifen? Das kommende Konzil ist vom Heiligen Vater vor
allem als ein Reformkonzil praktischer Art angekiindigt worden — hier, in der
Uberpriifung alter Formen, wird es gewifl eine Reihe von Aufgaben finden, die
duferlich, ja, kleinlich erscheinen mégen, deren Erfiillung aber mehr als viele Worte
wird dazu beitragen kénnen, dem Menschen von heute das Haus der Kirche wieder
als sein Vaterhaus zuginglich zu machen, in dem er freudig und geborgen wohnen
kann.

C. Abschliefiende Gedanken

Wir miissen abbrechen, obwohl wir jetzt erst ans eigentliche Zentrum herankom-
men konnten: Wir haben bisher ja immer nur von der geistigen Situation der
Menschheit auferhalb der Kirche gesprochen, die gewiff auf mancherlei Weise auch
in die Kirche selbst hineinragt, aber doch nicht einfach die der Kirche selber ist. Es
gibt ndmlich in der Kirche eine Besonderheit der modernen Situation, die nicht blof§
negativ aus dem Ansturm des Unglaubens, sondern positiv aus dem Wachstum des
Glaubens heraus kommt. Die Kirche lebt noch immer unter dem Wehen des Heili-
gen Geistes, und, sie hat gerade im letzten halben Jahrhundert eine Zeit ganz beson-
derer Fruchtbarkeit erlebt, die in ihr eine Situation geschaffen hat, von der man zur
Zeit des ersten vatikanischen Konzils noch kaum eine Ahnung haben konnte. Dabei
driangt gerade diese Situation, die aus der positiven Fiille neuen Lebens heraus-
gewachsen ist, immer mehr auf eine Kldrung hin. Wenn man unter Charisma jenes
Wirken des Gottesgeistes versteht, das tiber die regelmiflige Ordnung des Amtes
hinaus unvorherberechnet in der Mitte der Kirche neues Leben schafft, dann kann
man sagen, unser Jahrhundert sei durch zwei grofle charismatische Bewegungen
gekennzeichnet, die freilich — das ist das Auffallende — in einem gewissen Gegen-
satz zueinander zu stehen scheinen und auch tatsichlich weithin als gegensitzlich
empfunden wurden und werden.

Da steht auf der einen Seite die marianische Bewegung, die besonders durch
Lourdes und Fatima ihre grofen charismatischen Antriebe empfangen hat und dann



Aus dem Leben der Kirche 459

auch vom kirchlichen Amt,-besonders unter Pius XII., aufgegriffen und zur Sache
der ganzen Kirche gemacht worden ist. Dem steht anf der anderen Seite gegeniiber
die liturgische Bewegung, die von den grofien franzésischen, belgischen und deut-
schen Benediktinerabteien — Solesmes, Maredsous, Beuron, Maria-Laach — ihren
Ausgangspunkt nahm, und heute, wie der Eucharistische Weltkongrefl in Miinchen
1960 bezeugte, gleichfalls Sache der ganzen Kirche geworden ist, deren Lehramt
durch Enzykliken, liturgische Reformen und manches andere sich deutlich auch hinter
diese Bewegung gestellt hat. Die liturgische Bewegung hat dariiber hinaus ihrerseits
einen ganzen Umkreis von weiteren Bewegungen ausgelést: In ihrem Gefolge kam
es zu einer neuen Entdeckung der Kirche, die sich in einer unerhért reichen und
immer noch weiter anwachsenden Literatur iiber die Kirche niedergeschlagen hat;
des weiteren kam es zu einer neven Entdeckung der Heiligen Schrift und der Kirchen-
viter; dies wiederum fiihrte zu neuen Moglichkeiten des Gespréchs mit den getrenn-
ten christlichen Gemeinschaften, welches seinerseits inzwischen im Sekretariat ,Ad
vnitatem christianorum fovendam* eine tiefgehende Verankerung im Lehramt der
Kirche gefunden hat.

Wenn wir all diese nenen Anstofle einmal etwas vereinfachend unter dem Namen
»Liturgische Bewegung® zusammenfassen und dem marianischen Strom entgegen-
stellen, dann miissen wir sagen, wir seien Zeugen zweier grofler Bewegungen, die
aus dem Herzen der Kirche spontan emporgestiegen sind, die beide inzwischen das
entschiedene Ja der lehrenden Kirche gefunden haben, die aber beide seltsam fremd
einander gegeniiberstehen. Die liturgische Frommigkeit ist, mit einem etwas unge-
nauen Schlagwort gesagt, objektiv-sakramental, die marianische subjektiv-person-
lich; die liturgischeé Frommigkeit steht unter dem Gesetz ,per Christum ad patrem®,
die marianische sagt ,per Mariam ad Jesum“. Und so liefen sich noch mancherlei
Unterschiede anfithren bis hin zu der oft angemerkten geographischen Grenze, dafl
die marianische Bewegung mehr in Italien und in den Lindern spanischer und por-
tugiesischer Zunge, die liturgisch-ekklesiologische mehr in Deutschland und Frank-
reich verwurzelt sei. Man darf freilich gerade diese Grenzziehung nicht iibertreiben,
weil es heute iiberall in der Kirche beides gibt, lediglich liegen die Akzente ver-
schieden. Das kann uns freilich noch einmal darauf hinweisen, dafl die Vielheit der
Vélker der Reichtum der Kirche ist, denn jedes bringt sein eigenes Charisma in die
Einheit des Leibes Christi mit, und wir kénnen heute wohl noch gar nicht ahnen,
welch neuer Reichtum der Kirche zuwachsen wird, wenn die Charismen Asiens und
Afrikas sich fiir sie auftun werden.

Aber bleiben wir bei der Frage nach dem Verhiltnis der beiden Geistesstrome,
die wir heute in der Kirche wirksam finden. Es scheint, dafl wir nicht mehr so fern
davon sind, die innere Einheit zu sehen und damit die Richtung zu erkennen, in der
die weitere Entwicklung gefordert werden mufl. Immer deutlicher stellt sich ja
heraus, dafl Maria nicht isoliert fiir sich steht, sondern Urgestalt und Bild der mater
ecclesia iiberhaupt ist. Sie ist das lebendige Zeichen dafiir, dal christliche Frommig-
keit nicht einsam Gott gegeniibersteht, dafl es im Christentum niemals blof geht um
,Christus und mich“, sondern dafl immer mit dabei ist das marianische Geheimnis,
daf das Ich immer hineingestellt ist in die ganze Gemeinschaft der Heiligen, deren
Mitte Maria ist, die Mutter des Herrn. Sie ist das Zeichen dafiir, dafl Christus



460 Aus dem Leben der Kirche

nicht allein bleiben wollte, sondern daf die erlste, gliubige Menschheit mit ihm
ein Leib geworden ist, ein einziger Christus, ,der ganze Christus, Haupt und Glie-
der®, wie Sankt Augustinus uniibertrefflich schon gesagt hat. So weist also Maria
auf die Kirche hin, auf die Gemeinschaft der Heiligen, die sich in der Liturgie
betend zusammenfindet. Es mdchte wohl die Aufgabe der kommenden Jahrzehnte
sein, von solchen Gedanken her die marianische Bewegung in die liturgische hinein-
zuholen, sie deren groflen theologischen Motiven einzuordnen. Sie sollte dem litur-
gischen Menschen etwas von ihrer Herzwirme, von ihrer persénlichen Innigkeit und
Ergriffenheit, von ihrer tiefen Bereitschaft zu Bufle und Sithne geben, und sie kénnte
umgekehrt von dort her etwas von der heiligen Niichternheit und Klarheit, von der
Helligkeit und dem strengen Ernst der groflen alten Gesetze christlichen Betens und
Denkens empfangen, das die allzu befliigelte Phantasie des liecbenden Herzens in
Grenzen hilt und ihr den richtigen Ort anweist.

Noch eins soll zum Schluf} nicht unausgesprochen bleiben: Der Kirche ist in dieser
unserer Zeit auch das grofite Zeugnis abgefordert worden, das Zeugnis des Leidens.
Man darf nie vergessen, dafl das letzte halbe Jahrhundert allein mehr Martyrer
hervorgebracht hat als die ganzen drei Jahrhunderte der rémischen Christenverfol-
gungen. Sollten wir uns da noch gottverlassen diinken in einem Jahrhundert, das
solcher Zeugnisse fahig ist? Sollten wir da noch iiber Glaubensarmut und Miidigkeit
der Kirche klagen? Daf} die Kirche noch immer und mehr denn je Kirche der Marty-
rer ist, ist die Gewdhr dafiir, dafl die Kraft des Heiligen Geistes noch immer unge- -
brochen in ihr lebt. Das Zeichen des Leidens ist das Zeichen ihres unbesiegbaren
Lebens. Diesem Leben zu dienen wird die Aufgabe des kommenden Konzils sein,
das als ein Konzil der Erneuerung weniger die Aufgabe haben wird, Lehren zu
formulieren als vielmehr das Zeugnis christlichen Lebens in der Welt von heute neu
und tiefer zu ermoglichen, auf daf sich wahrhaft erweise, daf Christus nicht blof}
ist ein , Christus gestern“, sondern der eine Christus »gestern, heute und in Ewig-
keit“ (Hebr 13, 8).






