
EINÜBUNG    UND    WEISUNG 

Vom Geheimnis der Menschwerdung Gottes 

Biblische Gedanken für die Meditation 

•Erschienen ist die Güte und die Menschlichkeit Gottes, unseres Retters" (Tit 3,4), 

•Philippus spricht zu (Jesus): Herr, zeige uns den Vater... Jesus spricht zu ihm: 
So lange Zeit bin ich bei euch, und du hast mich (noch) nicht erkannt, Philippus? Wer 
mich gesehen hat, der hat (auch) den Vater gesehen" (Jo 14, 8•9). 

•Gott, der einst gesprochen: ,Aus Finsternis leuchte Licht', ließ in unseren Herzen 
aufstrahlen ein Licht, auf daß wir erkennen die Herrlichkeit Gottes im Antlitz Jesu 
Christi" (2 Kor 4,5). 

Der Grund, die Sinn-Mitte und die Vollendung des Christentums heißt: Jesus Christus. 
Wer aber ist dieser? Der unter uns erschienene Gott, erschienen als der Gütige und Retter, 
sich den Menschen menschlich Zuneigende, so erschienen, daß in ihm, in seinem Antlitz, die 
Herrlichkeit des Vaters aufgeleuchtet ist. 

1. Gott ist erschienen 

Gott hat viele Namen, und doch nennt ihn die Kirche den Unnennbaren • ineffabiliter 
excelsus (Vat). Denn Er ist der Dunkle • überhelle Finsternis •, der über allen vertrauten 
Gestalten dieser Welt schlechthin Fremdartige, der ganz Andere, das Geheimnis. Das be- 
deutet für uns: Er •wohnt in einem Licht, das für uns unzugänglich ist" (1 Tim 6, 16). Wer 
versuchte, in den Kreis dieses Lichtes einzudringen, der müßte sterben. Als Moses Gott bat, 
sein Antlitz sehen zu dürfen, sagte dieser zu ihm: •Mein Antlitz kannst du nicht schauen, 
denn kein Mensch kann mich schauen und dabei am Leben bleiben" (Ex 33, 20). Gott ist der 
Unberührte und der Unberührbare. •Niemand hat (Ihn) je gesehen" (Jo 1, 18). Und eben 
dieser Gott ist abgestiegen zur Erde, ist in ihr gegenwärtig geworden, hat die Distanz zwi- 
schen Himmel und Erde von sich aus überschritten, •wohnt" endgültig in ihr und ist in ihr 
•erschienen". 

Mehr noch. Gott ist nicht nur in der Welt gegenwärtig als der weltüberlegene Schöpfer- 
Gott, der immer in der Welt anwest als ihr begründender und tragender Grund, als reiner 
Geist, sondern sinnenfällig, als sichtbares Element dieser Erde. •Was wir gehört, mit 
unseren Augen geschaut, mit unseren Händen betastet haben, das Leben schlechthin ist er- 
schienen" (1 Jo 1•2). 

Und endlich: Gott, der Dunkle, weil •wirklich und wesentlich von der Welt verschieden" 
(Vat), der rein Geistige ist zugleich der Überselige, •in sich und aus sich selber überaus 
glückselig" (Vat). Diese Seligkeit ist Ausdruck des Mit-Seins in Gott, der geoffenbarten 
Wahrheit, daß in Ihm drei sind, die ein Antlitz haben, daß es in Ihm seliges Schenken und 
Empfangen gibt in der Dreifaltigkeit des einen göttlichen Lebens. Gott ist also der Un- 
bedürftige, der niemanden und nichts braucht, weil er die lautere Fülle ist. Aus dieser seiner 
Fülle ist Er hineingestiegen in die notvolle Welt, Welt der Sünde, des Todes und der Satans- 
herrschaft, Welt die im •Bösen" (1 Jo 5, 19) liegt. 

Gott ist erschienen also heißt: Abgestiegen aus dem Licht in die Finsternis, aus dem Geist 
in das Fleisch, aus der Seligkeit in die Not. Welch einen Abgrund hat der erscheinende Gott 
durchschritten! 



462 Einübung und Weisung 

2. Gott ist erschienen • als Güte 

Gott ist in einer Welt gegenwärtig geworden, die in •Finsternis und Todesschatten" 
(Mt4,16) liegt, in einer Welt, die gekennzeichnet ist durch •Fleischeslust, Augenlust und 
Hoffart des Lebens" (1 Jo 2,16); er ist in eine Menschheit eingegangen, von der Paulus 
sagt: •Es haben ja alle gesündigt und entbehren der Herrlichkeit Gottes" (Rö 3, 23). Was 
also bedeutet das Erscheinen Gottes in der Welt? Wird sich •Gottes Zorn vom Himmel her 
über jede Gottlosigkeit und Ungerechtigkeit der Menschen, welche die Wahrheit durch Un- 
gerechtigkeit niedergehalten haben, enthüllen" (Rö 1,18)? Wird sich der Mensch vor dem 
Gott des Zornes und verzehrenden Feuers, vor dem Gott, •aus dessen Mund ein scharfes, 
zweischneidiges Schwert hervorgeht" (Offb 1, 16) verbergen müssen, wie sich •der Mann 
(Adam) und sein Weib versteckten vor dem Angesicht Gottes des Herrn mitten unter den 
Bäumen des Gartens" (Gen 3, 8)? Bedeutet das Erscheinen Gottes in dieser Welt und für 
diese Gericht oder Gnade? 

Gott ist erschienen als Güte. Nicht zu richten, sondern zu retten kam Gott in die Welt. 
Oder genauer: Sein Gericht ist zugleich Rettung der Welt. Denn der sündelose Gott, Er, •der 
von keiner Sünde wußte, hat sich für uns zur Sünde gemacht, auf daß wir würden zu Gottes 
Gerechtigkeit in Ihm" (2 Kor 5, 21). Er hat an sich selbst die Sünde der Welt gerichtet, hat 
sie sich selbst aufgeladen, hat sie selber gesühnt. Mit einem Wort: Er hat sein Gericht zur 
Gnade gemacht. Wie ist das geschehen? 

3. Gott ist erschienen • als Menschlichkeit 

Gottes Güte legt sich aus, bezeugt und beweist sich als Freundlichkeit • philanthropia • 
den Menschen gegenüber, aber so, daß seine Menschenfreundlichkeit uns traf und begegnete 
in seiner Menschlichkeit, seiner •Humanität". Denn Gott ist ein Mensch geworden. •Er 
wurde den Menschen gleich und in seinem Äußeren als Mensch erfunden" (Phil 2, 7). Er 
trägt unser Antlitz, sieht mit unseren Augen, hört mit unseren Ohren, ertastet mit unseren 
Händen, weint unsere Tränen, lacht unser Lachen, liebt aus unserem Herzen. Und das alles 
in der Gewöhnlichkeit unseres Menschentums. Nichts unterschied ihn auf den ersten Blick 
von uns. •In allem ist er uns gleich geworden, abgesehen von der Sünde" (Hebr 4,15). Seine 
•Menschenfreundlichkeit" war ganz und unverkürzt menschlich und eben darin diejenige 
Gottes. Letzteres freilich war nur zu sehen mit den Augen des Glaubens. Denn •Fleisch und 
Blut hat das dir (jedem Menschen) nicht geoffenbart, sondern mein Vater, der im Himmel 
ist" (Mt 16, 17). 

Diese unsere •Humanität" ist nicht eine Maske, die Gott nur übergelegt hat, Hülle, die ihn 
verbirgt, fremdartiger Schleier, der ihn verhüllt. Nein, wenn Gott selbst wahrhaft und wirk- 
lich erscheinen will, kreatürlich erscheinen will, dann heißt das Menschwerdung. Wenn Gott 
sich selbst ausdrücken will im Medium der Welt, wenn er • o Geheimnis der unsäglichen 
Herablassung Gottes • sich selbst zu •säkularisieren" beschließt, dann heißt das Inkarnation 
in unserem Fleisch. Gewiß, der Mensch ist von Gott nach seinem Bilde geschaffen worden, ist 
•Bild" Gottes, jeder Mensch. Aber in letzter, unüberbietbarer Fülle ist es der Gott-Mensch. 

Gott ist der Absteigende, er ist von oben, er ist von jenseits der Welt, nicht aus kreatür- 
lichem Fleisch, sondern aus göttlichem Geist. 

Er ist aber auch von unten. Er ist aus dem Geschlecht Adams, er ist aus einer menschlichen 
Mutter, aus Maria, der Hoch-Gebenedeiten. Damit aber ist er mit uns solidarisch. Darin hat 
er nicht nur unser Fleisch, sondern auch unser Schicksal angenommen. Oder werden wir besser 
sagen müssen: Wir sind gewürdigt worden, an seinem Schicksal teilzuhaben? Was ist mit der 
Welt, was ist mit uns geschehen, durch das Erscheinen Gottes in Christus Jesus? 

4. Gott ist erschienen • als Retter 

Warum ist Gott als der Gütige und Menschenfreundliche unter uns erschienen? Warum 
wollte er einer von uns sein, unser Leben leben? •Um unseres Heiles willen ist er abgestie- 
gen" (Nizänisches Glaubensbekenntnis). Was aber heißt das? 



Einübung und Weisung 463 

Fragen wir uns zunächst einmal ganz schlicht: Wie erfahren wir unser Leben in der Welt? 
Jeder wird • so oder so • antworten müssen: als zwiespältig. Wir sind in der Welt gebor- 
gen und ungeborgen, beheimatet und unbeheimatet. Wir erfahren sie als Gottes Land und 
als Wüste, als Land des Lachens und des Weinens, als Ort großer Aufschwünge und noch 
größerer Vergeblichkeiten, als Raum schenkender Begegnung mit liebsten Menschen und 
bitterer, auswegloser Feindschaften. Wir erfahren sie als von hoher Tugend geprägte und 
von schwerer Sünde verwundete. Wir sind in dieser Welt und sind selber diese Welt. Denn 
in uns ist einiges Licht und viel Dunkelheit, einiges Bemühen und viel Versagen. Alles aber, 
das Große und das Kleine, das Lichte und das Finstere, die Freuden und die Tränen, wird zu- 
letzt umgriffen durch den unerbittlichen Tod, der gerade so alles in Frage zu stellen scheint. 
Wenn das unser letztes Wort wäre • und viele haben kein anderes •, dann wäre unsere 
Lage ausweglos und ohne Hoffnung. Was bedeutet auf diesem Hintergrund das Erscheinen 
Gottes unter uns? 

Jesus hat die wahre Lage der Welt offenbar gemacht. Die Welt, in der ursprünglich das 
Licht leuchtete, ist der Finsternis verfallen, eines falschen Verständnisses ihrer selbst, der 
Selbst-Täuschung, die inspiriert worden ist von dem, der da •ist ein Lügner und der Vater 
der (Lüge)" (Jo 8, 44). In diesem Offenbarwerden ihrer wirklichen Situation im Erschei- 
nen Gottes in unserem Fleisch begann ihre •Krisis". Das aber ist die •Krisis", daß das Licht 
in die Welt gekommen ist" (Jo 3, 19), eine •Krisis", die ihre Höhe erreichte im Sterben Chri- 
sti. Denn sterbend ist der Herr abgestiegen in das •Unterste" der Welt (Eph 4,9), in das 
•Herz der Erde" (Mt 12, 40), an den Ort der Toten, der zugleich Ort Satans war. Hier nun 
erging das Gericht. •Nun ist das Gericht über diese Welt; nun wird der Fürst dieser Welt 
hinausgeworfen. Und ich werde, wenn ich von der Erde erhöht bin, alle an mich ziehen" 
(Jo 12,31•32). Nun sind die Unheilsmächte gebannt. Nun ist die Welt erlöst aus der Ver- 
fechtung an Satan, die Übermacht der Sünde ist gebrochen, der Tod im Grunde vernichtet. 
•Von einem Baum kam der Tod, von einem Baum sollte das Leben kommen, und der am 
Holze siegte, sollte auch am Holze besiegt werden" (Präfation vom Heiligen Kreuz). So 
haben wir •in ihm den Loskauf durch sein Blut, die Nachlassung der Sünden, nach dem 
Reichtum seiner Gnade" (Eph 1, 7). Der in unserem Fleisch erschienene Gott ist Retter als 
Erlöser von Satan, Sünde und Tod. 

Heiland • Soter • ist aber Christus nicht nur als Erlöser, als Befreier von den innerwelt- 
lichen Mächten des Unheils, sondern als Kind Gottes, der uns mit jenem überweltlichen 
Leben, das ihm selbst aus der ewigen Zeugung des Vaters von Ewigkeit zu Ewigkeit zuge- 
kommen ist, mit dem Göttlichen Leben, beschenkte. So sind wir Kinder Gottes, • •Sohn, 
wenn aber Sohn, dann auch Erbe durch Gott" (Gal 4, 7), •Mit-Erben Christi" (Rö 8,17). Wir 
sind teilhaftig geworden des Heiligen Geistes, der uns zugekommen ist aus dem •Leibe", 
dem Herzen Jesu, •wie die Schrift gesagt hat: .Ströme lebendigen Wassers werden fließen' 
• das aber sagte er von dem Geiste, den die empfangen werden, die an ihn glauben" (Jo 
7,38•39), wir sind •Erleuchtete ... und schmecken (jetzt schon) die Kräfte des kommenden 
Äons" (Hebr 6,4•5). 

Adam, der erste Mensch, wollte sein wie Gott, aber aus Anspruch, aus Hybris, aus Arro- 
ganz, aus jenem Stolz, der die eigene Kreatürlichkeit nicht demütig annehmen will, um Gott 
allein die Ehre zu geben. Wir sind wie Gott, nicht aus Eigenem, sondern aus der Gnade 
des zweiten Adam, aus jener Gnade, die uns zugekommen ist, aus dem durch die Lanze des 
Soldaten weit geöffneten Herzen Jesu. Wir sind jetzt schon •Haus-Genossen" Gottes, wenn- 
gleich wir noch •Fremdlinge" sind, die die Heimat suchen. 

Somit heißt: Gott ist erschienen als Retter: Er ist erschienen als Erlöser und als Heiligen- 
der, als derjenige, der die Erde zum heiligen Lande Gottes gemacht hat, weil er unverlierbar 
zur Erde gehört und wir dieser geheiligten Erde zugehören als •Heilige". 

5. Der Sohn des Vaters ist erschienen 

Von Gott ist die Rede, der überselig ist, in der Drei-Einheit seines göttlichen Lebens: Wer 
nun von denen, die Gottes Leben leben, ist unter uns erschienen? • Der Sohn des Vaters. 



464 Einübung und Weisung 

Wer ist dieser Sohn? Was zeichnet ihn aus? Was bedeutet es für uns, daß gerade der Sohn 
Gottes ein Mensch geworden ist? 

•Gott ist die Liebe" (1 Jo 4, 8). Gott also liebt, d. h. er schenkt sich selbst. Er hat sich der 
Welt geschenkt, an uns verschenkt. •Darin hat die Liebe Gottes sich an uns geoffenbart, daß 
Gott seinen einziggezeugten Sohn in die Welt gesandt hat, damit wir durch ihn leben" (1 Jo 
4, 9). Der so herabschenkend liebende Gott liebt aber zuvor in sich selber. Vollzug und Aus- 
druck eben dieser Liebe ist seine trinitarische und doch eine Existenz. Denn Liebe unterschei- 
det und eint zugleich. •Amor est summe distinctivum et unitivum". Sie unterscheidet in Gott 
so sehr, daß uns aus Ihm drei, die ein Antlitz haben, offenbar geworden sind. Diese drei aber 
sind eins in der Einheit des göttlichen Lebens, die Identität ist. 

Das erste Antlitz ist das des Vaters. Dieser ist der Ursprunglose schlechthin. Ihm ent- 
springt der Sohn. Gott selbst ist zuerst ursprungloser Ursprung. Er ist es in der Weise des 
Vaters, d. i. des Zeugenden. Er teilt zeugend sein Leben ganz und ungeteilt dem Sohne mit 
oder • genauer • sich selbst mitteilend, begründet er das zweite Antlitz in Gott, so sich 
mitteilend, daß der Adressat dieser zeugenden Selbstmitteilung in dieser selbst konstituiert 
wird. Der Sohn ist und bleibt im Schoß des Vaters. In diesem Schoß begründen sie ein drittes 
Antlitz, das des Geistes, jener personhaften Liebe, in der Vater und Sohn auch personal eins 
sind. 

Der Sohn ist Selbstmitteilung des Vaters in der Weise des Aussprechens eines •Wortes" 
(Jo 1, 1), eines einzigen und einzigartigen Wortes, in dem sich das ganze Wesen Gottes als 
des Vaters gesammelt hat. Der Sohn selbst ist dieses erhellende •Wort", lichtender Selbstaus- 
druck des Vaters, Abbild des Ur-Bildes, Abglanz der väterlichen Herrlichkeit. Diese •Figur" 
(Hebr 1, 3) des Vaters also ist unter uns erschienen. 

6. Der Vater ist im Sohn erschienen 

Gott ist als Sohn unter uns erschienen, wenn aber als Sohn, dann auch als •Bild", als 
Abbild des Vaters. So schauen wir im Sohn den Vater an. •Wer mich sieht, der sieht den 
Vater" (Jo 14, 9). So begegnet im Sohn der Vater, nicht nur sofern Sohn und Vater eins sind 
in der Einzigkeit des göttlichen Lebens, sondern auch sofern im Leben des Sohnes das Le- 
ben Gottes als ein väterlich gelebtes transparent wird. 

Diese Transparenz geschieht in der •Humanität" unseres Herrn Jesus Christus. In dieser 
leuchtet die •Doxa", der Lichtglanz, die Mächtigkeit, die Göttlichkeit des Vaters selbst auf. 
Gewiß, im irdischen Leben war es verhüllter Glanz, ohnmächtige Mächtigkeit, verborgene 
Göttlichkeit, aber doch nicht ganz. Auch vom irdischen Leben Jesu bekennt Johannes: •Und 
das Wort ward Fleisch und wohnte unter uns, und wir haben seine Herrlichkeit, eine Herr- 
lichkeit als des einziggeborenen Sohnes vom Vater, voller Gnade und Wahrheit, gesehen" 
(Jo 1, 14). Es gab auch im irdischen Leben den Taborberg, und das Licht dieses Berges war 
immer durchscheinend durch alle irdische Hülle und Verhüllung des Herrn. Nachdem Jesus 
das erste •Zeichen" zu Kana in Galiläa gewirkt hatte, bekennt Johannes: •Und er offenbarte 
seine Herrlichkeit, und seine Jünger glaubten an ihn" (Jo 2,11). 

Mehr noch gilt das für das nachösterliche Leben Jesu während der •40 Tage". Die Emmaus- 
jünger sprechen es aus: •Und sie sprachen untereinander: Brannte nicht unser Herz in uns, 
da er mit uns redete auf dem Wege, als er uns die Schrift öffnete ... und sie erzählten ihnen 
(der Gemeinde zu Jerusalem), was auf dem Wege geschehen war und wie er von ihnen 
erkannt wurde, als er das Brot brach" (Lk 24,32•35). Mehr noch gilt das für die Zeit der 
Kirche. In ihr ist Gottes Leben verhüllt anwesend. Sie ist seinshaft Tempel des Geistes und 
Leib Christi, des Sohnes. Diese trinitarische Herrlichkeit bricht trotz allem und in aller Arm- 
seligkeit, Schwäche und Sünde immer wieder durch alle irdische Gestalt und wird erfahren 
in der Kraft des gottgeschenkten Lichtes. Denn Christus hat die Kirche geliebt •und sich 
für sie dahingegeben, um sie zu heiligen ... um sich die Kirche herrlich zu bereiten, ohne 
Flecken oder Runzel oder dergleichen, sondern daß sie heilig sei und makellos" (Eph 5,26 
bis 27). Eben diese Bereitung durch Christus wird so offenbar, daß sie •Zeichen" ist und 
bleibt, •unter den Völkern aufgerichtet" (Vat). 



Buchbesprechungen 465 

7. Der im Sohn erschienene Vater wird im Heiligen Geiste erkannt 

Zu Weihnachten betet und singt die Kirche: •Die geheimnisvolle Menschwerdung des Wor- 
tes zeigt den Augen unseres Geistes das neue Licht deiner Herrlichkeit; so Gott mit leiblichen 
Augen schauend, werden wir hineingerissen in die Liebe zum Unsichtbar-Himmlischen" 
(Präfation der Weihnachtsmesse). 

Ein neues Licht wurde den Augen unseres Geistes geschenkt, Licht, das aus der Klarheit 
Gottes stammt und diese Klarheit sehen läßt. Was sehen wir genauer? Wir sehen Gott. Wir 
sehen ihn mit von der Gnade erleuchteten leiblichen Augen. Wir sehen ihn in der irdischen 
Sichtbarkeit der Kirche, hören ihn in ihrem Wort und werden leiblich von ihm (Christus) 
ergriffen in ihrer sakramentalen Gebärde. Eben so werden wir hingerissen in das Noch- 
Unsichtbare, das unser Herz schon immer gesucht hat und das allein unser Heil ist. Wir er- 
kennen und verkosten •die Herrlichkeit Gottes im Antlitze Jesu Christi" (2 Kor 4,6); seine 
Herrlichkeit aber leuchtet je und je auf im Antlitz der Kirche. 

Wir aber beten: Lasse auch uns in allen unseren Finsternissen dein Licht leuchten, auf 
daß wir mehr erkennen und inniger lieben Gott, der unter uns erschienen ist in Christus in 
der Kirche. H. W. 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Religionswissenschaft 

De Vries, Jan: Forschungs- 
geschichte der Mythologie 
(Orbis Academicus. Problemgeschichten 
der Wissenschaft in Dokumenten und 
Darstellungen. Im Verein mit W. Brit- 
zelmayr, R. Scherer, H. Schimank, G. 
Söhngen, H. Tkieme, E. Ungerer her- 
ausgegeben von Fritz Wagner. Band 
1, 7). Freiburg - München, Verlag Karl 
Alber (1961). 382 S., Ln. DM 29,50. 

Dieses Buch schildert die Geschichte einer 
Wissenschaft oder besser die Geschichte 
einer Teildisziplin der Religionswissen- 
schaft. Seine Ergebnisse werden also zu- 
nächst Licht auf die Wissenschaft überhaupt 
werfen, sie werden aber auch jenen so um- 
kämpften Bereich erhellen, der mit dem 
Wort Mythos umgrenzt wird. Der Vf. geht 
zunächst von der Antike aus, führt uns dann 
durch die Patristik und das Mittelalter. Das 
15. bis 17. Jahrhundert werden zusammen- 
gefaßt und das 18. Jahrhundert erhält ein 
eigenes Kapitel. Besonders ausführlich und 
gegliedert erscheinen die Mythologie der 
Romantik, des 19. und des 20. Jahrhunderts. 
Zu den einzelnen Autoren oder Gruppen 
gibt de Vries eine kritische Einleitung, in der 
er die Gedankengänge referiert und mitein- 
ander vergleicht; so daß wir ein lebendiges 
Bild der geistes-geschichtlichen Vorgänge er- 

halten. Danach folgen • auch im Drude 
eigens herausgehoben • Originaltexte der 
Autoren, die charakteristisch für ihre An- 
sicht über die Mythologie sind. Wir finden 
also neben den Untersuchungen des Vf.'s 
eine vorzügliche historisch geordnete Quel- 
lensammlung zur Mythologiegeschichte. Das 
Urteil von de Vries, der so viele Mytholo- 
gen untersucht hat, ist ausgewogen und ob- 
jektiv. Die Qualität des Gebotenen ist au- 
ßerordentlich, so daß das Werk keine Emp- 
fehlung braucht. Allerdings sind die Ergeb- 
nisse in etwa erschütternd. Der Vf. gelangt 
nämlich zur Einsicht, daß die verschieden- 
sten Einstellungen zum Mythos bis in die 
Gegenwart im Grunde schon bei den Grie- 
chen zu finden sind (S. 360). Weiterhin ist 
geistesgeschichtlich sehr beachtenswert, wie 
mit dem ausgehenden 18. Jahrhundert das 
Interesse am Gegenstand wächst und im 19. 
und 20. Jahrhundert überstark wird. Dage- 
gen behandelt der Vf. das Mittelalter, be- 
sonders das frühe Mittelalter, vergleichs- 
weise kurz. Er kommt • immer auf Grund 
der Einsicht in die theoretischen Schriften • 
zur Auffassung, daß man damals die My- 
thologie ablehnte. Hier wird eine Grenze 
der Methode sichtbar. Berücksichtigt man 
beispielsweise das kunstgeschichtliche Mate- 
rial, so kommt man ungefähr zur entgegen- 
gesetzten Feststellung: die Mythologie, be- 
sonders die der Antike, wird im Mittelalter 




