Budibesprediungen 465

7. Der im Sohn erschienene Vater wird im Heiligen Geiste erkannt

Zu Weihnachten betet und singt die Kirche: ,Die geheimnisvolle Menschwerdung des Wor-
tes zeigt den Augen unseres Geistes das neue Licht deiner Herrlichkeit; so Gott mit leiblichen
Augen schauend, werden wir hineingerissen in die Liebe zum Unsichtbar-Himmlischen®
(Préfation der Weihnachtsmesse).

Ein neues Licht wurde den Augen unseres Geistes geschenkt, Licht, das aus der Klarheit
Gottes stammt und diese Klarheit sehen 138t. Was sehen wir genauer? Wir sehen Gott. Wir
sehen ihn mit von der Gnade erlenchteten leiblichen Augen. Wir sehen ihn in der irdischen
Sichtbarkeit der Kirche, horen ihn in ihrem Wort und werden leiblich von ihm (Christus)
ergriffen in ihrer sakramentalen Gebéirde. Eben so werden wir hingerissen in das Noch-
Unsichtbare, das unser Herz schon immer gesucht hat und das allein unser Heil ist. Wir er-
kennen und verkosten ,die Herrlichkeit Gottes im Antlitze Jesu Christi“ (2 Kor 4, 6); seine
Herrlichkeit aber leuchtet je und je auf im Antlitz der Kirche.

‘Wir aber beten: Lasse auch uns in allen unseren Finsternissen dein Licht leuchten, anf
dafl wir mehr erkennen und inniger lieben Gott, der unter nns erschienen ist in Christus in
der Kirche. H.W.

B UCHUBES STPRETU CHUNSGEN

Religionswissenschaft

De Uries, Jan: Forschungs-
geschichte der Mythologie
(Orbis Academicus. Problemgeschichten
der Wissenschaft in Dokumenten und
Darstellungen. Im Uerein mit . Brit-
zelmayr, R. Scherer, H. Schimank, G.
Séhngen, H. Thieme, E. Ungerer her-
ausgegeben von Fritz Wagner. Band
1, 7). Freiburg - Miinchen, Uerlag Karl
Alber (1961). 382 8., Ln. DM 29,50.

Dieses Buch schildert die Geschichte einer
Wissenschaft oder besser die Geschichte
einer Teildisziplin der Religionswissen-
schaft. Seine Ergebnisse werden also zu-
nichst Licht auf die Wissenschaft iiberhaupt
werfen, sie werden aber auch jenen so um-
kimpften Bereich erhellen, der mit dem
Wort Mythos umgrenzt wird. Der Vf. geht
zunichst von der Antike aus, fithrt uns dann
durch die Patristik und das Mittelalter. Das
15. bis 17. Jahrhundert werden zusammen-
gefaflt und das 18. Jahrhundert erhilt ein
eigenes Kapitel. Besonders ausfiihrlich und
gegliedert erscheinen die Mythologie der
Romantik, des 19. und des 20. Jahrhunderts.
Zu den einzelnen Autoren oder Gruppen
gibt de Vries eine kritische Einleitung, in der
er die Gedankenginge referiert und mitein-
ander vergleicht; so dafl wir ein lebendiges
Bild der geistes-geschichtlichen Vorginge er-

halten. Danach folgen — auch im Druck
eigens herausgehoben — Originaltexte der
Autoren, die charakteristisch fiir ihre An-
sicht iiber die Mythologie sind. Wir finden
also neben den Untersuchungen des Vi.s
eine vorziigliche historisch geordnete Quel-
lensammlung zur Mythologiegeschichte. Das
Urteil von de Vries, der so viele Mytholo-
gen untersucht hat, ist ausgewogen und ob-
jektiv. Die Qualitdt des Gebotenen ist au-
Rerordentlich, so dafl das Werk keine Emp-
fehlung braucht. Allerdings sind die Ergeb-
nisse in etwa erschiitternd. Der V{. gelangt
niamlich zur Einsicht, daff die verschieden-
sten Einstellungen zum Mythos bis in die
Gegenwart im Grunde schon bei den Grie-
chen zu finden sind (S. 360). Weiterhin ist
gcistesgeschichtlich sehr beachtenswert, wie
mit dem ausgehenden 18. Jahrhundert das
Interesse am Gegenstand wachst und im 19.
und 20. Jahrhundert iiberstark wird. Dage-
gen behandelt der Vi. das Mittelalter, be-
sonders das frithe Mittelalter, verglejchs-
weise kurz. Er kommt — immer auf Grund
der Einsicht in die theoretischen Schriften —
zur Auffassung, daf man damals die My-
thologie ablehnte. Hier wird eine Grenze
der Methode sichtbar. Beriicksichtigt man
beispielsweise das kunstgeschichtliche Mate-
rial, so kommt man ungefdhr zur entgegen-
gesetzten Feststellung: die Mythologie, be-
sonders die der Antike, wird im Mittelalter



466

nahezu vollstindig aufgenommen und ge-
staltet. Erst im 18. Jahrhundert héren mit
den dhristlichen anch die mythologischen
Zyklen in der Kunst auf. Das hindert nicht,
daf hier und da mythologische Szenen dar-
gestellt werden, aber sie haben ihren ikono-
logisch-verbindlichen Charakter verloren.
Im selben Augenblick, in dem nidmlich der
lebendige Mythos verlorengeht, setzt die
Wissenschaft und cine Fillle von Theorien
iiber die Mythologie ein, ohne dafl es ihnen
bis auf den beuntigen Tag gelingt, den My-
thos verbindlich zu machen. Es wire nun die
Frage, ob das iberstarke Interesse der Ge-
genwart am Mythos nicht neben dem be-
rechtigten Anliegen, cine verlorene und all-
gemein menschliche religiése Weltarchitek-
tur ins Bewufltsein zuriickzurufen, nicht zu-
gleich das unverbindlich Religiose kultiviert
im Sinne des Hegelwortes: ,Mogen wir die
griechischen Gétterbilder noch so vortrefflich
finden . ... unsere Knie beugen wir doch nicht
mehr* (Asthetik Band 1, 151). Wie immer
man zu diesen Fragen Stellung nchmen
mag, der Vf. hat ein wissenschaftliches Werk
von Rang geschaffen, das die historische und
moderne Problematik auflerordentlich be-
reichert. H.Sdhade S]

Eliade, Mircea: Mythen, Triu-
me und Mysterien (Reihe Wort
und Antwort Bd 25). Begegnung der
Religionen. Hrsg. Matthias Uereno.
Ubertr. nach der franzésischen Original-
ausgabe ,Mythes, réves et mystéres”,
Gallimard Paris, von Michael Benedikt
und Matthias Uereno. Salzburg, Otto
Miiller, 1961. 344 S., Ln. DM 14,70.

Die reiche Aufsatzsammlung des bedeu-
tenden Religionsgeschichtlers, deren Uberset-
zung hier vorliegt, tiberrascht schon mit ihrer
ersten Untersuchung: ,Die Mythen der mo-
dernen Welt“. Es sind nicht nur die Hin-
weise anf die neue Wertung des Begriffes
Mythos oder auf den marxistischen Kom-
munismus als Mythos, die den Leser auf-
merken lassen, sondern die Erklarung des
Nationalsozialismus aus dem ,eschaton® der
Germanen, dem ,ragnarok®, dem Weltende
in der Katastrophe, als Aufforderung zum
kollektiven Selbstmord (S.24). Der Mythos
von guten Wilden, die religiose Symbolik
der Angst, das Heimweh nach dem Paradies,
die sinnliche und mystische Erfahrung bei
den Primitiven, Himmelfahrtssymbolik und
Wadhtriume heiflen weitere Abschnitte des
Werkes. In dem Aufsatz ,Sakrale Méachtig-
keit in der Religionsgeschichte“ miiht sich
Eliade gegen Ende um eine Unterscheidung
des Christlichen. Die Mutter Erde und die
kosmischen Hierogamien, Mysterien und

Budhbesprechungen

geistige Wiedergeburt heiflen die beiden
letzten Untersuchungen des Buches.

In seinem Vorwort setzt sich der V{. deut-
lich von der nur psychologischen Interpreta-
tion des Mythos ab, die ihm nicht weniger
mifilich erscheint als die einseitig soziologi-
sche oder cthnologische Deutung religioser
Vorginge. Der Eigenwert des Mythischen
und Religiésen wird erkannt und heraus-
gestellt. Indem Eliade jedoch die Eigenart
und das Gemeinsame des Religiosen charak-
terisiert, gerat er in Gefahr, die Unterschie-
de der Religionen zu vernachlissigen. Stir-
kere Unterscheidungen waren weiterhin zwi-
schen mythischer bzw. religiéser Erkenntnis
und Bilderkenntnis nétig. Sicher darf man
die Initiationsriten der Primitiven oder
Menschenopfer nicht einseitig moralisierend
betrachten. Wie man jedoch diec Frage nach
der Giiltigkeit der Mythen im Sinne von
Wahrheit stellen mufl, um zn einer Ver-
bindlichkeit religidsen Secins vorzustofien,
darf man auch die Frage nach der Sittlich-
keit nicht unterbewerten. Einige wesentliche
Unterscheidungen des Christlichen finden wir
uw.a. S. 217—219. Es ist nicht nur die Ge-
schichtlichkeit der Offenbarung, die sehr
klar abgehoben wird, oder die Personalitit
des in die Geschichte eingreifenden Gottes,
sondern als wesentlich fiir den Christen wird
zu Recht erkannt, dafl er ,ununterbrochen
wdhlen® mufl, Sehr eindrucksvoll wird
schlieflich gesehen, dafl der Christ ,sich nicht
mehr anders retten kann als im konkreten,
geschichtlichen Leben, in dem Leben, das
Christus gewihlt und gelebt hat. Wir wis-
sen, was ihn erwartet: ,Zittern und Angst’,
,Schweill wie Blutstropfen’, ,Agonie®, ,Trau-
rigkeit bis zum Tode’ (Mk 14, 34; Lk 22, 44).

Es wire geistesgeschichtlich anfschlufireich,
die Mythen, Riten und Vorstellungen der
Primitiven mit der christlichen Frémmigkeit
zu vergleichen, wie sie sich beispielsweise in
der Kunst des frithen Mittelalters beobach-
ten lassen. Dabei wiirde man sicher eine
Hierarchie der Vorstellungen erkennen, die
eine Stufenfolge des Wirklichkeitscharak-
ters der Bilder sichtbar macht. Wo steht in
dieser heiligen Ordnung der Wirklichkeit
und damit der Wahrheit die Auferstehung
Christi und das Leben nach dem Tode in der
Sicht der modernen Religionswissenschaft?
Handelt es sich dabei um Wahrheiten, die
auch durch die Wissenschaft gesichert wer-
den oder um ,Grenzsituationen® (S. 319)
oder um einen ,idealen Zustand®, den zu
erringen man sich in unablassigem Sterben
und Auferstehen mitht?

Wo immer unsere Kritik einsetzen mufl,
Mircea Eliade gehért zu den Geisteswissen-
schaftlern, deren Bedeutung nicht genug her-
ausgchoben werden kann.  H.Sdwade S]



Budhbesprediungen

Petersdorff, Egon won: Daemo-
nen, Hexen, Spiritisten.
Madcdhte der Finsternis einst und jetzt.
Eine Daemonologie aller Zeiten. Mit
10 Bildern. Wiesbaden. Credo-Uerlag
(1960). 290 S., Ln. DM 9,80.

Prof. v. Petersdorff hat vor einigen Jah-
ren ein umfassendes Werk ,Daemonologie®
in zwei Banden herausgebracht, iiber das in
unserer Zeitschrift ausfiibrlich berichtet wur-
de (82/1959/8S. 399f). Nun hat der Vf. seine
Gedanken in kiirzerer Fassung vorgelegt.
Wenn man die ersten Ankiindigungen die-
ses neuen Bandes mit dem nun vorliegenden
Text vergleicht, so scheint er schlieBlich noch
um 40 Seiten gekiirzt worden zu sein. Da im-
mer wieder auf das Hauptwerk verwiesen
ist, kann sich der Besitzer dieser Bande leicht
orientieren und die Belegstellen auffinden,
die natiirlich auf so engem Raum nicht ge-
bracht werden konnten. Die Anmerkungen
zeigen, dafl noch die Literatur der letzten
Jahre mitverarbeitet worden ist. In ihnen ist
auch manches von dem klar gestellt, was die
Kritik an der ,Daemonologie“ auszusetzen
hatte. Der Vf. konnte auch das grofle Werk
von C. Balducct ,Gli Indemoniati“ auswer-
ten, das 1959 in der Vatikanischen Druckerei
herauskam und sehr exakte Untersuchungen
iiber die Besessenheit und iiber das ,Malefi-
cinm® brachte. In dem Kapitel ,Magie der
Kunst“ sind die Gedanken iiber die dimoni-
sche Wirkung von Ténen und Farben weiter-
gefiihrt. Eine grofie Rolle spielen die Worte
»Trance® sowie ,Schamanentrommel“. An
mandien Stellen wirken sie geradezu wie
Schlagworte. Wenn es auch eine damonische

467

Trance gibt, so schadet der Teufel den Men-
schen doch in diesen Zustinden, an die sie
spiter keine Erinnerung haben und in denen
die Willensfreiheit ausgeschaltet ist, weit
weniger als durch Suggestion, deren Bedeu-
tung uns hier etwas zu kurz zu kommen

scheint. Ad. Rodewyk S}

Biot, René: Es gibt noch Wun -
der. Gespriche unter Arzten. Graz,
Styria (1959). 146 S., kart. DM 4,80.

Hitte die Ubersetzerin, Eva Maria Hiikl,
den franzdsischen Budhtitel ,Lourdes und
das Wunder® gelassen, so wire von vorne-
herein klarer gewesen, daff im Hintergrund
dieser Diskussion zweier Arzte iiber das
‘Wunder die Heilungen von Lourdes stehen,
wie man das ja auch vom Vf., der Mitglied

"des Internationalen Arzte-Komitees in Lour-

des ist, wohl erwarten wird. Uber dieses
Thema ist schon viel geschrieben worden,
aber nicht immer mit so grundsitzlicher
Klarheit der Begriffe und solch scharfer Her-
ausstellung der Einwinde, die gegen das
Waunder erhoben werden. Der Arzt umreifit
hier vor allem seinen Bereich und deutet das,
was der Theologe hier noch zu priifen hat,
nur im aligemeinen an. Indem einer der Ge-
sprachspartner Vertreter der alten Schule
ist, die etwa durch den Namen Janet charak-
terisiert werden konnte, und der andere
durch die Schulung des Arzte-Komitees ge-
gangen ist, wird zugleich sichtbar, dafl die
Diskussion iber das Wunder gerade auf
Grund der exakten Konstatierungen in Loar-
des in den letzten Jahrzehnten doch um Vie-
les weitergekommen ist. Ad. Rodewyk S]

Fréommigkeitsgeschichte

Lange, Wolfgang: Studien zur
christlichen Dichtung der
Nordgermanen (1000 — 1200).
Gottingen, Uandenhoeck & Rupprecht
1958. 308 S., brosch. DM 50,—.

»Von keinem germanischen Volk besitzen
wir aus den ersten Tagen seiner Bekehrung
schon Dichtung iiber den neuen und aus dem
neuen Glauben — aufler von den Islindern“
(S. 18). ,Wie diese Anecignung des neunen
Glaubens vor sich ging, was der Nordmann
ergriff, was er verwarf oder wenigstens nicht
aufgriff, was er verstand und was er mif3-
verstand, warum er miflverstand und wie er
sich bei Befremdlichem half“ (8. 13), soll an
den wichtigsten Dokumenten frithchristlicher
Skaldendichtung (also nicht an der Saga,
deren religionsgeschichtlicher Wert fragwiir-
dig ist, und nicht in der ilteren Edda, die

spater untersucht werden soll) erfragt und
gedeutet werden. Im 1. Teil der Abhand-
lung werden die Texte gesammelt, dargebo-
ten (ohne Ubersetzung, denn es handelt sich
um eine Habilitationsschrift), geklirt, im 2.
Teil unter - Zuhilfenahme der ,Landnima-
bok‘ gedeutet und zusammengeschaut. ,Die
innere Geschichte der Aneignung des Chri-
stentums, soweit sie sich als Bewiltigung
dieses Uorgangs in der Dichtung darstellt
— das ist der Gegenstand der vorliegenden
Untersuchung® (S. 17).

Lange macht auf die doppelte Beriihrung
Islands mit dem Christentum aufmerksam,
schon vor der Missionierung durch einige
der midtigsten keltisch-christlichen Land-
nehmer und durch die Kunde von christlichen
Lénder rings um die Nordsee, dann um 1000
durch diePredigt der Missionare (unter ihnen
zwei Deutsche). An Charakteristika der isldn-



468 Buchbesprechungen

dischen Bekehrung findet der Vi. Synkretis-
mus, dulieren Brauch und Eklektizismus greif-
bar. Synkretismus heifit mythologische Vor-
stellungen und christlicher Glaube, Thor und
Christus. Brauch (nyi sidr) heiffit Annahme
vor allem der sozialen Ebene im Kult. L.
berichtet die interessante Tatsache, dafl der
Brauch der sog. ,primsigning‘ = prima si-
gnatio als 1. Weihe der Katechumenen nicht
notwendig zur Taufe fiihrte und dieser
Schwebezustand kirchlich geduldet wurde (8.
180). Der Eklektizismus wird besonders sicht-
bar im Gebrauch der Nomina sacra im Ken-
ningstil (kenning = die bedeutungsgeladene
Metapher in der Skaldendichtung, z. B. Him-
melsschmied® fiir Gott, oder der ,Waltende
des Wetterschreins). Gott wird erfafit als
Schopfer und Herrscher iiber Kosmos, Men-
schen, Engel. Christus ist Sohn des Vaters und
wiederum Herrscher iiber Kosmos, Menschen,
Engel. Als Menschensohn, Gekreuzigter, Auf-
erstandener gewinnt Christus in der Dich-
tung keinen Ausdruck. Die Belege fiir den
Heiligen Geist sind spirlich. Er besitzt nur
den iibersetzten Namen. Ein Kenning, spezi-
fische Verbildlichung als Ausdruck person-
licher Aneignung, wurde fiir ihn nicht ge-
prigt. Zusammengefafit: Gott ist transzen-
denter Herrscher. Das Sich-Herabneigen
Gottes oder Andeutungen einer mystischen
Unio mit dem Menschen werden nicht besun-
gen. Was Maria betrifft, so halten sich hier
die Benennungen weitgehend an die lateini-
schen Vorbilder. L. erinnert daran, dafl schon
die heidnische Religion des Nordens ausge-
sprochen auf das ménnliche Prinzip einge-
stellt war. Auffallend schliellich ist die prak-
tische Ignorierung des Teufels in der Skal-
dendichtung der ersten zwei Jahrhunderte.
L. 148t den drei Kapiteln des darstellen-
den Teiles jeweils einen Exkurs folgen: ,Zur
Namensgebung nach 1000¢, ,Zur Geschichte
der germanischen Sonnenverehrung® und
oZur altnordischen Predigt“. Die Abhand-
lung ist ein bedeutender Beitrag zur Ge-
schichte der christlich-germanischen Dichtung
und des germanischen Frithchristentums iiber-
haupt. Der Nicht-Germanist wird fiir das zu-
sammenfassende Schluflkapitel besonders
dankbar sein. P. K. Kurz S]

Mora, Alfonso de la, S]: La De-
vociénenel Espiritude San
Ignacio. Excerpta ex dissertatione
ad Lauream in Facultate Theologica
Pontificiae Universitatis Gregorianae.
Mexico 1960. 102 S.

Aus der 1957 fertiggestellten Dissertation
werden hier Kap. 5 bis 7 (von 9) veroffent-
licht, ferner die Zusammenfassung der gan-

zen Arbeit (75—82) und eine Bibliographie
(83—100). Der V{. sucht vor allem aus dem
Geistlichen Tagebuch des hl. Ignatius v. L.
dessen Begriff der Devotio herausznarbeiten,
und er hebt die Formel des Heiligen her-
vor: ,Devotio, d. i. die Leichtigkeit, Gott zu
finden“ (Autobiografia 99). Von dem Suchen,
ob Gott sich finden lasse, kiindet das Geist-
liche Tagebuch in der Tat ergreifend, von
dem Suchen nimlich, ob Gott seine Nihe
spiirbar werden lasse und dadurch seinen
Willen kundtue, dem der Mensch getrost
folgen kann. Es findet sich sachlich schon bei
lgnatius die Unterscheidung des Suarez zwi-
schen der substantiellen, willentlichen und
der akzidentellen, verspiirten, nicht in der
Freiheit unseres Willens stehenden Devotio.
Uber ihre Natur, Ursachen, Begleiterschei-
nungen und Frichte trdgt Mora die Aus-
sagen des hl. Ignatius dbersichtlich zusam-
men.

Die Bibliographie soll der Weiterfithrung
dienen. Im allgemeinen Teil (86—88; er hit-
te wegfallen kénnen) ist das Auswahlprinzip
nicht ersichtlich; ein Werk Admonitiones
von Ambrosius (PL 14) ist wohl auch Fach-
leuten unbekannt. Dankbar ist man fir das
Verzeichnis der Literatur iiber ignatianische
Spiritualitdt. Es ist verstindlich, daf vor
allem romanisches Schrifttum verzeichnet
ist; doch hitten die Aufsitze von A. Haas
(GuL. 26 [1953]) iiber das Geistliche Tage-
buch zumindest erwahnt werden miissen; in-
zwischen haben wir die durch A. Haas und
P. Knaur besorgte deutsche Ausgabe: Igna-
tius von Loyola, Das geistliche Tagebuch,
Freiburg/Br., Herder 1961. Welche Schitze
sich in den kargen Worten dieser Aufzeich-
nungen bergen, zeigt die Schrift von Mora
an dem untersuchten Begriff gut auf.

J. Mollerfeld S]

Uermeylen, Alphonse: Sainte
Thérése en France au XVIIe
Siécle (1600—1660). (Université de
Louvain. Recueil de Travaux d' Histoire
et de Philologie. 4¢ série, fascicule 15.)
Louvain, Bibliothéque de UUniversité
1958. 298 8., br. FrB 280,—.

Die vorliegende, mit wissenschaftlicher
Griindlichkeit gearbeitete Studie, geht dem
Einfluf nach, den Theresia von Avila im
Frankreich des 17. Jahrhunderts ausgeiibt
hat. Vermeylen beschrinkt sich dabei im we-
sentlichen auf den Einflul der Heiligen auf
die geistliche Literatur des ,Groflen Jahr-
hunderts“ und zieht zeitlich die Grenze bei
1660; das heifit, er beriicksichtigt vor allem
die mystikfreundlichen Jahrzehnte des grand
si¢cle und 14t die spiter folgenden mystik-
feindichen Stromungen aufler Betracht.



Budhbesprechungen 469

Die politischen Spannungen und die so
verschiedene Mentalitit der beiden Vélker
waren an sich einem spanischen Ausstrah-
len nach Frankreich hinein nicht giinstig. Um
so bemerkenswerter ist, welch starken Wi-
derhall das Werk der grofien Spanierin in
den katholischen Kreisen Frankreichs fand, die
im 17. Jahrhundert auf eine katholische Er-
neuerung ihres Landes bedacht werden; ihr
»Werk*, nicht nur die theresianischen Schrif-
ten, die im spanischen Original und in immer
neuen Ubersetzungen {die Vermeylen im ein-
zelnen nachweist) weite Verbreitung fanden,
sondern vor allem die Einfihrung und Ver-
breitung des Karmel ihrer strengen Reform.
Zumal der weibliche Zweig gewann eine
grofle Bedeutung. Es war der einflufireichen
Madame Acarie und der Energie des Kardi-
nals de Bérulle zu danken, daf 1604 die er-
sten spanischen Karmelitinnen sich in Paris
niederlassen konnten, womit der Anfang zu
zahlreichen weiteren Griindungen (Dijon,
Pontoise usw.) gemacht war.

Ein zweiter, umfangreicher Teil (S. 89
bis 188) untersucht dann des Niheren den
Einfluf der heiligen Theresia auf Franz von
Sales. Ein Vergleich ergibt durchaus eine
nahe geistige Verwandtschaft der beiden
Heiligen, ohne dafl zundchst von einer eigent-
lichen literarischen Abhangigkeit die Rede
sein kann. Dies gilt besonders fiir die Philo-
thea und die aszetische Thematik auch noch
des Theotimus. Da allerdings, wo Franz von
Sales als mystischer Theologe spricht, steht
er deutlich im Gefolge der spanischen Mysti-
kerin und bekennt das auch offen. Eine solche
Abhingigkeit wird vor allem fir die Biicher
6 und 7 des Theotimus behauptet, wo Franz
die Gebetsstufen der Sammlung, der Ruhe
und der Einigung darstellt. Charakteristisch
bleibt fiir ihn die durch kluge Anpassung
an weitere Leserkreise erreichte Allgemein-
verstindlichkeit und eine betonte Zuriidhal-
tung gegeniiber den héchsten mystischen Zu-
stinden, eine Zuriickhaltung, die padago-
gisch, nicht aber als Kritik an der theresiani-
schen Mystik zu verstehen ist. Theresia ist
fiir Franz von Sales in erster Linie die Leh-
rerin des Gebetes; er folgt ihr aber auch in
der fiir die franzdsische Frémmigkeit des
17. Jahrhunderts so wichtigen Betonung der
Rolle des ,Secelenfithrers®. Es entspricht sei-
ner literarischen Zielsetzung, dafl er beson-
ders dem Weg der Uollkommenheit, also
dem zuginglichsten Werk der Heiligen,
nahesteht.

Im dritten Teil der Studie befafit sich
Vermeylen mit einer Reihe weiterer geist-
licher Autoren des 17. Jahrhunderts und
ihren Beziechungen zum Werk der grofien
Theresia: mit Jean-Pierre Camus, dem tem-
peramentvollen Freund des Franz von Sales,

mit Port-Royal, P. Surin, Kardinal Riche-
lieu und Bérulle, um nur die bekanntesten
zu nennen. Sowohl die Jesuiten wie ihre
Gegner, die Jansenisten, schatzen die spani-
sche Mystikerin und berufen sich, zumal in
der Diskussion um das héhere Gebet, auf
ithre Schriften; auch Kardinal Richelien steht
positiv zu ihr. Erstaunlich ist die Feststel-
lung, dafl ausgerechnet Kardinal Bérulle, der
Griinder und Férderer so vieler Karmelkls-
ster in Frankreich und geistlicher Leiter der
Karmelitinnen, innerlich dem Geist der hei-
ligen Theresia vollig fremd geblieben sei.
,Es hat den Anschein, als ob Theresia in der
hohen Spiritualitidt des Griinders der ;Fran-
z6sischen Schule’ gar nichts zu suchen hat.
Zwischen der Heiligen und ihm besteht eine
solche Verschiedenheit, dafl sich uns selbst
ihre Christusverbundenheit als grundver-
schieden enthiillt hat: abstrakt und meta-
physisch bei ihm, bet ihr konkret und voller
Herzblut® (279).

Wenn man abschlieBend das ganze geisti-
ge ,Feld“ iiberblickt, das in dieser Studie
gepriift wird, dann erscheint Franz von Sales
als der eigentliche erste ,theresianische Au-
tor® seines Landes und seines Jahrhunderts:
als erster in der Zeit und an Bedeutung.
Alle, die nach ihm im Geiste der groflen
Theresia schreiben, besitzen in ihm ihren
Vater. — Bossuet und Fénelon und der gan-
ze Streit um den Quietismus bleiben, wie ge-
sagt, auflerhalb der Untersuchung. Die Ar-
beit, die trotz mancher Abweichungen im
einzelnen doch noch im Bannkreis Bremonds
steht, bietet reiches Material; sic wird durch
Bibliographie und Namensindex abgerundet.

F. Hillig S]

Liuima, Antanas: Aux sources
du Traité de U'amour de
Dieu de Saint Frangois de
Sales. Il.: Les sources des moyens
d’expression de Uidée d’amour de Dieu
(Collectanea Spiritualia VI1). Rome Li-
brairie Editrice de I'Université Grégo-
rtenne 1960. XI et 400 p., L 3500.

In minutidser Einzelarbeit ist der V{. die-
ser umfangreichen Studie, deren zweiter
Band hier vorliegt, den Quellen der bedeu-
tendsten Schrift des hl. Franz von Sales, des
»Traktates tber die Gotteslieche®, meist
»Theotimus® genannt, nachgegangen. Wih-
rend er im ersten Band (vgl. GuL 33 [1960]
318f.) vor allem die Frage untersucht hat,
wer und was auf den Heiligen im Laufe sei-
nes Lebens eingewirkt und ihn auf die Leit-
idee seiner geistlichen Lehre, die Gottes-
liebe, gebracht bzw. ihn darin bestirkt hat,



470

untersucht er im zweiten Band die im ,Trai-
té“ selbst vorkommenden literarischen Quel-
len (Zitate), um zu erfahren, ob und wieweit
der Heilige aus ihnen fiir seine Lehre ge-
schépft hat. Er kommt dabei zum gleichen
Ergebnis wie im ersten Band. Es ergibt sich
nimlich eindeutig, daf Franz von Sales im
» Traktat iiber die Gottesliebe“ die Geschich-
te und die Erfahrungen seiner eigenen Seele
niedergeschrieben hat. Die Gottesliebe als
Mitte seines begnadeten Herzens und seiner
geistlichen Lehre war das Ergebnis der Fiih-
rung Gottes, die sich, wie immer, der Natur
und der Eigenart eines Menschen anpafit.
Das zu wissen ist fiir die Beurteilung des
»Theotimus“ um so wichtiger, als dieser bei
nur oberflichlichem Lesen ein Florilegium
von Zitaten aus den Klassikern, den Kir-
chenvitern, der Hagiographie, den Theolo-
gen und geistlichen Schriftstellern, den Kon-
zilien und der Liturgic und vor allem der
HI. Schrift zu sein scheint. Der Vf. hat im
ganzen 1612 Zitate namhaft gemacht. Erst
ein genaueres Zuschen zeigt, wie wenig im
Grund die verarbeiteten literarischen Suel-
len zur Wesensbestimmung, Vertiefung und
Entfaltung des Lebensideales des Heiligen
beigetragen haben. Franz bringt schon das
fertige Ideal mit — eben das Ergebnis sei-
nes eigenen Lebens mit Gott und in der
Gnade — und sucht nun fiir die literarische
Darstellung — entsprechend der Mode der
Zeit — nach stilistischen und psychologischen
Mitteln oder auch nach Autorititen, um sei-
ner Lehre ein schénes und iiberzeugendes
Gewand zu geben und so in das Herz des
Lesers einzudringen, d.h. ihn zu bewegen,
den Weg der Gottesliebe zu beschreiten. Nur
selten geht er auf Lehrhaftes in seinen lite-
rarischen Quellen ein (die Auseinanderset-
zung iiber die Priddestination, vor allem an
Hand der Schriften des hl. Augustinus, sei-

Budhbesprechungen

nes Lieblingsautors, bildet fast eine Aus-
nahme). Im Grund ist er immer zuerst der
Seelenfithrer und will es sein. Darum kommt
es ihm anch gar nicht darauf an, Zitate nur
halbrichtig wiederzugeben, sie fiir seinen
Zwedck umzubiegen und zurechtzumachen (das
ist fast das Gewdhnliche), wenn nur der Le-
ser durch die Schénheit eines Ausdrucks,
durch treffende Exempel und eindrucksvolle
Bilder in seinem Herzen angeriihrt wird.
Das gilt selbst fiir die Schriftstellen, die den
allergrofiten Teil der angefiihrten Zitate
ausmachen. Er will nicht den objektiven
Wahrheitsgehalt der Schrift erklaren. Schon
eine Anspielung auf das, was er gerade
ausfithrt, genligt ihm, um einen Vers zur
Ilustrierung und Bekriftigung heranzuzie-
hen. Man konnte sagen, diese Willkiir gehe
zu weit. Fir den Theologen und Exegeten
stimmt das ganz gewifl. Aber der Bischof
von Genf will in diesem Fall nicht als Theo-
loge und Exeget sprechen. Er weif} sich im-
mer zuerst als geistlichen Vater. Dabei steht
er doch anderseits wieder so stark in der
kirchlichen Uberlieferung und ist ein so gu-
ter Kenner der Hl. Schrift, dafl er im Grund
durchaus deren Lehre wiedergibt.

Dem V{. geht es in dieser ganzen Unter-
suchung nicht um eine Bewertung der lite-
rarischen Methode, sondern um eine Tat-
sachenfeststellung. Fiir diesen Zweck hat er
mit einer Akribie gearbeitet, die fast des
Guten zu viel zu tun scheint. Er muf ndm-
lich bei der Sondierung des verschiedenen
Materials immer wieder die gleichen Fest-
stellungen treffen. So ist sein Buch nicht fiir
einen gewdhnlichen Leser geeignet, sondern
dient rein der Erforschung der Personlich-
keit und des Werkes des heiligen Kirchen-
lehrers, der zu den ganz Groflen der geist-
lichen Uberlieferung der Kirche gehdrt.

F.Wulf 8]

Glaubensunterweisung

Stohr, Albert: Gottes Ordnung
in der W elt. Finfundzwanzig Jahre
deutscher Uergangenheit in Hirtenbrie-
fen des Mainzer Bischofs. Ausgew. und
hrsg. v. Hermann Berg. Mainz, Matth.-
Griinewald-Uerlag 1960. 317 S., Ln.
DM 16,80.

Keller, Michael: Iter para tutum.
Apostolat in der modernen Welt. Hir-
tenworte des Bischofs von Miinster. Hrsg.
von Generalvikar Laurenz Boggering.
Miinster, Aschendorff 1961. 1X, 572 S.

Die beiden Bischéfe, deren Hirtenbriefe
hier gesammelt sind, wurden innnerhalb we-

niger Monate vom Tod ereilt. Dem Bischof
von Mainz konnte diese Festgabe zu seinem
silbernen Bischofsjubildum noch iberreicht
werden. Der Bischof von Miinster ist am Tag
nach seinem vierzigjdhrigen Priesterjubi-
lium, zu dem ihm dieser Band zugedacht
war, gestorben. So erhalten die beiden Bénde
die Stimme der hohen Verfasser iber das
Grab hinaus lebendig und geben Zeugnis
von dem groflen Verantwortungsbewufitsein,
mit dem sie den ihnen anfgetragenen Dienst
des Wortes geleistet haben.

Die Hirtenbriefe des Bischofs Stohr wur-
den nach den groflen Wahrheiten des christ-
lichen Glaubens in drei Gruppen geordnet:
Gott; Kirche; Kirche und Welt. Dabei kom- -
men selbstverstindlich jene Themen aus-



Buchbesprechungen

fiihrlich zur Sprache, die seine besonderen
Aufgabengebiete waren: Liturgie, Jugend-
seelsorge und Fragen der Una Sancta. Die
Hirtenbriefe umfassen die Jahre zwischen
1985 und 1960. Die bewegte Geschichte dieser
Zeit spiegelt sich allenthalben in ihnen wi-
der, so dafl wir hier ein wichtiges Zeugnis
fir das Wirken der deutschen Katholiken
und ibrer Bischéfe in jenen Jahren besitzen.
Im allgemeinen wurden die Hirtenbriefe
auszugsweise wiedergegeben, Sfters auf die
verschiedenen Themenkreise verteilt, so dafl
wir demselben Brief an verschiedenen Stellen
des Buches begegnen.

Die Sammlung des Bischofs von Miinster
umfaflt neben Hirtenbriefen auch Predigten,
Ansprachen und pastorale Anweisungen. Sie
sind meist vollstindig und immer zusam-
menhangend abgedruckt. Die Kapiteliber-
schriften lauten: Papst, Bischof, Bistum; Prie-
sterliches Sein und Wirken; Eucharistische
Erneuerung; Ehe, Familie, Jungfraulichkeit;
Marianisches Leben; Laienapostolat; DieKir-
che in der modernen Gesellschaft; Schule, Er-
ziechung, Wissenschaft. Auch hier wird sicht-
bar, was dem Bischof besonders am Herzen
lag. Es sind jene Gebiete, auf denen er auch
neue und zeitgemiafle Wege gewiesen hat: die
Seelsorge und das Laienapostolat. Die we-
sentlichen Richtlinien, die Bischof Xeller hier
gab, sind in dem Band vollstindig gesam-
melt. W. Seibel ST

Warumglauben?: Herausgege-
ben von UWalter Kern, Franz Joseph
Schierse, Giinter Stachel. Wiirzburg,
Echter-Uerlag 1961. 388 S., Ln. DM
16,80.

Begriindung und Verteidigung des Glau-
bens ist und bleibt eine unerlafliche Aufgabe
jeder christlichen Generation, die immer wie-
der von neuem, in Konfrontierung mit den
jeweiligen Anschauungen und Problemen der
Zeit, aufgegriffen werden mufl. Sie zu leisten
im Hinblick auf den Gebildeten der Gegen-
wart, ist das Anliegen des Buches, an dem 29
Autoren mitgearbeitet haben. Es geht also,
theologisch gesprochen, um zwei Traktate,
dem der Fundamentaltheologiec und dem der
Apologetik. In zwei grofien Teilen wird die
genannte Thematik abgehandelt: Im ersten
Teil wird eine philosophische Glaubensbe-
grindung durchgefithrt, die, wie es sich ge-
hért, vom Menschen ausgeht. Sie bestimmt
ihn als Geist in Leib, als einzelnen in Ge-
meinschaft, der in Erkenntnis und Freiheit
sich selbst zu verwirklichen hat. Die Dyna-
mik der menschlichen Existenz ist auf Gott
hin finalisiert und bleibt als siindige und in
einer unausweichlichen Unheilssituation we-

471

sende offen fiir ein Wort Gottes, das das
konkrete Dasein zugleich deutet und heilt.
— Im zweiten Teil wird eine biblische Glau-
bensbegriindung dargeboten. Es geht um
Jesus Christus und seine Kirche. Es werden
Ursprung und Eigenart der Schriften beider
Testamente dargelegt, weiterhin der zentrale
Inhalt der Heilsbotschaft des Neuen Testa-
ments, Jesus Christus als Heilbringer und
letzter Offenbarer Gottes, als der erhdhte
Herr, der im Glauben personal so anzuer-
kennen ist, daf sich der Glaubige Thm radi-
kal und total iiberantwortet. Es ist die Rede
von der Stiftung der Kirche durch Jesus, den
Christus, von ihrem apostolischen Funda-
ment, ihrer hierarchischen Verfafitheit, ihrem
Wesen als dem ,neuen Volk und Haus Got-
tes* und dem ,Leib Christi“, der als die
zum ,Kult versammelte Gemeinschaft* Gott
die gebithrende Ehre gibt, sich auferbaut
,durch Wort und Sakrament® und ,in der
Ordnung der Liebe und des Rechts“ lebt.
Diese Kirche ist die katholische Kirche und
die Zugehdrigkeit zu ihr — in je verschiede-
nen Dimensionen — ist heilsnotwendig.

Dieses Ganze wird in 39 Thesen ausgebrei-
tet. Methodisch ist einigermaflen auch die
Thesenform der Schule angewendet worden.
Jede These beginnt mit einer Hinfithrung
zum besonderen Thema. Dann wird der Fra-
gestand durch die Anfithrung der verschiede-
nen Meinungen zum Problem geklart. Zuwei-
len werden die angewendeten Begriffe noch
prazisiert. Es folgt das Argument und
schliefit mit einer Zusammenfassung.

Worin besteht die Eigenart des Buches?
Philosophisch liegt den entscheidenden The-
sen die sog. transzendentale Methode zu
Grunde, jene Methode, die durch den Riick-
gang auf das denkende und wollende Subjekt
die Wahrheit zu sichern sich bemiiht. Am
deutlichsten wird das in These 12: ,Erkennt-
nis und Wille des Menschen, die von Natur
aus nach dem unendlichen Sein und Wert
streben, sind nur méglich, wenn Gott als Ziel
dieses Strebens existiert. Der Einflufl von
Jos. Maréchal und all derer, die in seinem
Horizont philosophieren, wird in eindrucks-
voller Weise deutlich. — Bibeltheologisch
ist — soweit das schon méglich ist — selbst-
verstandlich der Ertrag der heutigen Exegese
— und wir meinen besonnen — eingearbei-
tet.

Das Buch wendet sich an den geistig wa-
chen und gebildeten Menschen, Christen wie
Nicht-Christen, von heute. Trotz aller Be-
miihtheit der Verf. um Durchsichtigkeit und
Prignanz diirfte der angesprochene Leser,
wir miissen sagen leider, durch die eine oder
andere These tiberfordert werden. Wir den-
ken etwa an die entscheidende These 12 oder
an These 27, die von der ,aufleren” und ,in-



472

neren“ Verniinftigkeit des Glaubens handelt.
Diese Uberforderung liegt einmal an der
mangelnden Fahigkeit des Menschen im tech-
nischen Zeitalter, Probleme der genannten
Art geistig bewiltigen zu kénnen; sie liegt
aber auch an der Schwierigkeit der verhan-
delten ,Sache“ selbst. Jedem Wissenden ist
klar, daf die Ernte der theologischen und
zumal exegetischen Forschung der letzten
Jahrzehnte, in der Spreu und Weizen zu son-
dern sind, noch nicht so eingebracht ist, dal
sie sozusagen handgreiflich an den ,Mann*®
gebracht werden kann. Um so mehr mufl man
den Herausgebern und den einzelnen Ver-
fassern zu ihrer Leistung gratulieren. Wir
unterschreiben nicht jeden einzelnen Satz.
Das diirfte auch nicht erwartet worden sein.
Ein so schwieriges Unterfangen — stehen
wir doch in den schweren Problemen der
Glaubensbegriindung und -verteidigung mit-
ten in einer Neubesinnung — kann nicht im
ersten Anlauf in allem befriedigen. Dennoch
hat das Buch eine iiberaus wichtige Aufgabe.
Es vermag vor allem auch Religionslehrern
und Theologiestudenten einen hilfreichen
Dienst zu leisten. Wir hoffen weitere Aufla-
gen zu erleben und meinen, daf so das Buch
eine immer giltigere Form zu gewinnen ver-

mag. H. Wulf §]

Bolkovac, Paul: Kleine Fibel
des Glaubens und der Liebe.
Bonn, bibliotheca christiana, Uerlag der
Buchgemeinde (1961). 217 S., Ln. DM
12,80,

An katholischen Darstellungen der Glan-

benslehre und des Glaubenslebens fiir reli-'

giés bemithte Nichi-Theologen diirfte kein
Mangel sein. Immerhin stellt sich die Frage,
ob das zumeist angewandte Schema der
»Laiendogmatiken®, ndmlich das der typi-
schen Kompendien der Dogmatik mit ihrer
traditionellen Abfolge der einzelnen Trakta-

Buchbesprechungen

te, in diesem Genus richtig, d. h. sachgerecht
ist. Weiterhin steht man vor dem Problem
der ,Akommodation® der historisch gewor-
denen theologischen Begrifflichkeit an die
Sprache der Menschen von heute so, dafl
Fiille und Prézision der Aussage nicht ver-
loren gehen. Endlich kommt es darauf an,
den ,Adressaten wirklich anzusprechen,
das heifit aber: Man mufl seine durch-
schnittliche Lebenslage geniigend kennen, et-
wa seine Bildungsvoraussetzungen, seine
vordringlichen Interessen und Néte usw.

Der Vf. des schmalen Buches hat die an-
gedeuteten Probleme so geldst, dafl er die
Landschaft des Glaubens ,von oben® zeigt
und in dieser Weise ,,das Ganze und den Zu-
sammenhang, die Proportionen und Schwer-
punkte“ sichtbar macht. Er beginnt damit,

_dem Menschen, der auf seinem Lebenswege

nach dem Wohin fragt, seine Situation deut-
lich zu machen, und fithrt den von der Welt
faszinierten und an sie oft verlorenen Men-
schen in die wahre Mitte, d. i. in die Gegen-,
wart Gottes. Es werden dann typische Le-
benszustandlichkeiten ,von der Geburt bis
zum Tod“ religiés aufgehellt. In diesem Ho-
rizont wird noch einmal der Mensch ,zwi-
schen Welt und Gott“ in die Entscheidung
hineingerufen. Diesem Menschen begegnet
die Kirche, Thre heilige Ordnung wird dar-
gestellt und die Weise, aus dieser Ordnung
zu leben, aufgezeigt. Es geht um das Ethos
der Nachfolge Christi aus der Kraft des
gottgeschenkten Heiligen Geistes und so um,
die schopferische Liebe und das Kreuztragen,
um das Unterwegs-Bleiben bis an ein gott-
seliges Ende. Mit einem Verweis auf das.
yheile Dasein® der Heiligen schlieft diese
Glaubenslehre, die zugleich Lebenslehre ist.
(Beigefiigt sind reiche Literaturangaben zu
den einzelnen Kapiteln.) :
Die ,Kleine Fibel* ist aus grofler Erfah-
rung geschrieben und dirfte vielen Men-
schen, Christen und Nicht-Christen, eine
wirkliche Hilfe sein. H. Wulf S}

Der Christ in der Welt

Arenth, Hannah: Uita Activa
oder vom tdtigen Leben.
Stuttgart, Kohlhammer-Uerlag (1960)
375 S., Ln. DM 28,80.

Das Buch, das nach dem Sinn sowie nach
der Geistes- und Sozialgeschichte des mensch-
lichen Tétigseins im abendldndischen Raum
fragt, ist von einem den Menschen in seiner
Grundstruktur bedrohenden Zeitproblem
angeregt. Der Mensch unserer Tage schickt
sich an, den thm von Geburt aus mitgegebe-
nen Lebensraum zu ibersteigen, dem ,Ge-

fingnis der Erde“ zu entrinnen und damit
seine Méglichkeiten in bisher noch nicht ab-
sehbarem Mafl zu erweitern. Welche Stel-
Iung wird er im Kosmos einnehmen, wie
wird sich die Entfremdung von seinem na-
tirlichen Lebensraum auf ihn selbst auswir-
ken? Dazu kommt noch ein weiteres: Der
heutigen Gesellschaft, die zu einer totalen
Arbeitsgesellschaft geworden ist, droht durch
die Automation die Arbeit auszngehen, da-
mit aber auch der Inhalt des Lebens ver-
lorenzugehen, denn ,diese Gesellschaft
kennt kaum vom Horensagen die héheren



Buchbesprechungen 473

und sinnvolleren Tatigkeiten, um deretwil-
len die Befreiung sich lohnen wiirde® (11).
Niemand kann einstweilen voraussagen, wie
sich die gegenwartige tiefgehende Krise des
Menschen und der menschlichen Gesellschaft
auswirken wird. Um so mechr sind wir als
geistige Wesen aufgerufen, diese Krisen-

. situation zu reflektieren und ihren geschicht-
lichen Ursachen nachzugehen. Dieser Auf-
gabe unterzieht sich die Vf. in der vorliegen-
den Studie.

Zunichst wird der Begriff der Vita Acti-
va, des tdtigen Lebens, wie er in der abend-
landischen Geistesgeschichte vorkommt, dar-
gelegt, sein Ursprung in der Antike, ndherhin
in der griechischen Polis, und seine Wand-
lung im Mittelalter. Er umfaflt drei Tatig-
keiten: die Arbeit, das Herstellen und das
(politische) Handeln, von denen urspriing-
lich nur die letztere eines freien Mannes
wiirdig schien. Sodann legt die Vf. geistes-
und sozialgeschichtlich genauer den ,Ort“
der menschlichen Titigkeiten dar, ndmlich
den Raum des ,Uffentlichen® und den Be-
reich des ,Privaten®. Arbeit und Herstellen
waren urspriinglich dem ,privaten® Bereich
zugeordnet. Das Handeln war dem ,6ffent-
lichen® Raum vorbehalten und kennzeichnete
diesen. Das ist aber nicht so geblieben. Das
JPrivate®, zunichst der Privatbesitz, wurde
zu einem 6ffentlichen Anliegen und hat den
Prozef der Vergesellschaftung des Menschen
eingeleitet. Die Entstehung der Gesellschaft
fallt mit der Uffentlichkeitswerdung des
Privatbesitzes zusammen. Damit wird aber
das Handeln immer mehr zuriickgedringt.
An dessen Stelle riickt das Verwalten. ,Wo
immer die Gesellschaft sich voll entfaltet
und den Sieg iiber alle anderen, nicht-gesell-
schaftlichen Elemente davontrigt, zeitigt sie
notwendigerweise, wenn auch in verschie-
denen Formen die ,kommunistische Fiktion“
[eines Kollektivinteresses der Gesellschaft
im Ganzen], deren Merkmal ist, dafl in ihr
wirklich mit ,unsichtbarer Hand‘ regiert
wird, dafl ihr Herrscher ein Niemand ist
(45). Was ist in einer solchen Gesellschaft
wirklich gemeinsam, welchen Wandlungen
unterliegen in ihr Eigentum und Besitz? In
welchen Bereichen sind die menschlichen
Tatigkeiten lokalisiert? Nach Beantwortung
dieser Fragen werden in drei grofien Kapi-
teln Sinn und Wandlung von Arbeit, Her-
stellen und Handeln dargelegt und in einem
Schluflkapitel endlich, betitelt ,Die Vita
Activa und die Neuzeit, das Fazit ans der
Studie fiir Beurteilung der gegenwirtigen
Situation des Menschen und der mensch-
lichen Gesellschaft gezogen. Das Ergebnis ist
pessimistisch: Aus dem Homo faber ist das
Animal laborans geworden. Alle Titigkei-
ten des Menschen — von den ,Dichtern und

Denkern“ abgesehen — sind vom Lebens-
erwerb bestimmt. Die Entwidklung steuert
auf eine ,staat- und klassenlose Konsum-
Gesellschaft” hin, deren einziger Sinn es ist,
zu arbeiten, um zu leben. Mit dieser Ent-
wicklung geht ein ,Glaubensverlust, jeden-
falls sofern dieser ein Leben nach dem Tode
oder zumindest die Gewillheit eines jen-
seitigen Lebens betraf® (312), parallel. Da-
mit ist vollends Sinn und Ziel des Lebens-
prozesses des Menschen, der zu einem reinen
Naturprozef§ degradiert worden ist, in Frage
gestellt. Der Mensch ist in seinem Mensch-
sein bedroht. ,Der ,gesellschaftliche Mensch®
in einer ,vergesellschafteten Menschheit® deu-
tet auf ein Endstadium der Gesellschaft, in
dem es auch Klasseninteressen nicht mehr
gibt, sondern nur das eine, alles beherr-
schende und dirigierende Interesse, dessen
Subjekt erst die Klasse und dann die klas-
senlose Massengesellschaft ist, aber niemals
mehr der Mensch oder die Menschen® (313).
Mag man auch in manchen Fragen anderer
Meinung als die Vf. sein, so ist doch hier
eine Zeitanalyse gegeben — immer ein-
geschrankt auf den t@tigen Menschen —, die
auf aufergewdhnlicher Kenntnis der abend-
lindischen Geistes- und Sozialgeschichte be-
ruht und eine solche Fiille scharfsinniger Be-
obachtungen des gesellschaftlichen Lebens
vermittelt, dafl man das Buch auf jeden Fall
bereichert aus der Hand legt. Dafl das The-
ma auch fiir den christlichen Verkindiger
von erhohter Bedeutung ist, versteht sich
von selbst. F.Wulf S}

Bodamer, Joachim: Schule der
E h e (Herder-Biicherei, Band 77). Frei-
burg, Uerlag Herder 1960. 123 S., kart.
DM 2.40.

»Die Landschaft der Ehe hat im techni-
schen Zeitalter ein anderes Gesicht bekom-
men, und wir sind noch weit davon ent-
fernt, uns in ihr mit Sicherheit bewegen zu
kénnen“ (20). Die Anforderungen an die
persénliche Durchformung und an das Ein-
ander-verstehen sind gestiegen. Eine Hilfe
in ,alltiglichen, immer wiederkehrenden
Eheschwierigkeiten will diese ,kleine, kei-
neswegs vollstindige Ehepropadeutik® ,anf
Grund arztlicher Erfahrungen® des Verfas-
sers bieten (11). Sie ist aus ciner Sendereihe
erwadchsen und angenehm zu lesen. Jeder, der
mit Ehefragen zu tun hat, wird aus diesen
Seiten voll kluger Beobachtungen und sau-
berer Urteile vieles lernen kénnen. Freilich,
von einem wird nicht gesprochen; und doch
zeigt die Erfahrung, wie viele Ehen gefihr-
det sind, wo dies Eine fehlt, und wie viele
Eheleute in diesem Einen die Kraft ihrer



474

Einheit wissen: von der Religion. Hier erst
wird der sittliche Appell des Vi.’s seine letz-
te Begriindung und Dringlichkeit finden.

(In diesem Zusammenhang sei auf eine
aufschlufireiche Untersuchung hingewiesen,
die Friedrich von Hahn im Edko der Zeit,
Nr. 46, 47, 48 veroffentlicht hat: Bekenntnis-
freudigkeit von Heiratswilligen — Bedeu-
tung des Heiratsinserates — Erhebungen
zum Mischehe-Problem. Eine Auswertung
von 13 720 Ehewiinsche-Anzeigen der Frank-
furter Allgemeinen Zeitung ergibt: der Pro-
zentsatz der Ehewiinsche mit Konfessions-
angabe steigt von Jahr zu Jahr.)

J. Méllerfeld S]

Carré, A—M.: Gefihrten auf
immer. Ein kleines Ehebrevier. Stutt-
gart, Schwabenverlag 1959. 86 S., Ln.
DM 6,80.

Das kleine Buch ist aus drei Vortrigen
entstanden, die der Vf. an der Universitit
Paris gehalten hat. Zundichst ist die Rede von
der Ehe als Berufung, dann von der Ehe als

Buchbesprechungen

Sakrament des Neuen Bundes und schliefi-
lich von der Aufgabe des Mannes und der
Frau in der Familie. Im Hintergrund stehen
die vielen ungliiklichen Ehen unserer Zeit,
die es nétig machen, ganz besonders heraus-
zuarbeiten, was es bedeutet, wenn sich ein
Mensch dem anderen schenkt, und auf die
Gefahren hinzuweisen, die nun einmal in
den engen menschlichen Grenzen liegen. In
diesem Sinne ist z.B. das Kapitel zu ver-
stehen: ,Die Vereinigung zweier Siinder
trigt in sich den Keim zu jhrem (der Ehe)
Bruch“. Aber es muf} nicht zum Bruch kom-
men, denn die christliche Ehe ist so reich an
tibernatiirlicher Kraft, dal die von Gott ge-
stellte Aufgabe des gemeinsamen Lebens-
weges gemeistert werden kann. In diesem
Zusammenhang verdient die Bedeutung der
hl. Eucharistie fiir die Ehe eine besondere
Beachtung.

Der V1. spricht iiber sein Thema von ho-
her Warte und in einer Sprache, die gerade
gebildete Leser sehr zu schitzen wissen, wo-
gegen das Biichlein trotz aller Schlichtheit
fiir einfache Leser wohl nur schwer zugéing-
lich sein diirfte. Ad. Rodewyk S]

Betrachtung und Gebet

Dessauer, Philipp: Die naturale
Meditation. Miindchen, Késel-Uer-
lag 1961. 141 8., kart. DM 7,80.

Es gibt im Deutschen eine Reihe von Bii-
chern tiber die Meditation. Dieses hat seine
Besonderheit. Es sieht zunichst von der reli-
giosen (christlichen) Meditation ab (dariiber
soll ein zweites Bindchen handeln) und will
nur den in der Natur des menschlichen Gei-
stes (der immer im Leib und in den Sinnen
sich ausdriickender Geist ist) angelegten
Grundvorgang der Meditation aufhellen,
und zwar in seinen verschiedenen Phasen
und Schichten. Dafl der Mensch eine natur-
hafte Veranlagung zur Meditation hat, die
zur Verwirklichung drangt, zeigt schon das
Kind. Der Vi. schildert an einigen instruk-
tiven Beispielen, wie das Kind schauend, ge-
sammelt sich seine Welt anzueignen sucht
und wie es von seinen ersten Erlebnissen ge-
pragt wird. Wo die inneren Tiren in der
Kindheit nicht geniigend gedffnet wurden
oder — kaum gedéffnet — durch falsche Er-
ziehung, durch die Ungunst unserer zum Ak-
tivismus neigenden Zeit oder durch nicht
verarbeitete Schwierigkeiten sich bald wie-
der schlossen, da tut sich der Mensch schwer,
seine Lebenslinie, wie der Vf. sagt, zu fin-
den, sein Leben aufzuarbeiten und zu sich
selbst zu kommen. D. spricht mehrfach von
den ,Verhinderungen® (27f.) und der ,Ge-

fihrdung® (99f.) der Meditation: durch das
mnsere Zeit kennzeichnende zugreifende,

raktische Denken und Wollen, durch das

berhandnehmen der Sorge und durch die
verschiedenen Formen der Neurose. Dort
aber, wo ein Mensch gesammelt sein kann,
wo er da ist und sich gegenwirtigt, gewinnt
er nicht nur ein neues, verstehendes Verhalt-
nis zur Umwelt und zum Mitmenschen, son-
dern findet auch den in ihm vorgezeichneten
Weg, bleibt er sich treu. Auf dem Héhe-
punkt dieses Weges wird er inme, dafl im
Innersten seiner selbst ein Licht scheint, das
ihm nicht nur Weisung gibt, sondern, wenn
er sich von ihm leiten 1aft, Erfiillung schenkt.
Hier steht der Meditierende an jener
Schwelle, die ihn iiber sich hinaus weist, in
eine Offenheit, der sein Leben verpflichtet
ist; es ist die Schwelle zur Transzendenz, die
zugleich Immanenz ist.

Das sind die Grundgedanken der Schrift.
Innerhalb dieses Grundrisses ist noch die
Rede von den verschiedenen Gestalten der
Meditation und von ihrer Ubung — bis zu
ganz praktischen Uberlegungen. Das Biich-
lein ist streckenweise nicht leicht zu lesen.
Hin und wieder hitte man auch etwas mehr
Klarheit gewinscht — z. B. in dem, was iiber
das innere Licht und die Trans-Immanenz
ausgefithrt wird, auch wenn der Vf. hier ab-
sichtlich von philosophischer Begrifflichkeit
absieht und nur das Phinomen beschreiben



Buchbesprechungen

will. Aber im ganzen zeigt das Biichlein doch
auf jeder Seite, wie intensiv sich der Vf. mit
dem Gegenstand befafit hat und wie sehr er
darum aus eigener Erfahrung mitteilt. Die
6fteren Hinweise auf ostliche Meditations-
weisen scheinen mir in einer so knappen
Schrift nicht besonders fruchtbar, weil die
meisten Leser. doch nur vage Vorstellungen
von ihnen haben und darum leicht in eine
falsche Richtung gewiesen werden. — Man

erwartet gern die angekindigte zweite
Schrift des Vf.’s iiber dic christliche Medi-
tation. F. WulfS]

Courtois, Gaston: Betrachtung.
Warum und wie? Wien, Seelsorger-
Uerlag Herder 1961. 119 S., Ln. DM
7.50.

Der Ubersetzer Prilat Dr. Rudolf hat in
dem vorliegenden Biichlein zwei Schriften
des franzosischen Autors, deren Titel lauten:
Faire oraison, pourquoi? und: Faire oraison,
comment?, zusammengefaflt. Courtois hat
eine ganze Reihe von Betrachtungsbiichern,
vor allem fiir Priester und fiir Ordensfrauen,
geschrieben, von denen auch einige ins Deut-
sche iibersetzt wurden. Hier gibt er aus gu-
ter Kenntnis der katholischen Uberlieferung
und aus reicher Erfahrung eine vorziigliche
Finfithrung in das betrachtende Gebet, nicht
gelehrt, ganz unkompliziert und nur darauf
bedacht, Menschen das Innehalten, das Ver-
weilen vor Gottes (Christi) Angesicht, die
innere Zwiesprache mit den géttlichen Per-
sonen, den geheimnisvollen Austausch zwi-
schen Gott und Mensch zu lehren. Sein Inter-
esse gilt nicht dem, was man heute (wenig-
stens in Deutschland) mit Betonung , Tiefen-
meditation“ nennt, sondern dem iberliefer-
ten betrachtenden Gebet. Aber er baut da-
bei alles zu Rationale und Systematisierende
ab und geht immer auf das Wesentliche: auf
die liechende Begegnung mit Gott und Chri-
stus dem Herrn. Im ersten Abschnitt sucht
er in schlichter Weise zu erkliren, was Be-
trachtung ist, im zweiten legt er die Motive
fiir die regelmifige Ubung der Betrachtung
dar, im dritten gibt er eine praktische An-
leitung fiir die Betrachtung (Ratschlige,
Schwierigkeiten, was die Betrachtung erleich-
tert und was man meiden mufl), im vierten
stellt er Kriterien einer guten Betrachtung
zusammen nnd im fiinften skizziert er kurz
die verschiedenen Methoden der Betrach-
tung, wie siec in der katholischen Tradition
entwickelt wurden. Abgesehen von kurzen
Handreichungen, die in manchen Priester-
seminaren kursieren, kennen wir zur Zeit
keine vergleichbare Schrift, die so gut in das
betrachtende Gebet einfithrt wie die vor-
liegende. F.tWulfS]

475

Eger Josef: Du darfst beten.
Uon der Wiirde und Schonheit christ-
lichen Betens. Augsburg, Uerlag Win-
fried-Werk, 1961. 107 S., kart. DM 1,90.

Titel und Format dieses Biichleins lassen
nicht vermuten, welche Fiille theologischer
Gedanken diese gut hundert Seiten enthal-
ten. Der VI. stellt das Gebet in den Zusam-
menhang der Glaubenswahrheiten, durch die
die christliche Existenz iiberhaupt konsti-
tuiert wird, und zeigt, wie das Beten der
wesentliche Selbstvollzug des aus dem Glau-
ben lebenden Christen ist. Bevor er — wohl
als Hohepunkt seiner Ausfilhrungen — das
Beten als Teilnahme am Liebesgesprich des
Dreieinigen Gottes charakterisiert, legt er
dar, wie Gott sowohl Ursprung als auch
Ziel unseres Betens ist und wie das Gebet
aus goéttlihem und menschlichem Tun er-
widhst. In den weiteren Kapiteln betont er
die Individualitit jedes Gebetes, um dann
— als Erginzung — seine Gemeinschafts-
bezogenheit herauszustellen. Die theologische
Wiirde unseres Betens wird damit begrin-
det, dafl Christus mit uns betet und daf der
HI. Geist in unser Innerstes eintritt und dort
mit unanssprechlichen Seunfzern zum Vater
ruft. Im folgenden geht der V{. auf die psy-
chologische Seite des Betens ein und kenn-
zeichnet es als Leben, Hingabe, Einiibung
fiir den Himmel, als Kunst und schliefllich
als verwandelnde Kraft. Eine kurze Be-
trachtung dber das Vaternnser will das Ge-
sagte auf dieses Herrengebet anwenden.

Wir haben hier offensichtlich geschriebene
Vortrdge vor uns, lebendig, aber nicht ganz
frei von Abschweifungen. Sicherlich wird die
Schénheit und Wiirde dhristlichen Betens
hinreichend — wenn auch etwas gedringt —
begrindet und dem Leser der Vorzug, be-
ten zu diirfen, klargemacht. Man wird aber
in diesem Bichlein fast keine praktische An-
regung fir das ,Wie“ solchen Betens fin-
den. Dafiir wird mit erfrischender Polemik
Stellung bezogen gegen das falsche Gebets-
verstindnis vieler, und das echte, urspriing-
liche Beten der ,braven Wohlerzoeenheit®
mancher Gebetbiicher gegeniibergestellt. An
diesen und anderen Stellen verrit die an-
schauliche Sprache die seelsorgerische Erfah-
rung des Vi.s. C.Wilken S]

tWillam, Franz-Michel: Die Welt
vom Vaterunser aus gese-
ken. Freiburg — Basel — Wien, Ver-
lag Herder 1961. 144 Seiten, geb. DM
9.,80.

Paul-Marie de la Croix OCD: M é -
ditation du Pater. Paris, Desclée
de Brouwer 1961. 294 Seiten, br. FB 90.



476

Gypkens, Franz: Das Vaterun-
ser. Frankfurt, Main-Verlag 1961. 82
Seiten, Ln. DM 4,50.

Man wird sich keiner Ubertreibung schul-
dig machen, wenn man behauptet, daf} die
Geschichte der christlichen Spiritualitat sich
in der Geschichte der Vater-Unser-Ausle-
gung spiegelt. Man betrachte nur die ver-
schiedenen Nuancen, mit denen schon die
Evangelisten uns den Text iiberliefern; oder
den Niederschlag der liturgischen Verwen-
dung, wie wir 1hn in der Didache finden;
oder die ersten groflen Ausleger, Origenes,
Tertullian und Cyprian; oder fiir unsere
Tage Heinrich Schiirmann (1958) u. Romano
Guardini (1961). Jede Neuerscheinung mufl
also gewartig sein, an einer groflen Geschich-
te gemessen zu werden.

Uber Aufbau und Gliederung unserer
drei Biicher ist kein Wort zu verlieren, da
sich alle drei an den Gang der Vater-Un-
ser-Bitten halten.

1. Franz-Michel Willam ist mit seinem
».Leben Jesu im Land und Volk Israel” zu
einem echten Volksautor geworden; auf dhn-
liche Weise wie dort oder wie in seinem Ma-
rienbuch versucht er auch hier, heutige Chri-
sten in das Herrn-Gebet einzufithren. Ganz
bewufit geht er von der Fiille des katholi-
schen Dogmas aus, um den tiefen Sinn des
Textes aufzuschlieflen. Allerdings, so will
es uns scheinen, wiirde ein vorsichtigeres Er-
spiiren der inneren Zusammenhidnge wohl
noch theologisch Tieferes offenbaren; ob man
z. B. ohne weiteres das Beten Jesu zum Va-
ter von der géttlichen Wesensschau des
Menschgewordenen her interpretieren darf
(9—18)?

Das zweite Merkmal dieses Biichleins dirf-
te die Vielfalt des biblischen Tatsachen-Ma-
terials sein, das herangezogen wird. So skiz-
ziert Willam z. B. zur Auslegung der Reich-
Gottes-Bitte (48—70) zuerst eine Geschichte
der ,Grofireiche in den Tagen vor Jesus“;
dann schildert er breit die Szene vor Pilatus,
paraphrasiert endlich die Reich-Gottes-Pa-
rabeln, um das Ganze in der Vision der je
zwolftausend Bezeichneten aus den zwolf
Stimmen Israels ausklingen zu lassen. Auch
hier scheint es uns, dafl uber der Fille sol-
chen Anschauungsmaterials die theologisch-
spirituelle Durchdringung ein wenig zu kurz
kommt.

Man darf sich daher wohl fragen, ob
diese Vater-Unser-Auslegung ebenso gelun-

gen ist, wie das schlichte ,Leben Jesu im
Land und Volke Israel®.

2. Das franzosische Biandchen tritt in der
dufleren Aufmachung anspruchsloser auf,

Buchbesprechungen

aber im Inhalt begegnet uns die reiche fran-
z0sische Spiritualitat.

Die Meditation des Karmeliten trigt den
Stempel lebendigen Betens, das seine Kraft
und Innerlichkeit aus der Heiligen Schrift
und den frithen Kirchenvitern geschopft hat.
Auch hier wird der Reichtum des christlichen
Dogmas in den schlichten Worten des Vater-
Unsers gefunden, aber die theologische
Schriftbetrachtung, verbunden mit feinsinni-
gen psychologischen Anregungen, lassen die
Einheit von Schrift und Dogma erkennen;
man braucht dabei nicht zu fiirchten, daf
etwas von der Harte der christlichen Bot-
schaft verloren geht. Die radikalen Forde-
rungen der Bergpredigt gelangen ungebro-
chen an unser Ohr.

3. Ganz ohne Anspriiche tritt P. Gypkens
in seinem Biichlein auf; er beginnt sogar
mit einer Entschuldigung und sagt uns, daf}
er nur ein paar Gedanken mitteilen wolle,
die ihm beim Vater-Unser gekommen seien.
Aber das ist — durchaus zu Recht — bewufit
gesagt; es gehdrt mit zum Stil des Autors.
P. Gypkens schreibt, wie ein modernes Pla-
kat gemalt sein soll: geistvoll, so dafl man
von einer iiberraschenden Wendung gepackt
wird und gespannt auf die Weiterfihrung
des Gedankens harrt; bilderreich — seine
Betrachtungen fangen etwa folgendermafien
an ,Es war im Jahre 1954 ..., ,In Rom auf
dem rechten Tiberufer...“, ,An einem hei-
fen Sommertage...* —, bunt, mit fast
schreienden Farben — er iibertreibt absicht-
lich einen Gegensatz und liebt einen mono-
tonen Stil, um die Forderung des Evange-

liums seinen Lesern einzuhammern —, klar
und kriftig — die vielen Wenn und Aber
gehoren nicht in seinen Wortschatz —, ohne -

kiinstlich gesteigertes Pathos, aber dennoch
voll innerer Dramatik.

Im ganzen ein Biichlein, das nicht mehr
sein will, als es ist, und das uns deshalb ge-
lungen zu sein scheint. J. Sudbrack S]

de Lenval, Helene Lubienska: Die
Stilleim Schattendes Wor-
tes. Mainz, Matthias-Griinewald-Uer-
lag, 1961. 93 S., Ln. DM 6,50.

Die Vf. ist in Frankreich, England, Bel-
gien, Holland und Italien durch viele litur-
gisch-pddagogische Kurse, die sie nicht nur
fiir Laien, sondern auch in Kléstern und
Seminaren hielt, bekannt geworden. Die
franzésische Ausgabe des vorliegenden klei-
nen Buches liegt bereits in der vierten Auf-
lage vor.

Schon der Titel deutet an, was die Dar-
legungen dann im einzelnen aufzeigen: dafl
Stille nicht Stummheit ist, sondern eine



Buchbesprechungen ’47 7

wesenhafte Verbindung mit dem mensch-

> lichen und vor allem dem gottlichen Worte
besagt, so dafl beides, Stille und Wort, nur
dann in ihrem eigentlichen Wesen verwirk-
licht werden kénnen, wenn die wechselseitige
Beziehung gewahrt ist. Die Bewdltigung der
so gestellten Aufgabe zu erleichtern, ist Sinn
dieses Buches.

»Die Entdeckung der Stille geht in ver-
schiedenen Bereichen vor sich; im materiel-
len, wenn der Mensch dasteht, die Lungen
voll reiner Luft, die Nerven entspannt, die
Muskeln bereit, und nun spiirt, wie sich sein
kérperliches Leben im Einklang mit dem Le-
ben des Kosmos regt; im geistigen Bereich,
wenn das Denken nach harter Arbeit den
Umkreis des FErkennbaren iiberschaut und
nun voller Staunen in Schweigen versinkt,
sich ausruht; im spiritucllen Bereich, wenn
der Geist jenseits aller Verniinfteleien und
Gefithlsregungen Gott in der Gewifiheit des
Glaubens anhédngt“ (S. 7). Dem entsprechen
die drei Abschnitte ,Die Stille im Hanse®,
,Die Stille in uns selbst“, ,Die Stille vor
Gott“. Fiir gewohnlich muf Stille ,durch
Anstrengung erkauft werden® (S.7), und
wenn diese Anstrengung auch keinem ab-
genommen werden kann, so kann doch man-
che Hilfestellung geleistet werden.

Die Vi. schopft aus zwei Quellen: aus der
Liturgie und ihrer eigenen pidagogischen
Erfahrung. Auf Grund der letzteren — Frau
de Lenval leitet heute ein paddagogisches In-
stitut in Lausanne — kommt sie zu bemer-
kenswerten Grundsétzen fiir eine revolutio-
nire Umgestaltung der iblichen Erziehungs-
methoden, die das Buch besonders fiir Er-
zieher interessant machen diirften.

G. Hinzmann S|

de Montcheuil, Yves: Das Reich
Gottes und seine Forderun-
gen. Aus dem Franzos. iibers. v. A.
Kiinneke. Mainz, Matthias-Griinewald-
Uerlag, 1961. 88 S., kart. DM 4,50.

Die Vorbemerkung informiert den deut-
schen Leser iber die Person des Vfs. Y. de
Montcheuil war bis 1944 Professor fiir
Dogmatik am Institut Catholique in Paris.
Seine ehemaligen Schiller riefen ihn als
Seelsorger ins Magquis, wo er in die Schluf}-
phase der Kdmpfe um Vercors geriet, bereits
nach wenigen Wochen gefangengenommen
und als Widerstandskampfer erschossen
wurde. Niemand habe einen so tiefen und
nachhaltigen Einflufl auf die franzdsische
Theologie der Kriegs- und Nachkriegszeit
ausgeiibt wie er, schreibt I. Klimmer (S. 5).
Da sei um so erstaunlicher, als er weder ein
umfangreiches Oeuvre hinterlassen habe

noch eine faszinierende Personlichkeit ge-
wesen sei. Alles an ihm war unscheinbar und
keineswegs auffallend. Dennoch mufi die
tiefe Wirkung, die er ausgeiibt hat, eine Ur-
sache haben, und man glaubte, diesem Ge-
heimnis am ehesten in den hier vorliegen-
den Exerzitienvortrigen auf die Spur zu
kommen.

Auch diese Vortrige sind keine literari-
sche Leistung. Thr Text beruht auf Notizen,
die Montcheuil fiir Studentenexerzitien be-
nutzt hat und die fiir den Druck aus Nach-
schriften ergdnzt werden mufiten. Es ging
Yves de Montcheuil in diesen Exerzitien-
vortrigen darum, jungen Menschen in einer
dunklen Zeit zu sagen, was das Reich Got-
tes ist und was es fordert. Er geht aus von
der HI. Schrift, behandelt die Geschichte des
Reiches Gottes und stellt sich entschlossen
auch den unbequemen Fragen, die sich von
der heutigen Situation der Kirche her auf-
dringen. Er bemiiht sich, ein falsches Ver-
stindnis der Kirche — sei es zu geistig und
innerlich, sei es materiell und an der dufle-
ren Erscheinung orientiert — zuriickznwei-
sen, um den jungen Christen zu sagen, dafl
sich das Wesen des Gottesreiches nur im
Glauben erschliefit, mag man es in der Welt
oder im eigenen Ich suchen.

Es geht in diesem Buch nicht um den
Glanz der Worte, sondern um die Wahrheit.
Aus der Wahrheit gelebt zu haben, war wohl
das Geheimnis Pater de Montcheuils, und
seine Ausfithrungen haben nur das Ziel, den
cinzelnen mit der Wahrheit, der ganzen
Wabhrheit, die ihn persénlich angeht, zu kon-
frontieren. G. Hinzmann S]

Scheele, Paul-Terner (Hrsg.): Opfer
des Wortes. Gebete der Heiden aus
fiinf Jahrtausenden. Paderborn, Uerlag
Ferdinand Schéningh 1960. 288 S., Ln.
DM 12,50.

Der Christ begegnet heute wie nie zuvor
in mannigfachster Weise — in der Literatur,
im Film, in der Begegnung von Mensch zu
Mensch — Auflerungen nicht-christlichen
Glaubens fremder Vélker, Asiens und Afri-
kas. Und nicht selten mag es vorkommen,
dafl er von der Reinheit und Intensitit sol-
cher Auflerungen beschimt wird. Vielen hin-
gegen — den Durchschnittschristen, den Skep-
tikern nnd den praktischen Atheisten — wird
das Bekanntwerden mit den Religionen der
Welt zur Versuchung. Sie halten sich in
ihren Anschauungen und ihrem Verhalten
bestéi%ilgt oder reden es sich wenigstens so
ein: Was weil man schon von Gott; alle
Religionen sind gleich; das Christentum
kann die Wahrheit nicht fiir sich in Anspruch



478

nehmen. Wie immer die ,christliche Welt
auf die Begegnung der Religionen reagiert
— wir kénnen dieser Begegnung nicht aus-
weichen, wir miissen uns mit den aus ihr sich
ergebenden Fragen auseinandersetzen.

Der Vi. der vorliegenden Sammlung hat
aus den religionsgeschichtlichen Veréffent-
lichungen der letzten Jahrzehnte 876 Gebets-
texte der Vélker aller Erdteile, aller Kul-
turen und geschichtlich erfafbaren Epochen
znsammengestelit. Es sind z. T. spradlich
wie inhaltlich sehr schéne Gebete, Gebete,
die sich an die unbekannte géttliche Macht
oder an einen persénlichen Gott wenden,
Lob- und Preis-, Bitt- und Dankgebete, Ge-
bete der Schuld und der Hingabe. In einer
lingeren Einfilhrung handelt der Heraus-
geber vom Wesen und den Formen des Ge-
betes im allgemeinen, vom Gebet der Hei-
den, das oft nur ein Tasten und Suchen ist
und nicht selten zur Magie wird, — vom Ge-
bet des Volkes Israel, vom Gebet Christi
und vom Gebet der Christen. So wird einer-
seits die Vorldufigkeit und Unvollkommen-

Buchbesprechungen

heit des Gebetes der Heiden deutlich, an-
derseits aber auch, wie Gottes Geist immer
und iberall in Menschenherzen wirkt. Der
Herausgeber charakterisiert sehr treffend die
verschiedenen Stufen des Gebetes der
Menschheit, wenn er sagt: ,Zu den Heiden
spricht der Herr, der die Welt gemacht hat,
durch die Welt (man kdénnte auch sagen:
durch die Werke und Midhte der Schopfung),
zu seinem auserwihlten Volk ,durch die Pro-
pheten’. Zum Christen spricht er ,durch den
Sohn‘ und in diesem zugleich durch den Kos-
mos wie durch Israel“ (75). Und je nachdem
fallt die Antwort des Beters aus. Die Samm-
lung zeigt einen Reichtum des betenden Her-
zens, der innerlich anriihren kann. Ob es
ganz geschickt, weil zuldssig, war, die Texte
nach der Thematik (den Anrnfungen und
Bitten) des Vaterunsers zu ordnen, mdchten
wir ein wenig in Frage stellen. Sehr schén
dagegen finden wir, dafl den jeweiligen
Sinnabschnitten ein Psalmwort vorangestellt
wird und jeder Text mit einer Uberschrift
versehen ist. F.Wulf 8]

Textausgaben

1. Origenes: Das Evangelium
nach Johannes Ubersetzt und ein-
gefiihrt von Rolf Gogler (Menschen der
Kirche in Zeugnis und Urkunde. Neue
Folge, hrsg. v. Hans Urs v. Balthasar,
4. Bd.). Einsiedeln — Ziirich — Koln,
Benziger Uerlag 1959. 407 S., Ln. SFr.
14,80.

2. Aurelius Augustinus: Uber den
Wortlaut der Genesis. De Ge-
nesi ad litteram libri duodecim. Der
grofle Genesishommentar in 12 Biichern.
Zum erstenmal in deutscher Sprache von
Carl Johann Perl. I. Band, Buch I bis Ul
(Deutsche Augustinusausgabe). Pader-
born, Uerlag Ferdinand Schoningh 1961.
265 S., Ln. DM 16,—.

8. Elisabeth von Thiiringen. Die
Zeugnisse threr Zeitgenos-
sen. Hrsg. von Lee Maril (Menschen
der Kirche in Zeugnis und Urkunde.
Neue Folge, hrsg. v. Hans Urs v. Baltha-
sar, 5. Bd.). Einsiedeln — Ziirich — Kéln,
Benziger Uerlag 1960. 175 S., Ln. DM
11,80.

4. Bonaventura: Itinerarium
mentis in Deum. De reduc-
tione ad Theologiam. Pilger-

buch der Seele zu Gott. Die Zuriickfiih-
rung der Kiinste auf die Theologie. La-
teimsch und deutsch. Eingeleitet, iilfer-
setzt und erliutert von Julian Kaup
OFM. Miinchen, Kasel-Uerlag 1961. 271
S., 2 Tafeln, Ln. DM 13,80.

5. Johannes Tauler: Predigten.
Uollstindige Ausgabe. Ubertragen und
herausgegeben von Dr. Georg Hofmann.
Freiburg — Basel — Wien, Herder 1961.
648 8., Ln. DM 38,—.

6. Johannes vom Kreuz: Die dun k-
le Nacht und die Gedichte.
Ubertragen von Irene Behn (Lectio Spi-
ritualis 4, Johannes vom Kreuz, simi-
liche Werke 2. Band). Etnsiedeln, Johan-
nes Uerlag 1961. 215 S., Ln. DM 16,80.

1. Vom Johannes-Kommentar des Orige-
nes ist bekanntlich nur noch ein Drittel er-
halten. Davon stellt vorliegende Uberset-
zung eine Auswahl dar. Mit Recht sagt der
Ubers. und Herausg.: ,Da Weitschweifigkei-
ten, AnstéBigkeiten, die Heriibernahmen of-
fenbarungsfremden Gutes waren, und Er-
klirungen, die im Grunde Literalexegese
mit unzulinglichen Hilfsmitteln sind, nicht
lesenswert sind, diirfte eine Auswabl ge-
rechtfertigt sein“ (89). Origenistische Begriffe,
die bisweilen einen ambivalenten Sinn ha-
ben, und schwer zn iibersetzende Ausdriicke



Buchbesprechungen

wurden vielfach im griechischen Wortlaut in
Klammern hinzugefiigt. Fiir einen groferen,
(bibel)theologisch interessierten Leserkreis
zugéanglich ist die Ubersetzung erst durch die
vorziigliche und allgemein verstindliche Ein-
leitung geworden, die den V{. als ausgezeich-
neten Kenner der franzésischen und dent-
- schen Literatur iiber Origenes avsweist. Die
Kapitel dieser Einleitung lauten: (1.) Die
Voraussetzungen des Werkes. (2.) Die Kritik
des Origenes an Herakleons Johannes-Er-
kldrung und seine Haltung zur Gnosis. (3.)
Entwicklung der Theologie des Johannes-
kommentares aus der Dialektik mit naiv ju-
daisierenden Christen und spiritualisieren-
den Gnostikern. (4.) Offenbarungsbegriff
und Exegese des Johanneskommentars. (5.)
Verfasser und Abfassungszeit des Kommen-
tars.

2. Die bisher erschienenen Binde der
»Deutschen Augustinusausgabe“ von C. J.
Perl wurden in dieser Zeitschrift friiher
schon besprochen (im ganzen neun Binde).
Augustinus hat dreimal angesetzt, um die
ersten Kapitel (1—3) der Genesis — nur um
diese handelt es sich — auszulegen. Der
letzte ist der bedeutsamste. Er will, wie der
Titel sagt, im Gegensatz zur allegorischen
Auslegung des ersten Versudhs, der sich ge-
gen die Manichder gerichtet hatte, eine Er-
klirung des Literalsinnes der Schopfungs-
geschichte und des Siindenfalles sein. Als
Text diente dem Kirchenlehrer nicht die
»Vulgata® des hl. Hieronymus, sondern die
»Itala® (mit einigen Varianten). Der Her-
ausgeber hat beide Texte mitsamt ihrer deut-
schen Ubersetzung nebeneinandergestellt, so
dafl man der Auslegung des Heiligen gut
folgen kann. Auvflerdem hilft eine lingere
Einfiihrung die notwendigsten Vorausset-
zungen fir ein fruchtbares Verstindnis des
augustinischen Kommentars zu schaffen.
Dennoch muf man sich ganz niichtern sagen,
dafl nur wenige das Riistzeng mitbringen,
um aus der Lektire dieses Kommentars
einen Gewinn zu ziehen. Denn gerade eine
Auslegung des Literalsinnes bringt es mit
sich, dafl vieles von dem, was Angustin fiir
wahr hielt oder jedenfalls als Konjektur
vorlegen konnte, iiberholt und fiir den heu-
tigen Leser auch schwer verstdndlich ist.

3. Entsprechend dem Titel dieser Samm-
lung — ,Menschen der Kirche in Zeugnis
und Urkunde“ — liegt hier keine gewdhn-
liche Heiligenbiographie vor. Es kommen
vielmehr nur Zeitgenossen der Heiligen zn
Wort, der Kaplan Berthold in seiner ,Vita
Ludovici“, der Beichtvater Elisabeths, Kon-
rad von Marburg, in einem Brief an Papst
Gregor IX. iiber die Heilige und einigen an-
deren Dokumenten (Lcbensregeln fiir Elisa-
beth, Bericht iiber die Wunder am Grab der

479

Heiligen) und Caesarins von Heisterbach,
der nns ein Leben der Heiligen hinterlassen
hat. In einem Anhang wird eine Auswahl
aus dem Legendenkranz um Elisabeth ge-
boten, der von der Verehrung des Volkes
Zeugnis ablegt. So ersteht vor dem Leser ein
Bild der Fiirstin, des Beichtkindes und der
Heiligen, das noch den Hauch des unmittel-
bar Erlebten an sich trigt und darum von
diesem Erlebten auch uns Heutigen mitteilen
kann. Die — im Original lateinischen und
mittelhochdeutschen — Texte sind jeweils
sorgfiltig eingefiihrt und kommentiert. Eine
Zeittafel und eine Bibliographie runden den
schonen Band ab. Die Bearbeiterin hat sich
mit dieser bewegenden Vita ein grofles Ver-
dienst erworben.

4. Eine der reifsten Schriften des Heili-
gen, in der der Aufstieg der Seele zur mysti-
schen Gottvereinigung in sieben Stufen dar-
gestellt wird. Kein Zweifel, daf} sie die per-
sonlichen Erfahrungen des Mystikers Bona-
ventura wiedergibt. Der Ubers. und Herausg.
batte frilher schon einmal eine Ubersetzung
des Itinerarium herausgebracht (Werl 1932).
Die vorliegende Ubersetzung ist aber véllig
neu bearbeitet. Hinzugekommen ist eine 14n-
gere Einfilhrung in Leben, Schriften und
theologische Bedentung Bonaventuras. Eben-
so neu ist die sich anschlieflende Einfithrung
in Aufbau und geistige Eigenart des Itine-
rarium, endlich noch der ausfiihrliche Kom-
mentar. In allem erweist sich Kaup als ein
ausgezeichneter Kenner der Theologie und
Spiritualitit seines Ordensheiligen, dem
heute in diesen Disziplinen eine erhohte Be-
deutung zukommt. Hinzugefiigt wurde dem
Itinerarium noch eine kleine und fiir viele
wenig bekannte Schrift Bonaventuras, die
unter verschiedenen Titeln iberliefert ist.
Sie fiillt in der vorliegenden Aunsgabe mit-
samt der Einfiihrung nur gut 50 Seiten. Viel-
leicht mag gerade sie dem heutigen Leser
zeigen, wie sehr bei Bonaventura Wissen-
schaft und Frommigkeit ineinander iiber-
gehen. Alle Wissenschaften dienen letztlich
nur der Erkenntnis der géttlichen Geheim-
nisse und der Liebe. Fiir die Nebeneinander-
stellung des lateinischen und des deutschen
Textes ist man besonders dankbar.

5. Zeitig zum 600. Todestag Taulers (15.
Juni 1961) ist diese Gesamtausgabe seiner
Predigten erschienen. Sie geht auf den 1910
erschienenen Handschriftenabdruck von Vet-
ter zuriick, hat aber auch die beiden 1924 und
1929 herausgegebenen Wiener Handschriften
benutzt. Im ganzen sind es 84 Predigten. Da
die Ausgabe nicht in erster Linie wissen-
schaftliche Absichten verfolgt, hat sich der
Herausg. mit einer ganz kurzen Einfiihrung
begniigt und den Apparat, der nur Lesarten
und andere Ubersetzungen schwieriger Stel-



480

len anfithrt, anf das Notwendigste be-
schrinkt. Angenehm fiir den Leser sind die
knappen Inhaltsangaben vor jeder Predigt.
Auch cin gutes Sachverzeichnis erhoht die
religidse Brauchbarkeit des Bandes. Da Tau-
ler zn den Groflen der deutschen Frommig-
keitsiiberlieferung gehort, spricht er uns in
besonderer Weise an. Kommt dazu noch, daff
er, von Luther angefangen, von vielen evan-
gelischen Christen rezipiert worden ist. Sei-
ne warme, auf die liebende Vereinigung mit
Christns hinzielende Frommigkeit kénnte in
unseren Tagen der Begegnung der christ-
lichen Konfessionen eine besondere Aufgabe
haben.

6. Die Ubersetzerin dieser neuen Ausgabe
des hl. Johannes vom Krenz, die auf vier
Binde geplant ist, hat sich als Kennerin der
spanischen Mystik einen Namen gemacht, zu-
letzt durch die umfangreiche Anthologie
spanischer Mystiker ,Spanische Mystik“
(Diisseldorf 1957). Sie ist auflerdem wegen
ihres Einfiihlungsvermégens und  ihrer

Buchbesprechungen

sprachschopferischen Kunst bekannt. Schon
die dem Band vorangeschickten Verse geben
davon einen Geschmadk:

Frage:
Die Jungfrau, belastet
vom géttlichen Worte,
sie sucht, wo sie rastet:
wer 6ffnet die Pforte?

Weisung:
Uom Erschaffenen sich befreien,
des Erschaffers nur gedenken!
Wach ins Innere sich versenken,
Liebe dem Geliebten weihen!

Im vorliegenden 2. Band (der als erster
der Reihe erscheint) sind die ,Dunkle Nacht*
und die Gedichte enthalten. Dem Text geht
eine kurze Einfiihrung voraus. Der Uber-
setzung liegt die kritische Ausgabe von P.
Silverio de Santa Teresa OCD (3. Aufl. Bur-
gos 1948) zugrunde. F.WulfS]






