
Vom Gebet der Hingabe 

Von Friedrich Wulf SJ, München 

Gott finden in allen Dingen, ihn überall am Werk sehen, sein fürsorgendes 
Herz und seine lenkende Hand, das ist die reifste Frucht eines tiefen und 
lebendigen Glaubens. So bezeugen es die großen Glaubenden der christlichen 
Geschichte im Alten und im Neuen Bund. Dahin zu kommen und aus solcher 
Erfahrung zu leben, müßte dem Christen als unschätzbares Glück vor Augen 
stehen, das jede Mühe lohnt. Aber da meldet sich in unserer Zeit eine ernste 
Schwierigkeit an. Gott scheint uns fern und die Welt sich selbst überlassen. 
Wir gewinnen dem Alltag oft keinen höheren Sinn mehr ab, wir fühlen uns 
an eine nicht abreißen wollende Kette von Geschehnissen, Eindrücken, Not- 
wendigkeiten und Anforderungen gebunden und haben nicht mehr die Kraft, 
eine eigene Welt dagegen zu stellen, ordnend in das Vorgegebene einzugrei- 
fen. Die •Geistlichen Übungen", insbesondere die regelmäßigen Gebets- 
zeiten, die jahrhundertelang das religiöse Leben eifriger Christen, innerhalb 
und außerhalb des Klosters, getragen haben, haben für den tätigen Menschen, 
auch dann, wenn er treu an ihnen festhält, viel von ihrer Strahlungskraft 
verloren. Man sucht darum nach Hilfen, die das innere, geistliche Leben ver- 
einfachen, Ruhepunkte schaffen und wie eine Klammer alles zusammenhal- 
ten. Als solche bieten sich verschiedene Weisen des wortlosen Betens an, der 
einfache Aufblick des Kindes zum Vater, das schlichte Verweilen vor seinem 
Angesicht. Aber sie allein genügen nicht, sie können den Beter sogar von dem 
hier und jetzt von ihm Geforderten abziehen, wenn sie nämlich nur den über- 
weltlichen Gott suchen. (Wie gern flüchtet der Fromme in eine religiöse 
Wunschwelt!) Eine Hilfe sind sie erst dann, wenn sie den Blick zurücklenken 
auf den Alltag. Nun gibt es ein wortloses Gebet, das diese Forderung erfüllt. 
In der französischen geistlichen Überlieferung spielt es eine bedeutende Rolle. 
Es heißt dort abandon. Was ist damit gemeint? 

Abandon ä Dieu ist die unbedingte Hingabe und Übergabe des ganzen 
Menschen in die Verfügung Gottes, das Jasagen zu seinem Willen, wie er sich 
in den Gegebenheiten des Lebens kundtut, das kindliche Sich-Einlassen auf 
seine Führung in jedem Augenblick. Gott spricht ja zu uns nicht nur in aus- 
drücklicher Weise, durch Gebote und innere Einsprechungen oder durch seine 
Stellvertreter, sondern durch Tatsachen, durch den Gang der Geschichte und 
die sich ständig verändernde Gestalt der Welt, durch die Situation, in die wir 
hineingeraten oder hineingestellt werden, durch unsere subjektive Verfas- 
sung, das augenblickliche Befinden, die wechselnden Bewußtseinszustände: 
durch Freude und Leid, Erfolg und Mißerfolg, Gesundheit und Krankheit. In 
all dem soll der Christ nicht nur etwas Neutrales, für das Heil Gleichgültiges, 
nicht weiter zu Diskutierendes, weil nicht zu Änderndes, mit dem man sich 
einfach abzufinden hat, sehen, sondern etwas, in dem Gott (durch Christus 
im Heiligen Geist) für die gnadenhafte, endzeitliche Vollendung der Welt, 



2 Friedrich Wulf 

für das Heil der Menschheit und des Einzelnen tätig ist. Nicht als ob Gott für 
alles, was in der großen und kleinen Welt geschieht, verantwortlich zeichnete 
und es gut hieße. Wissen wir doch um die Sünde und wie sie im Leben der 
Völker und des Einzelnen, im öffentlichen Raum und im Verhältnis von 
Mensch zu Mensch sich auswirkt, objektive Gestalt annehmen, sichtbar und 
greifbar werden kann. Aber mitten in all dieser Unerlöstheit ist Gott in 
seinem Sohn gegenwärtig. Alles muß und kann ihm nur dazu dienen, unser 
Heil, das Heil der Welt zu wirken. Selbst eine schuldhaft entstandene Situa- 
tion • ein Zerwürfnis mit dem Mitmenschen, ein verstärkter Hang zur Sünde 
• wird unter seiner fürsorglichen Hand, unter seinem väterlichen Anruf, 
zu einer neuen, gnadenhaften Möglichkeit, zu einer Chance des Heiles, die, 
genutzt, zu dem Ruf veranlassen müßte: O felix culpa! O seligmachende, 
heilbringende Schuld! 

Im Gebet der Hingabe läßt sich der Mensch und seine Eigenwünsche, um 
sich gänzlich Gott zu überlassen, jenem Gott, der durch seine Geschöpfe, durch 
das Leben selbst, mitten in den Wechselfällen des Alltags, liebend an ihm 
handelt: in der Traurigkeit und Trockenheit ebenso wie im Erfahren seiner 
Nähe und seiner Tröstungen. Er ist davon überzeugt, daß ihm Gott nahe 
bleibt, auch wenn er für sein Bewußtsein fern zu sein scheint, daß er die 
Widrigkeiten und das Leid in Quellen des Segens verwandelt, daß er die 
Pläne der Sünde durchkreuzt und ihre Taten zu Gefäßen der Gnade macht. 
Und diese Überzeugung besteht zu Recht. Denn was Christus einmal voll- 
bracht hat, da er das Leben des unerlösten Menschen auf sich nahm und im 
Feuer des Kreuzestodes verwandelte, das macht er jetzt, in der Zeit zwischen 
seiner Auffahrt in den Himmel und seiner Wiederkunft, im Heiligen Geist 
und im Anruf der Gnade dem Glaubenden zugänglich und für ihn fruchtbar. 
In allen Dingen und Ereignissen, in allen Situationen und Zuständen ist trotz 
des gegenteiligen Scheins der Erlösergott gegenwärtig und in verborgener, 
gnadenhafter Weise wirksam. Darum ist das Gebet der Hingabe nicht nur ein 
Jasagen zu unabänderlichen, weil von Gott verfügten Tatsachen, die An- 
nahme eines sachhaften göttlichen Willens, sondern die Hingabe seiner selbst 
in den Schickungen des Lebens an den persönlichen Gott. In diesem Gebet 
wiederholt der Christ, was Christus ihm vorgesprochen hat, als er betete: •Ja, 
Vater, also gefiel es dir" (Mt 11, 26) und: •Vater, in deine Hände befehle 
ich meinen Geist" (Lk 23, 46). Das ist etwas sehr Tröstliches in einer Zeit, in 
der die Sachmächte herrschen und der Mensch zu ihrem Diener geworden ist. 
In der oft grausamen Anonymität dieses Lebens begegnen sich Gott und 
Mensch auf ganz persönliche Weise. 

Was ist also das Gebet der Hingabe? Man könnte nach dem Gesagten 
meinen, es verlange einen gänzlichen Verzicht auf die eigene Initiative. Aber 
das wäre ein Mißverständnis, oder jedenfalls, es wäre zu einfach. Denn in 
der Hingabe an Gott, der in den Umständen des Augenblicks und das heißt 
zugleich: im Angebot der Gnade auf den Menschen zukommt, werden dem 
Glaubenden erst ganz die Augen und die Ohren geöffnet für das, was Gott 
von ihm will. Wohl wird eine falsche Initiative zurückgedrängt, jene nämlich, 



Vom Gebet der Hingabe 3 

die vom selbstsüchtigen Menschen ausgeht, der seinen Eigennutz sucht. Um so 
mehr wird dafür aber die Bereitschaft geweckt, alles zu tun, was der Augen- 
blick mit dem, was er an sachlichen Notwendigkeiten und an persönlichem, 
unvertauschbarem Gnadenruf in sich birgt, für die Verwirklichung der Got- 
tesherrschaft verlangt. Man kann darum mit der geistlichen Überlieferung 
(z. B. Thomas von Kempen) durchaus von einem Gebet der Resignation spre- 
chen, weil der Mensch in ihm sich selbst und seinem Eigenwillen zugunsten 
des Gotteswillens entsagt, aber man muß sofort hinzufügen, daß durch solche 
Resignation sein Wille erst frei wird für die eigentliche Initiative, die Gott 
in ihm entfacht, und die allein ihn zu großen Taten im Reich Gottes befähigt. 
Der im Zustand der Hingabe lebende Mensch wird allerdings, je vorbehalt- 
loser seine Hingabe ist, immer stärker das Bewußtsein haben, selber nichts zu 
tun, verfügt zu werden, im Willen und in der Liebe Gottes unterzugehen. 
Nicht er handelt, sondern Gott handelt in ihm, der Gott des Heiles und der 
übernatürlichen Vollendung. 

Aber damit ist schon die Höhe dieses Gebetes angezeigt. Der Weg dahin 
ist mühsam. Er führt über eine tausendfache Übung. Diese Übung betrifft 
zunächst einmal die Weckung des Glaubens an die göttliche Vorsehung, an 
die Gegenwart und Wirksamkeit des heilschaffenden Gottes inmitten der 
Welt, wie sie vom Menschen erfahren wird. Und dies um so mehr, als der 
heutige Mensch unter dem Eindruck des abwesenden Gottes leidet und oft 
keinen Zusammenhang zwischen seiner Welterfahrung und der Weisheit 
und Liebe Gottes zu erkennen vermag. Licht in dieses Dunkel kann nur der 
Glaube bringen. Sein Wesen ist es ja, Licht im Dunkel dieser Welt zu sein, 
einer unerlösten Welt, die sich selbst zu verstehen vorgibt und darum um so 
tieferes Dunkel ist. Im Gebet der Hingabe gibt sich der Christ in dieses Dun- 
kel hinein. Ohne einen lebendigen Glauben ist es daher nicht möglich. Mit 
dem Glauben muß zugleich die Hoffnung verbunden sein, das vertrauens- 
volle Ausschauen nach jenen Zeichen, die den wiederkommenden Herrn an- 
kündigen, das geduldige Harren auf die Tröstungen des Geistes. Auf diese 
Zeichen und Tröstungen gilt es zu achten, man muß sie ergreifen (ohne sie 
festhalten zu wollen). Sie bestätigen den Glauben und geben den Mut zu 
weiterer Hingabe. Der eigentliche Kern des Gebetes der Hingabe aber ist die 
Liebe. Sie erst macht den Glauben und die Hoffnung ganz sehend. In ihr ist 
der Christ auf unsagbare, aber sehr reale und innige Weise mit dem durch 
die Welt an ihm handelnden Gott des Heiles verbunden. Sie allein begreift 
die Schmerzen, die das Gebet der Hingabe begleiten. Sie weiß, wie sehr der 
Wille des Menschen geläutert werden muß, ehe er dem Willen Gottes geeint 
ist. 

Die Liebe ist es auch, die die unerläßliche Voraussetzung für das Gebet 
der Hingabe schafft. Diese Voraussetzung ist die Indifferenz, die Gleichmütig- 
keit gegenüber allen Dingen und Ereignissen, die das Leben bestimmen, die 
Sünde ausgenommen. Sie ist so unlöslich mit dem Gebet der Hingabe verbun- 
den, daß der heilige Franz von Sales beide geradezu gleichsetzt. Das gilt aber 
nur dann, wenn sie nicht als rein negative Haltung verstanden wird, als 



4 Friedrich Wulf 

bloßer Verzicht auf alle Eigenwünsche. Ihr eigentliches Motiv muß die Liebe 
sein. Nur wenn der Mensch von Gott getroffen ist, wenn sein Herz verwundet 
wurde, wenn er die Gnade erfahren hat, wird er sich gedrängt fühlen, dem 
Eigenwillen zu entsagen. Denn in eben diesem Eigenwillen erkennt er das 
große Hindernis für die siegreiche Herrschaft des Liebeswillens Gottes im 
eigenen Herzen und in der Welt. Im Gebet der Hingabe schaut darum der 
Christ nicht so sehr auf das, was er lassen muß • auf die geschaffenen Güter, 
auf sich selbst•, sondern auf Gott, der in allen Dingen und Ereignissen dieser 
Welt, in allen Erfahrungen und Zuständen des eigenen Herzens, erlösend an 
ihm handelt. Noch deutlicher gesagt: Der Christ sieht in der Sichtbarkeit 
und Erfahrbarkeit dieser Welt Christus am Werk, der diese Welt angenom- 
men und erlöst hat. Er wird durch den hier und jetzt in der Gnade des 
Geistes wirkenden Christus geradezu herausgefordert, das Gebet der Hin- 
gabe zu sprechen. Denn niemand hat es so vollkommen gebetet wie er. Sein 
Sterben am Kreuz war der radikale Verzicht auf sich selbst um der liebenden 
Hingabe willen. 

Wenn ein Mensch zu solcher Sicht durchgestoßen wäre und sich von ihr im 
Auf und Ab dieses Lebens leiten ließe, dann wäre er ein wahrhaft Freier, im 
Sinne der königlichen Freiheit der Kinder Gottes, die alle Knechtschaft ab- 
geworfen hat. Er hätte keine Angst mehr vor der Last und Ungesichertheit 
des Tages, er ließe sich • wenigstens in der Tiefe des Herzens • durch nichts 
mehr verwirren. Er erführe jenen Frieden, den Christus verheißen und allein 
schenken kann (Joh 14, 27), jene Geborgenheit am Herzen des Vaters, die 
nur dem Sohn Gottes zusteht (Joh 1,18), jene heilige Sorglosigkeit, die Kenn- 
zeichen des neuen Menschen ist (Mt 6, 25 ff.). Aus der Freiheit und dem Frie- 
den folgte dann notwendig die Freude, die Erfülltheit, die auch dann noch 
bleiben, wenn der •äußere Mensch" (2 Kor 4, 16) leidet; die Traurigkeit die- 
ser Welt (wegen der Entbehrung irdischer Güter) und die Freude im Gottes- 
reich gehören ja notwendig zusammen, man kann diese nicht haben, ohne 
jene erfahren zu haben (Joh 16, 20 ff.). Diese Freude, die aus der Traurig- 
keit kommt, ist ein hohes Gut, das immer wieder von neuem errungen sein 
will; sie wird nicht ein für allemal geschenkt, sondern ist der Gefährdung 
ausgesetzt, solange der Mensch hier auf Erden weilt. Wohl bedingt diese 
Gefährdung eine letzte Ungewißheit und ruft darum nach der Demut, aber 
der Grundton des Gebetes der Hingabe ist doch die stille, ungetrübte Zuver- 
sicht, die auf der Gegenwart des Herrn, der der Herr dieser Welt ist, gründet. 
Der Betende wird daher oft auf Christus schauen und seine Hand ergreifen. 
Auf diese •Gesten" läßt sich im Grunde alles christliche Leben zurückführen, 
wie schon das Evangelium bezeugt. Die Jünger suchen Jesus (Joh 1, 38) und 
folgen ihm (Mk 1, 18), sie sehen nur noch Jesus allein" (Mt 17, 8), Petrus 
ergreift die Hand des Herrn, um nicht zu versinken (Mt 14,31). Bei Jesus 
zu sein, das ist ihnen genug, das hält ihr Leben zusammen, das umspannt 
alles, was dieses Leben enthält, und führt es zu ihrer Mitte, in die innigste 
Einheit. Im Umgang mit Jesus haben sie das Gebet der Hingabe gelernt und 
nie mehr vergessen. Es hat sie noch im Tode gestärkt. 



Vom Gebet der Hingabe 5 

Wenn wir heute in der Frömmigkeit wieder unmittelbarer als früher auf 
das Evangelium zurückgreifen, dann kommen wir auch wieder auf die ein- 
fachsten Übungen. Es ist darum weiter nicht verwunderlich, wenn wir das 
Gebet der Hingabe neu entdeckt haben. Schon Therese von Lisieux hat es 
unter dem Namen des •Weges der geistlichen Kindheit" der katholischen 
Welt wieder erschlossen. Das starke Echo, das sie fand, hat gezeigt, wie sehr 
sie eine Antwort auf eine religiöse Gegenwartsnot gegeben hatte. Tatsächlich 
kann die Übung dieses schlichten und alles umfassenden Gebetes für den 
tätigen Menschen unserer Zeit eine große Hilfe sein. Er sollte sich nicht damit 
abquälen, den oft unerträglichen Rhythmus des modernen Lebens mit Gewalt 
ändern zu wollen, was ihm meist doch nicht gelingt. Wenn er nur mit der 
rechten inneren Einstellung den vielen Dingen, die täglich auf ihn einstür- 
men, begegnet, so genügt es. Und diese innere Einstellung hat im Gebet der 
Hingabe ihren wesentlichen christlichen Ausdruck. Gewiß hat dieses Gebet 
verschiedene Stufen der Vollkommenheit, und viele kommen über seine An- 
fangsstufen nie hinweg. Aber immer wird es dem geistlichen Leben jene 
innere Einheit geben, die heute so oft verlorengeht und unter deren Mangel 
so viele leiden. 




