Vom Gebet der Hingabe
Von Friedrich Wulf SJ, Miinchen

Gott finden in allen Dingen, ihn iiberall am Werk sehen, sein fiirsorgendes
Herz und seine lenkende Hand, das ist die reifste Frucht eines tiefen und
lebendigen Glaubens. So bezeugen es die grofien Glaubenden der christlichen
Geschichte im Alten und im Neuen Bund. Dahin zu kommen und aus solcher
Erfahrung zu leben, miifite dem Christen als unschitzbares Gliick vor Augen
stehen, das jede Mithe lohnt. Aber da meldet sich in unserer Zeit eine ernste
Schwierigkeit an. Gott scheint uns fern und die Welt sich selbst tiberlassen.
Wir gewinnen dem Alltag oft keinen hoheren Sinn mehr ab, wir fiihlen uns
an eine nicht abreiflen wollende Kette von Geschehnissen, Eindriicken, Not-
wendigkeiten und Anforderungen gebunden und haben nicht mehr die Kraft,
eine eigene Welt dagegen zu stellen, ordnend in das Vorgegebene einzugrei-
fen. Die ,Geistlichen Ubungen®, insbesondere die regelmifligen Gebets-
zeiten, die jahrhundertelang das religiése Leben eifriger Christen, innerhalb
und aufierhalb des Klosters, getragen haben, haben fiir den tatigen Menschen,
auch dann, wenn er treu an ihnen festhilt, viel von ihrer Strahlungskraft
verloren. Man sucht darum nach Hilfen, die das innere, geistliche Leben ver-
einfachen, Ruhepunkte schaffen und wie eine Klammer alles zusammenhal-
ten. Als solche bieten sich verschiedene Weisen des wortlosen Betens an, der
einfache Aufblick des Kindes zum Vater, das schlichte Verweilen vor seinem
Angesicht. Aber sie allein geniigen nicht, sie kdnnen den Beter sogar von dem
hier und jetzt von ihm Geforderten abziehen, wenn sie nimlich nur den tiber-
weltlichen Gott suchen. (Wie gern fliichtet der Fromme in eine religitse
Wunschwelt!) Eine Hilfe sind sie erst dann, wenn sie den Blick zuriicklenken
auf den Alltag. Nun gibt es ein wortloses Gebet, das diese Forderung erfiilit.
In der franzgsischen geistlichen Uberlieferung spielt es eine bedeutende Rolle.
Es heifit dort abandon. Was ist damit gemeint?

Abandon a Dieu ist die unbedingte Hingabe und Ubergabe des ganzen
Menschen in die Verfiigung Gottes, das Jasagen zu seinem Willen, wie er sich
in den Gegebenheiten des Lebens kundtut, das kindliche Sich-Einlassen auf
seine Fiihrung in jedem Augenblick. Gott spricht ja zu uns nicht nur in aus-
driicklicher Weise, durch Gebote und innere Einsprechungen oder durch seine
Stellvertreter, sondern durch Tatsachen, durch den Gang der Geschichte und
die sich stindig verandernde Gestalt der Welt, durch die Situation, in die wir
hineingeraten oder hineingestellt werden, durch unsere subjektive Verfas-
sung, das augenblickliche Befinden, die wechselnden Bewufitseinszustinde:
durch Freude und Leid, Erfolg und MiRerfolg, Gesundheit und Krankheit. In
all dem soll der Christ nicht nur etwas Neutrales, fiir das Heil Gleichgiiltiges,
nicht weiter zu Diskutierendes, weil nicht zu Anderndes, mit dem man sich
cinfach abzufinden hat, sehen, sondern etwas, in dem Gott (durch Christus
im Heiligen Geist) fiir die gnadenhafte, endzeitliche Vollendung der Wellt,



2 Friedrich Wulf

fiir das Heil der Menschheit und des Einzelnen titig ist. Nicht als ob Gott fiir
alles, was in der grofien und kleinen Welt geschieht, verantwortlich zeichnete
und es gut hieBe. Wissen wir doch um die Siinde und wie sie im Leben der
Volker und des Einzelnen, im 6ffentlichen Raum und im Verhiltnis von
Mensch zu Mensch sich auswirkt, objektive Gestalt annehmen, sichtbar und
greifbar werden kann. Aber mitten in all dieser Unerléstheit ist Gott in
seinem Sohn gegenwairtig. Alles mufl und kann ihm nur dazu dienen, unser
Heil, das Heil der Welt zu wirken. Selbst eine schuldhaft entstandene Situa-
tion — ein Zerwiirfnis mit dem Mitmenschen, ein verstarkter Hang zur Siinde
— wird unter seiner fiirsorglichen Hand, unter seinem viterlichen Anruf,
zu einer neuen, gnadenhaften Méglichkeit, zu einer Chance des Heiles, die,
genutzt, zu dem Ruf veranlassen mifite: O felix culpa! O seligmachende,
heilbringende Schuld!

Im Gebet der Hingabe lifi¢ sich der Mensch und seine Eigenwiinsche, um
sich ganzlich Gott zu iiberlassen, jenem Gott, der durch seine Geschopfe, durch
das Leben selbst, mitten in den Wechselfédllen des Alltags, liebend an ihm
handelt: in der Traurigkeit und Trockenheit ebenso wie im Erfahren seiner
Nihe und seiner Tréstungen. Er ist davon tiberzeugt, dafl ihm Gott nahe
bleibt, auch wenn er fiir sein Bewuftsein fern zu sein scheint, dafl er die
Widrigkeiten und das Leid in Quellen des Segens verwandelt, daf} er die
Plane der Siinde durchkreuzt und ihre Taten zu Gefdflen der Gnade macht.
Und diese Uberzeugung besteht zu Recht. Denn was Christus einmal voll-
bracht hat, da er das Leben des unerlosten Menschen auf sich nahm und im
Feuer des Kreuzestodes verwandelte, das macht er jetzt, in der Zeit zwischen
seiner Auffahrt in den Himmel und seiner Wiederkunft, im Heiligen Geist
und im Anruf der Gnade dem Glaubenden zugénglich und fiir ihn fruchtbar.
In allen Dingen und Ereignissen, in allen Situationen und Zustanden ist trotz
des gegenteiligen Scheins der Erldsergott gegenwartig und in verborgener,
gnadenhafter Weise wirksam. Darum ist das Gebet der Hingabe nicht nur ein
Jasagen zu unabanderlichen, weil von Gott verfiigten Tatsachen, die An-
nahme eines sachhaften gottlichen Willens, sondern die Hingabe seiner selbst
in den Schickungen des Lebens an den personlichen Gott. In diesem Gebet
wiederholt der Christ, was Christus thm vorgesprochen hat, als er betete: , Ja,
Vater, also gefiel es dir“ (Mt 11, 26) und: ,Vater, in deine Hiande befehle
ich meinen Geist“ (Lk 23, 46). Das ist etwas sehr Tréstliches in einer Zeit, in
der die Sachmichte berrschen und der Mensch zu ihrem Diener geworden ist.
In der oft grausamen Anonymitit dieses Lebens begegnen sich Gott und
Mensch auf ganz personliche Weise.

Was ist also das Gebet der Hingabe? Man kénnte nach dem Gesagten
meinen, es verlange einen ganzlichen Verzicht auf die eigene Initiative. Aber
das wire ein Miflverstindnis, oder jedenfalls, es wére zu einfach. Denn in
der Hingabe an Gott, der in den Umstdnden des Augenblicks und das heifit
zugleich: im Angebot der Gnade auf den Menschen zukommt, werden dem
Glaubenden erst ganz die Augen und die Ohren gedéffnet fiir das, was Gott
von ihm will. Wohl wird eine falsche Initiative zuriickgedrédngt, jene namlich,



Uom Gebet der Hingabe 3

die vom selbstsiichtigen Menschen ausgeht, der seinen Eigennutz sucht. Um so
mehr wird dafir aber die Bereitschaft geweckt, alles zu tun, was der Augen-
blick mit dem, was er an sachlichen Notwendigkeiten und an personlichem,
unvertauschbarem Gnadenruf in sich birgt, fiir die Verwirklichung der Got-
tesherrschaft verlangt. Man kann darum mit der geistlichen Uberlieferung
(z. B. Thomas von Kempen) durchaus von einem Gebet der Resignation spre-
chen, weil der Mensch in ihm sich selbst und seinem Eigenwillen zugunsten
des Gotteswillens entsagt, aber man muf} sofort hinzufiigen, daf durch solche
Resignation sein Wille erst frei wird fir die eigentliche Initiative, die Gott
in ihm entfacht, und die allein ihn zu grofien Taten im Reich Gottes befahigt.
Der im Zustand der Hingabe lebende Mensch wird allerdings, je vorbehalt-
loser seine Hingabe ist, immer stirker das Bewufitsein haben, selber nichts zu
tun, verfigt zu werden, im Willen und in der Liebe Gottes unterzugehen.
Nicht er handelt, sondern Gott handelt in ihm, der Gott des Heiles und der
tibernatirlichen Vollendung.

Aber damit ist schon die Hohe dieses Gebetes angezeigt. Der Weg dahin
ist mithsam. Er fiihrt Gber eine tausendfache Ubung. Diese Ubung betrifft
zundchst einmal die Weckung des Glaubens an die géttliche Vorsehung, an
die Gegenwart und Wirksamkeit des heilschaffenden Gottes inmitten der
Welt, wie sie vom Menschen erfahren wird. Und dies um so mehr, als der
heutige Mensch unter dem Eindruck des abwesenden Gottes leidet und oft
keinen Zusammenhang zwischen seiner Welterfahrung und der Weisheit
und Liebe Gottes zu erkennen vermag. Licht in dieses Dunkel kann nur der
Glaube bringen. Sein Wesen ist es ja, Licht im Dunkel dieser Welt zu sein,
einer unerlosten Welt, die sich selbst zu verstehen vorgibt und darum um so
tieferes Dunkel ist. Im Gebet der Hingabe gibt sich der Christ in dieses Dun-
kel hinein. Ohne einen lebendigen Glauben ist es daher nicht méglich. Mit
dem Glauben muf} zugleich die Hoffnung verbunden sein, das vertrauens-
volle Ausschauen nach jenen Zeichen, die den wiederkommenden Herrn an-
kiindigen, das geduldige Harren auf die Trostungen des Geistes. Auf diese
Zeichen und Trostungen gilt es zu achten, man muf sie ergreifen (ohne sie
festhalten zu wollen). Sie bestitigen den Glauben und geben den Mut zu
weiterer Hingabe. Der eigentliche Kern des Gebetes der Hingabe aber ist die
Liebe. Sie erst macht den Glauben und die Hoffnung ganz sehend. In ihr ist
der Christ auf unsagbare, aber schr reale und innige Weise mit dem durch
die Welt an ihm handelnden Gott des Heiles verbunden. Sie allein begreift
die Schmerzen, die das Gebet der Hingabe begleiten. Sie weiff, wie sehr der
Wille des Menschen gelautert werden mufl, ehe er dem Willen Gottes geeint
ist.

Die Liebe ist es auch, die die unerlafiliche Voraussetzung fir das Gebet
der Hingabe schafft. Diese Voraussetzung ist die Indifferenz, die Gleichmiitig-
keit gegeniiber allen Dingen und Ereignissen, die das Leben bestimmen, die
Stinde ausgenommen. Sie ist so unldslich mit dem Gebet der Hingabe verbun-
den, dafl der heilige Franz von Sales beide geradezu gleichsetzt. Das gilt aber
nur dann, wenn sie nicht als rein negative Haltung verstanden wird, als



4 Friedrich Wulf

blofler Verzicht auf alle Eigenwiinsche. Ihr eigentliches Motiv muf} die Liebe
sein. Nur wenn der Mensch von Gott getroffen ist, wenn sein Herz verwundet
wurde, wenn er die Gnade erfahren hat, wird er sich gedringt fiiblen, dem
Eigenwillen zu entsagen. Denn in eben diesem Eigenwillen erkennt er das
grofle Hindernis fir die siegreiche Herrschaft des Liebeswillens Gottes im
eigenen Herzen und in der Welt. Im Gebet der Hingabe schaut darum der
Christ nicht so sehr auf das, was er lassen mufl — auf die geschaffenen Giiter,
auf sich selbst —, sondern auf Gott, der in allen Dingen und Ereignissen dieser
Welt, in allen Erfahrungen und Zustidnden des eigenen Herzens, erlésend an
ihm handelt. Noch deutlicher gesagt: Der Christ sieht in der Sichtbarkeit
und Erfahrbarkeit dieser Welt Christus am Werk, der diese Welt angenom-
men und erlost hat. Er wird durch den hier und jetzt in der Gnade des
Geistes wirkenden Christus geradezu herausgefordert, das Gebet der Hin-
gabe zu sprechen. Denn niemand hat es so vollkommen gebetet wie er. Sein
Sterben am Kreuz war der radikale Verzicht auf sich selbst um der liebenden
Hingabe willen.

Wenn ein Mensch zu solcher Sicht durchgestoffen wire und sich von ihr im
Auf und Ab dieses Lebens leiten liefle, dann wire er ein wahrhaft Freier, im
Sinne der kéniglichen Freiheit der Kinder Gottes, die alle Knechtschaft ab-
geworfen hat. Er hitte keine Angst mehr vor der Last und Ungesichertheit
des Tages, er liefie sich — wenigstens in der Tiefe des Herzens — durch nichts
mehr verwirren. Er erfiihre jenen Frieden, den Christus verheiflen und allein
schenken kann (Joh 14, 27), jene Geborgenheit am Herzen des Vaters, die
nur dem Sohn Gottes zusteht (Joh 1, 18), jene heilige Sorglosigkeit, die Kenn-
zeichen des neuen Menschen ist (Mt 6, 25f.). Aus der Freiheit und dem Frie-
den folgte dann notwendig die Freude, die Erfiilltheit, die auch dann noch
bleiben, wenn der ,,Auflere Mensch“ (2 Kor 4, 16) leidet; die Traurigkeit die-
ser Welt (wegen der Entbehrung irdischer Giter) und die Freude im Gottes-
reich gehdren ja notwendig zusammen, man kann diese nicht haben, ohne
jene erfahren zu haben (Joh 16, 20ff.). Diese Freude, die aus der Traurig-
keit kommt, ist ein hohes Gut, das immer wieder von neuem errungen sein
will; sie wird nicht ein fiir allemal geschenkt, sondern ist der Gefidhrdung
ausgesetzt, solange der Mensch hier auf Erden weilt. Wohl bedingt diese
Gefihrdung cine letzte Ungewifiheit und ruft darum nach der Demut, aber
der Grundton des Gebetes der Hingabe ist doch die stille, ungetriibte Zuver-
sicht, die auf der Gegenwart des Herrn, der der Herr dieser Welt ist, griindet.
Der Betende wird daher oft auf Christus schauen und seine Hand ergreifen.
Auf diese ,Gesten 148t sich im Grunde alles christliche Leben zuriickfiihren,
wie schon das Evangelium bezeugt. Die Jiinger suchen Jesus (Joh 1, 38) und
folgen ihm (Mk 1, 18), sie schen nur noch ,Jesus allein® (Mt 17, 8), Petrus
ergreift dic Hand des Herrn, um nicht zu versinken (Mt 14, 31). Bei Jesus
zu sein, das ist ihnen genug, das hilt ihr Leben zusammen, das umspannt
alles, was dieses Leben enthilt, und fithrt es zu ihrer Mitte, in die innigste
Einheit. Im Umgang mit Jesus haben siec das Gebet der Hingabe gelernt und
nie mehr vergessen. Es hat sie noch im Tode gestarkt.



Uom Gebet der Hingabe 5

Wenn wir heute in der Frommigkeit wieder unmittelbarer als frither auf
das Evangelium zuriickgreifen, dann kommen wir auch wieder auf die ein-
fachsten Ubungen. Es ist darum weiter nicht verwunderlich, wenn wir das
Gebet der Hingabe neu entdeckt haben. Schon Therese von Lisieux hat es
unter dem Namen des ,Weges der geistlichen Kindheit“ der katholischen
Welt wieder erschlossen. Das starke Echo, das sie fand, hat gezeigt, wie sehr
sie eine Antwort auf eine religiose Gegenwartsnot gegeben hatte. Tatséchlich
kann die Ubung dieses schlichten und alles umfassenden Gebetes fiir den
titigen Menschen unserer Zeit eine grofle Hilfe sein. Er sollte sich nicht damit
abquilen, den oft unertriglichen Rhythmus des modernen Lebens mit Gewalt
dndern zu wollen, was ihm meist doch nicht gelingt. Wenn er nur mit der
rechten inneren Einstellung den vielen Dingen, die tdglich auf ihn einstiir-
men, begegnet, so geniigt es. Und diese innere Einstellung hat im Gebet der
Hingabe ihren wesentlichen christlichen Ausdruck. Gewify hat dieses Gebet
verschiedene Stufen der Vollkommenheit, und viele kommen {iber seine An-
fangsstufen nie hinweg. Aber immer wird es dem geistlichen Leben jene
innere Einheit geben, die heute so oft verlorengeht und unter deren Mangel
so viele leiden.






