14 Hugo Rahner

wieder versagende und seine Schopfung und Bestimmung stindig Bestreitende,
sondern er ist auch — und das ist fiir ihn das eigentlich Unfaflliche — der durch die
(mitten in seiner Geschichte der Liige, der Siinde und des Todes) noch einmal auf-
gegangene Wirklichkeit des wahren Lebens in Jesus Christus Angerufene.

Daher kommt fiir ihn alles darauf an, dafl er diesem Ruf Antwort gibt und sich
dem ihm noch einmal in Jesus Christus gewahrten Leben tberlafit. Worin die Uber-
gabe an diese rufende Wahrheit besteht, konnen wir hier nicht mehr erdrtern.
Jedenfalls darin, dafl der Mensch unter dem fast undurchdringlichen Larm unzih-
liger drohender und schmeichelnder Anrufe auf diese Stimme hdrt und unter den
groflen und midhtigen Zeichen dieser seiner Tage auf die einfachen und einféltigen
Gebirden des Fleisch gewordenen Wortes achtet. Und jedenfalls darin, dafl er nicht
wie die Pharisder des Johannesevangeliums angesichts dieses in die Welt gekom-
nenen Lichtes erklart: ,wir sehen® (Joh 9, 41), und nicht wie die Juden behauptet,
er sei frei (vgl. Joh 8, 33), sondern sich an der in Jesus erschienenen Wahrheit
messen und durdch sie ,aufdecken® 1488t. Und endlich jedenfalls darin, daf er als ein
durch die Wahrheit Entdeckter sich ihr tbergibt und sich im Glauben dafir ent-
scheidet, als ein von neuem und endgiiltig noch einmal von Gott Gefragter, Gottes
Frage, die ja schon seine Antwort auf ihn, den Versagenden, ist, anzunechmen und
zu bewahren.

Zur Christologie der Exerzitien

Von Hugo Rahner SJ, Innsbruck

Es ist fiir das Verstindnis der Exerzitien entscheidend, die Grundziige der Theo-
logie zu erfassen, die Ignatius sowohl aus der mystischen Begnadung, als auch aus
dem theologischen Studium in Paris und Venedig schipfte und sie zu einem Ganzen
von unverwechselbarer Eigenart einte. Die ersten Gefiahrten des Heiligen waren der
Uberzeugung, dafl die Geistlichen Ubungen in ihren wesentlichen Teilen auf die von
Ignatius selbst als so entscheidend angesehene Vision am Cardonér zuriickzufithren
seien und dafl dennoch dieses unmittelbare Wissen erfiillt, verdeutlicht und in Satzen
aussprechbar wurde in den in harter Mithe erworbenen theologischen Grundwahr-
heiten. Es steht nun aber fest, dafi den innersten Kern der ignatianischen Theologie
und Mystik die Christologie bildet. Christus ist, wie Ignatius in den Lebenserinne-
rungen selbst bezeugt, die Sonne seines Lebens. Noch im Jahre 1555 bekennt er:
,Auch jetzt noch werden ihm oftmals Erscheinungen zuteil, besonders solcher Art,
wie sie zuvor beschrieben wurden, dafl er nimlich Christus als Sonne sehe. Dies habe
er hiufig erfahren, wenn er gerade wichtige Fragen zu erledigen hatte“l, Das gilt
nun aber auch firr die endgiiltige Gestaltung des Exerzitienbuches. P. Nadal hat
dies bezeugt: ,Ignatius benutzte auch andere Biicher und lief} sich von der Theologie

1 Fontes narrativi = FN I, 504.



Zur Christologie der Exerzitien 15

in ihrer ganzen Breite beraten. So sollten ihm alle Biicher, alle Theologen und die
ganze Heilige Schrift zur Bestatigung dienen fiir das, was er eigentlich nur aus geist-
licher Eingebung gelernt hatte“2. So erfiillte sich in seinem Leben und in sciner
Lehre der Wunsch, den ihm einst die fromme Frau in Manresa ausgesprochen hatte:
»O modge es meinem Herrn Jesus Christus gefallen, dafl er Euch cines Tages
erscheine“d, Den Hohepunkt dieser christologischen Formung seiner geistlichen
Erfahrung bildet die Erscheinung in La Storta, wo der kreuztragende Christus zu
ihm sprach: ,Ich will, da du uns dienst“4. Es ist die Gnade, die er auf dem Héhe-
punkt seiner Geistlichen Ubungen (147)5 erbitten lehrt: ,Aufgenommen zu werden
unter das Banner Christi unseres Herrn“.

Es geht mithin im Suchen nach einem tieferen Verstehen der Geistlichen Ubungen
um das Erfassen der Christologie des heiligen Ignatius. Denn das Grundprinzip, der
Hohepunkt und der Zielsinn der Exerzitien ist und bleibt die Schau der Zwei Banner
im Horchen auf den Ruf des Konigs Christus. ,Hier in Manresa schenkte ihm unser
Herr die Exerzitien und fiibrte ihn auf eine solche Weise, dal er sich ginzlich dem
Dienst Gottes und dem Heil der Seelen hingab, und dies zeigte ihm Gott vor allem
in einer Ergriffenheit des Herzens in den beiden Betrachtungen vom Konig und von
den Bannern®.®

Der Versuch, die Christologie der Exerzitien darzustellen, scheint uns aus einem
zweifachen Grund von Bedeutung zu sein. Einmal, um darin die Theologik der
Geistlichen Ubungen, also die hinter den Worten und Formen wirkende dogmatische
Uberzeugung so nachzuzeichnen, wie sie im Geist ihres Urhebers lebendig war; so-
dann, weil wir ohne eine genaue Erfassung der Christozentrik der Exerzitien ibr
geschichtliches Werden und ihre apostolische Wirkkraft nicht erfassen kénnen.

Es ist zundchst von vorneherein einsichtig, da eine ganz bestimmt geformte
Betrachtung des gottmenschlichen Lebens Jesu auf Erden den Hauptteil und den
Kern des Exerzitienvorganges bildet, auch wenn wir den Text und den Aufbau des
Exerzitienbuches (= EB) nur oberflichlich betrachten. Exerzitien (= E) sind auf
jeden Fall eine meditierende Beschiftigung mit dem Leben Jesu. Von daher stehen
sie aber immer in einer gewissen Gefahr, unter der Hand eines nicht bis zum tieferen
Wesen der E. vordringenden Deuters in die Unverbindlichkeit einer fromm anein-
andergereihten Folge von Betrachtungen aus dem Evangelium abzugleiten. Mithin
ist es fiir das rechte Verstandnis der E. gleich hier von fundamentaler Bedeutung,
schon in der Definition der E. die Stellung und die besondere Form der Betrachtung
aus dem Leben Jesu genau anzugeben. Wir versuchen dies mit folgender Umschreibung
der E., aus der hervorgeht, dafl wir das Gesamtwesen der E. nur von der sogenann-
ten ,Zweiten Woche® her erfassen konnen: ,Die E. sind niemals nur eine Reihe von
Betrachtungen, auch kein Abrif des geistlichen Lebens, sondern enthiillen ihren
Sinn nur von ihrem Ziel her: in einer das Leben umformenden ,Wahl‘ den Willen
Gottes in Frieden zu finden durch die je grofitmogliche Angleichung an das Lebens-

2 Pol. Chron. (= Polanco, Chronicon) I1I, 529f.

3 FN I, 392.

4 FN II, 133.

5 Einfache Zahlen in Klammern weisen auf die fortlaufenden Nummern des Exerzitien-
budhes hin.

$ FN 1, 807.



16 Hugo Rahner

gesetz Christi. Mittelpunkt der E. ist darum die Betrachtung ,Vom Kénigsruf Christi‘,
der uns beruft zur Teilnahme an dem Kampf zwischen Christus und Satan, welcher
sich auch heute in der Kirche fortsetzt. Gegenstand der Wahl ist mithin die in niich-
terner Begeisterung und in demiitiger Einordnung in die Gnadenwahl der géttlichen
Majestit zu erfassende Nachfolge des gekreuzigten und gerade so siegreichen Herrn,
dem sich der Ubende endgiiltig (entweder im Stande der Vollkommenheit oder in
der Vollkommenheit seines, auch weltlichen, Standes) hingibt mit der einzigen
machtvollen Bewegung des Herzens: es nicht besser haben zu wollen als Jesus, der
nur im Kreuz die Welt zur Glorie des Vaters zuriickbringt. Inhalt und Motivierung
dieser Wahl wird darum an der Betrachtung der ,Mysterien des Lebens Jesu
abgelesen, die alle unter dem auswihlenden Grundsatz des ,Konigsrufes' stehen:
,Wer mit mir kommen will, muf} sich mit mir abmihen, damit er, wie er mir folgte
in der Mithsal, auch folge in die Herrlichkeit’. Das Ganze der E. steht mithin unter
dem einen Zielsinn der ,Herrlichkeit' der viterlichen Majestat Gottes, die ihre je
grofere Verherrlichung in der je grofleren Angleichung an dem ,armen und
geschmiahten Jesus* findet. Erst von hier aus riickschauend erfassen wir nun auch den
Sinn und die Stellung der ,Ersten Woche'. Thr voraus liegt das ,Fundament’, eine
auf die duBerste Dichte gebrachte Darlegung der Grundhaltung des wihlenden
Menschen, der aus seiner geschopflichen und ebenso aus seiner gnadenhaften Wesen-

_heit heraus einzig das ersehnt und wahlt, ,was mehr fordert zum Ziel, fiir das wir
geschaffen sind‘. Dieses ,Mehr* ist der Kraftquell fir den gesamten Vorgang der E.:
es ist das Grundwort des von Gott, dem ,immer Grofleren’, ergriffenen Menschen.
Die Gnade dieser Berufung aber, in der das ,Mehr des Fundaments sich enthiillt in
der ,Hochforderung* des Konigsrufes, kann nur erfaflt werden auf dem dunklen
Hintergrund der eigenen Siindhaftigkeit. Darum ist die ,Erste Woche® der theolo-
gischen und psychologischen Erfassung der eigenen Siindhaftigkeit gewidmet mit
dem Blick auf den Gekreuzigten hin, auf dafl der Ubende dadurch in jene Bereit-
schaft ausbreche, die sagt: ,Was soll ich nun fir Christus tun? Und in dieses so auf-
gebrochene Herz ertont der Konigsruf “7.

So enthiillt sich schon aus dem Wesen der E., dafl das betende Erfassen des Lebens
Jesu geformt wird von dem Grundsatz des Konigsrufes, der nichts anderes sein
will als eine Angleichung an das von Christus selbst aufgedeckte Axiom seines
Lebens: ,Mufte nicht der Messias dies leiden und so in seine Herrlichkeit eingebhen?“
(Lk 24, 26). Das von den E. geformte geistliche Leben schwingt also immer in dieser
sozusagen polaren Struktur: Miihe und Herrlichkeit.

Zum gleichen vorliufigen Ergebnis kommen wir, wenn wir kurz zu umreiflen
suchen, wie sich das Wesen der E. in der Seele des hl. Ignatius geformt hats. Wir
wissen es aus seinen Selbstbekenntnissen, dafl das erste Ergebnis seiner Kehr zu Gott
die Ahnung von der ,Unterscheidung der Geister® war, die sich entziindete an der
Lesung der ,Vita Christi“ des Ludolf v. Sachsen und des ,Flos Sanctorum“®. Daraus

7 H. Rahner, Exerzitien: Lexikon der Piddagogik I, Freiburg 1953, Sp. 1105—1108.

8 H. Rahner, Ignatius von Loyola und das gesdhichtliche Werden seiner Frommigkeit,
Graz—Salzburg 1949 (=GW). — P.de Leturia, Génesis de los ejercicios de San {gna-
cio: Estudios Ignacianos II, Rom 1957, 3—55.

9 Lebenserinnerungen des heiligen Ignatius (=LE) c. 8 (FN 1, 372f) (deutsch: Der Bericht
des Pilgers, iibers. von B. Schneid er, Freiburg 1956, 451).



Zur Christologie der Exerzitien 17

entstanden seine ersten schriftlichen Aufzeichnungen, das EB. also in der noch amor-
phen Urform: ,Da er viel Gefallen an jenen Biichern fand, kam ihm der Gedanke,
einige wichtigere Sachen aus dem Leben Christi und der Heiligen auszuziehen und
zu einem Abriff zusammenzustellen. Und so ging er mit grofiem Fleifl daran, ein
Buch damit vollzuschreiben. Die Worte Christi schrieb er dabei mit roter Tinte, die
Unserer Lieben Frau mit blauer Tinte“10,

Der zweite Schritt in dieser langsam sich bildenden Nachfolge des Herrn ist die
aus solcher Lektiire aufsteigende Sehnsucht, selber ins Heilige Land zu pilgern,
barfufl und von Krautern lebend (also irgendwie schon in der Sehnsucht nach einem
gekreuzigten Leben). Und wenn er von dieser ,Pilgerschaft durch die ganze Welt*
zuriickgekommen sei, wolle er in einer spanischen Kartause verschwinden in Bufle
und in fast unersittlichem Selbsthafi!!. Immer deutlicher wird ihm, wenn auch noch
in seltsam schweifenden aszetischen Plinen, die Einsicht, daf man nur in harten
Aufstiegen zu Gott kommen kann, sozusagen auf den steilen Wegen einer inner-
lichen Pilgerfahrt nach Jerusalem, wo Gott gestorben ist.

Hier nun geschah der dritte Schritt: die eigentliche mystische Begnadung in Man-
resa. Diese Umwandlung seines inneren Menschen, die Ignatius so genau beschrie-
ben hat, ist auch fiir das Verstdndnis der E. und der Theologie des Lebens Jesu, die
in den E. das formende Element bilden, von ausschlaggebender Bedeutung. Wir
haben das in dem Buch vom geschichtlichen Werden der ignatianischen Frommigkeit
genauer dargelegt’?. Auf die duflersten Linien gebracht, kénnen wir diesen Vorgang
also kennzeichnen: aus den beiden fast noch auf einander unbezogenen Grund-
clementen, die er aus Loyola mitbringt, d. h. aus der Ahnung von dem Kampf der
Geister und aus der Betrachtung des Lebens Jesu, formen sich nun unter dem Licht
der mystischen Gnade die zwei aufeinander bezogenen Pole, in denen die ganzen E.
schwingen: die zwei Betrachtungen vom Kénigsruf und von den Zwei Bannern. Und
diese beiden in wesentlichem Bezug auf die Kirche. ,Der Herr gab ihm dort tiefste
Erkenntnis und lebendiges Fithlen fiir die gottlichen Mysterien nnd die Kirche. Vor
allem in den beiden Betrachtungen vom Koénig und von den Zwei Bannern® sagt
P. Nadal 13. Das bedeutet in bezug auf unsere Frage: aus der geriihrten Betrachtung
des Lebens Jesu werden die ,Mysterien des Lebens Jesu“. Wenn Ignatius dieses
Leben frither liebend erwog als das Vorbild einer grofherzigen Nachahmung, so
wird ihm dieser Konig Christus jetzt ein heute Lebendiger, aktiv heute und jetzt
Wirkender, der die vom Vater aufgetragene Sendung, die ganze Welt heimzuholen,
noch nicht ganz erfillt hat und darum seinen Kampf gegen Satan in der Kirche von
heute und jetzt fortsetzt, indem er dazu groflherzige Mitstreiter aufruft. Es ist wie
eine bildhafte Umschreibung des Tiefsten, das Ignatius in dieser Zusammenschau
aller Mysterien erkannt hat, wenn er selbst berichtet: ,Als diese Erleuchtung eine
gute Weile gedauert hatte, ging er hin und kniete nieder vor einem Kreuz, das dort in
der Nahe stand, um Gott Dank zu sagen“14. So wird es von nun an im EB immer sein:
alles beginnt und endet mit dem Kreuz des Herrn als dem Durchgangspunkt in die
Herrlichkeit, als dem Wendepunkt des Sieges gegen Satan, der in dieser Zeit
in der diensttuenden Kirche erstritten werden muff. Und nicht umsonst berichtet
" LEc11(FN1,876;Schneider 47f). ™ LEc.12(FNI,376;Schneider 48).

12 GW S. 55—60. 18 FN I, 807.
4 JEc31(FNI 406;Schneider66).



18 Hugo Rahner

Ignatius, dafl eben jetzt, als er vor jenem Kreuz kniete und fiir die himmlische
Erleuchtung dankte, ihm auch der Blick ercffnet wurde fiir die heimlichen Dinge des
»bosen Geistes“. Das will ich sagen: erst von dem Licht der ,Zweiten Wodche‘ aus kann
die tiefste Geschichte des Bésen, des Siindigen erkannt werden, erst so wird die
,Erste Woche® einsichtig in ihrer heilsgeschichtlichen und zugleich aszetischen Rolle
(als felix culpa) auf das Kreuz des Herrn hin.

So stellen uns mithin sowohl das Wesen wie anch die Urgeschichte der E. die
Aufgabe, eine Christologie des EB zu versuchen und zu zeigen, wie Leben, Kreuztod
und Verherrlichung des Herrn zum Vorbild und zur treibenden Grundkraft des
ganzen Exerzitienvorgangs werden.

I. :
Zur Christologie der Ersten Woche

Es ist bekannt, daR der Zielsinn und der Hohepunkt der Ersten Woche dort zu
finden ist, wo Ignatius (53) sagt: ,,Ich stelle mir Christus unseren Herrn gegenwirtig
und am Kreuze hangend vor und beginne mit ihm ein Zwiegesprach.“ Die sozusagen
unvorbereitete Selbstverstandlichkeit, mit der hier, nach all den scheinbar kiihlen,
fast philosophisch anmutenden Erwagungen des Fundaments und nach den psycholo-
gischen Feinheiten der Stindenbetrachtung und der Gewissenserforschung, das Wort
vom Kreuz einbricht, ist schon in sich ein Hinweis, wie sehr wir uns bereits in all
dem Vorhergegangenen bemiihen mufiten um eine Theologie von Zielsinn und Siin-
digkeit, die immer nur das Kreuz sieht. Es mag dem Siinder dabei ergehen, wie es
Ignatius in Manresa erging, als ihm eine mystisch begnadete Frau mitten in die
beginnenden Qualen seiner Siindenerwiagungen, das eingangs zitierte Wort sprach:
,Oh, dafl es doch meinem Herrn Jesus Christus gefiele, Euch eines Tages zu erschei-
nen.“ So ,erscheint“ der Gekreuzigte dem betrachtenden Siinder der Ersten Woche,
mit einer groflartigen Unvermutetheit, als der Mittelpunkt der gesamten Heils-
geschichte, in die hinein auch die eigene Siindigkeit gebannt erscheint. Ignatius
beginnt dort die auf eine duflerste theologische Dichte zusammengeprefite Frage zu
stellen: ,Wie er als Schopfer dazu kam, Mensch zu werden und vom Ewigen Leben
zu zeitlichem Tod abzusteigen und so fiir meine Siinden zu sterben®. Das ist unver-
mutet, aber nicht unvorbereitet, wenn immer wir die Betrachtungen der Ersten
Woche schon von vornherein ihrer Christozentrik nicht beraubt haben.

Da ist es schon bezeichnend, dafl Ignatius seinem EB das alte, ihm teure Gebet
»Seele Christi heilige mich“ einfiigt. Das st nicht nur ein rithrend frommer Zug,
sondern genau gewolltes Anschlagen einer alles Weitere durchziehenden Thematik?s,
Der ganze Exerzitienvorgang ist ja zutiefst eine ,discretio spirituum®, eine ,Schei-
dung der Geister, ein Kampf zwischen Christus und Satan: iube me venire ad te,
und: ab hoste maligno defende me. Sodann steht das gesamte Werk des Exerzitien-
vorgangs von Anfang an unter dem einen Zielsinn: ,Ungeordnete Neigungen zu ent-
fernen und den géttlichen Willen suchen und finden“ (1), genau so wie dann spater
auf dem unter der Erlenchtung des Lebens Jesu erreichten Hohepunkt der Wahl:

15 Uber das ,Anima Christi‘ vgl. P. de Leturia, Estudios Ignacianos 11, Rom 1957,
138—148.



Zur Christologie der Exerzitien 19

»In Frieden Gott unseren Herrn finden und alles Hindernis abschiitteln“ (150). Vor-
erst ist das freilich nur mit verhiillendem Takt angedeutet: dafl dieser ,Friede” im
Kreuz besteht, wird sich nur langsam aufhellen. Aber diese sozusagen padagogische
Langsamkeit wird schon zu Beginn auch darauf zurickgefiihrt, daB es in den E. dar-
auf ankomme, die ,Grundlage der Geschichte® (also vor allem der Geschichte der
Siinde und des Lebens Jesu) mit ,innerem Fihlen und Verkosten® sich anzueignen
(2), und Ignatius weist ausdriicklich auf diese ,Langsamkeit“ hin, wenn er sagt, dafl
gerade in der Ersten Woche viele Ubende ,langsamer das erlangen, was sie suchen,
namlich Zerknirschung, Reueschmerz und Trinen iber die Siinden“ (4). Denn die
echte, aller Uberheizung abholde Konkretisierung dieser geistlichen Einsichten hangt
wesentlich ab von der heilsgeschichtlichen Konkretisierung auch der Siindenbetrach-
tungen durch den Blick auf den Gekreuzigten. Das gleiche gilt fiir die Konkretisie-
rung des Negativs: es geht von Anfang an um die Aufdedkung der ,Trugwerke des
Feindes der menschlichen Natur® (7) und umgekehrt also auch schon in der ,Ersten
Woche* darum, ,sich fiir die kiinftige Trostung vorzubereiten und empfanglich zu
machen®. Daher gibt es also schon ,Regeln zur Unterscheidung der Geister fiir die
Erste Woche* (818—327; vgl. EB 8), im Gegensatz zu den ,feinen und hohen Din-
gen® (9), die man erst in der Erleuchtung des Lebens Jesu, also der Zweiten Woche,
zu erkennen berufen ist. So sehr also Ignatius die Dinge der Ersten Woche von den-
jenigen der Zweiten Woche getrennt wissen will (11), so sehr ist doch schon von den
ersten Anfingen an die (vorerst sozusagen heimliche) Grundstruktur des gesamten
Exerzitienvorgangs im Auge zu behalten: die Auseinandersetzung zwischen Konig
und Feind, die sich im Herzensgrund des Ubenden abzuspielen beginnt. Darum ist
auch fiir den Ubenden, dem man aus padagogischen Griinden nur die Erste Woche
vorlegt (18), ihn also nicht in die eigentlichen Gefilde der ,Wahl“ einfihrt, die im
,Empfang des hochheiligen Sakramentes“ gipfelnde Hinfithrung zu Christus eine
Selbstverstindlichkeit.

Und nun zum Fundament. Es ist bekannt, daff dieses Kernstiick der E. mit keinem
Wort ausdriicklich von Christus spricht, sondern nur von der Ehrfurcht vor Gott
unserem Herrn, von dem dadurch zu erwirkenden Heil der Seele, von der Haltung
zu den Dingen dieser Welt, und im letzten Satz von der Sehnsucht nach den Dingen,
die uns mehr fordern zum Ziel, fiir das wir geschaffen sind. Es mag deshalb verwun-
derlich klingen, wenn wir versuchen, eine Christologie des Fundaments zu entfalten;
wir wissen ja aus Erfahrung, dafl viele Meister der Geistlichen Ubungen sich in der
in Betrachtungen vorgelegten Auslegung des Fundaments mit allgemeinen, oft fast
nur philosophischen Deutungen begniigen. Die neueste Exegese der E. sicht aber
immer deutlicher, da auch der scheinbar so niichterne und thesenhaft klingende
Text des Fundaments richtig nur verstanden werden kann von der Gesamtstruktur
der E. her: also von ihrem eigentlichen Mittelpunkt her, der sowohl geschichtlich in
der Entwicdklung des heiligen Ignatius als auch theologisch nur gefunden werden
kann in den beiden Betrachtungen vom Konig und den Zwei Bannern und in dem
Vorgang der Wahl. Der Text des Fundaments (23) ist nur verstehbar von dem Text
der Wahl aus (169 und 179). Was dort vom Heil der Seele, von der Indifferenz
gegen alles Geschaffene gesagt wird, ist die fiir eine Wahl des Lebensstandes not-
wendige Haltung, die in einer dreifachen Stufung des Zielsinnes besteht: 1. das Heil



20 Hugo Rahner

der Seele; 2. die Indifferenz allen geschaffenen Giitern gegeniiber; 3. die Sehnsucht
nach der mehr zum Ziel fithrenden Angleichung an den gekreuzigten Herrn und
Schépfer. Das Fundament ist daher nur die auf eine dufierste Dichte gebrachte Theo-
logik des gesamten Exerzitienvorganges, nur verstehbar von der ,vocatio regis®,
dem ,Ruf des Konigs“, aus, die nach dem Zeugnis der alten Direktorien ebenfalls
Fundament genannt wird. Der Fundamenttext steht daher auferhalb der ersten
Woche, ja er gehorte zuerst, wie uns der Exerzitientext des John Helyar zeigt, unter
die Annotationen?®, ist also nur Vorbemerkung, Voriibung, sozusagen Vorversuch
des Exerzitienmeisters, der den Ubenden gleich von Anfang an auf die dreifache
Stufung der zu titigenden Wahl aufmerksam macht: Heil der Seele, Indifferenz,
Kreuzliebe. Wenn immer also das Fundament (wie es schon die alten Direktorien
raten)!” in Betrachtungsform vorgelegt wird, muf} die deutende Entfaltung der Sitze
notwendigerweise schon eine christologische sein. Nur so versteht der Ubende den
Gesamtsinn der E. als einer ,Ordnung des Lebens®, und erst spiter, wenn er die nur
in Christus dem Menschgewordenen hérbare Forderung Gottes des Schopfers und
Herrn vernommen hat, kann er noch einmal zum Fundament zuriickkehren mit der
genauen, fast wortlichen Wiederholung bei der Wahl (169—179), um jetzt einzu-
sehen, dafl er schon im ,Mehr“ des Fundaments ein von der Gnade angeregtes Ja zu
Christus dem Gekreuzigten gesprochen hat, weil das menschgewordene Wort allein
der vollkommene Mensch ist, in dem und durch den wir allein dem Schépfer und
Herrn Ehrfurcht, Lob und Dienst erweisen konnen, und weil Christus der Mensch
allein (und in Ihm alle, die Christo angehéren) die Uberforderung des ,Mehr® in
seinem den Satan besiegenden und also das Heil der Seele allein erméglichenden
Kreuzestod erfiillt hat.

Gehen wir auf die so erfafite Christologie des Fundaments noch etwas genauer
ein. Man kann auch iiber das Fundament der Geistlichen Ubungen das Wort des
Apostels schreiben: ,Ein anderes Fundament ndmlich kann niemand legen als jenes,
das gelegt worden ist, und das ist Jesus Christus“ (1Kor 3, 11). Es gehért nun zu den
Grundstrukturen der Theologie des heiligen Ignatius, die in der Begnadung von
Manresa wurzelt, daf fiir ihn Christus der Mensch immer auch ist ,unser Schépfer
und Herr®. Das haben eine Reihe von neuesten Arbeiten klar gezeigt!s. Wir konnen
von der Betrachtung der Utrsiinde der Stammeltern her (wie spiter genau zu zeigen
sein wird) es wagen, die Christologie des Ignatius als eine skotistische zu bezeichnen:

16 MITI, 1, 624. — Vgl. dazu J.d e Guibert, La Spiritualité de la Compagnie de Jésus,
Rom 1958, 107f.

17 Sg schon Ignatius selbst: MI 11, 2, 100f; zu den anderen Direktorien vgl. ebd. S. 854, s. v.
»principium et fundamentum®. . . .

18 W. Sierp, Das Christusbild der ersten ignatianischen Exerzitienwoche: Theologie
und Glaube 20 (1928) 812-830. — J. Solano, Jesucristo en la Primera Semana de Ejercicios:
Miscellanea Comillas 26 (1956) 165-176. — S. Gémez Nogales, Cristocentrismo en la
Teologia de los Ejercicios: Manresa 24 (1952) 33-52. — J. Solano, Jesucristo bajo las
denominaciones divinas en San Ignacio: Estudios ecclesiasticos 30 (1956) 325-342. — O. Ver-
cruysse, Our Creator and Lord Jesus Christ: Ignatiana, Ranchi 1956, 244-249. — M.
Giuliani, Dieu notre Créateur et Rédempteur: Christus 6 (1959) 329-344. — G. Ram -
baldi, Temas cristologicos en el pensamiento ignaciano: Manresa 28 (1956) 105-120. —
M. Alcala, Los ejercicios de San Ignacio como memorial soteriolégica: Manresa 32
(1960) 343-852. — M. A. Fiorito, Cristocentrismo del Principio y Fundamento de San
Ignacio: Ciencia y Fe (1962). — A. Haas, Ignatius von Loyola, Das Geistliche Tagebuch,
Freiburg, 1961, 112-187: Das Christusbild der ignatianischen Mystik im Tagebuch. — H.



Zur Christologie der Exerzitien 21

diese sieht schon in der Schépfung den Beginn und die Erméglichung des Heils-
geschehens, das menschgewordene Wort ist der ,Anfang der Schépfung Gottes
(Apg 3, 14), ,durch ihn sind die Aonen erschaffen worden und er trigt das Weltall
durch sein Machiwort“ (Hebr 1,2—3; 2, 8; Kol 1, 15—17; 1 Kor 8, 6). Christus der
Menschensohn ist in dieser Theologie schon im voraus zu der vorausgeschauten
Siinde der Engel und der Stammeltern der Anfang und das Ziel aller in der Gnade
erschaffenen Wesen. Und die im Kreuztod dennoch sich vollendende Erlésung von
Siinde ist die Ruckfiihrung zu dem Ziel, fiirr das alle Dinge auf dem Rund der Erde
erschaffen sind: in das Lob und in den ehrfiirchtigen Dienst des Ewigen Vaters durch
die Angleichung an das Menschenleben des Ewigen Wortes.

Wo immer also Ignatius in seinen Briefen, in seinem Tagebuch und in den E. von
Gott als unserem ,Schopfer und Herrn“ spricht, denkt er an Jesus Christus, der
allein dem Vater Ehrfurcht und Dienst erweisen kann. Das ist die Grundstruktur
seiner Begnadung in Manresa und in La Storta. Von dieser Christozentrik her ist
nun auch der Satz des Fundaments zu deuten, dafl alle Dinge auf dem Rund der
Erde geschaffen sind auf das Ziel hin: In Christus dem Gekreuzigten wieder zum
Vater heimzukehren. Die Theologie des Aufstieges zum Vater hin (wie sie vor allem
im mystischen Tagebuch aufleuchtet) setzt also die Theologie des Abstieges vom
Vater zu allen Dingen auf der Erde voraus. Christus ist immer sowohl Schopfer und
Herr als auch Mittler zum Vater. Alle irdischen Dinge fithren zum Vater, weil das
Wort in der Menschwerdung sich aller von ihm geschaffenen Dinge bedient, um die
ganze Welt zu erobern und sie dem Vater zu Fiilen zu legen. Dies allein ist der
Sinn, den Ignatius meint, wenn er oft (genau wie im Fundament) nur andeutungs-
weise vom Ziel spricht, fiir das wir geschaffen sind. ,Es ist mir eine selbstverstind-
liche Wahrheit, dafl Gott unser Herr alle Dinge dieser gegenwirtigen Welt fiir den
Dienst und das Wohl der Menschen geschaffen hat“19,

Es gibt firr Ignatius auch in der Theologie des Fundaments keinen aszetischen
Dualismus zwischen Natur und Gnade. Es gibt aber auch keine Vermischung. Seine
ganze Theologie und Mystik schwingt sozusagen zwischen Welt und Himmelsthron,
zwischen Absage und Umarmung, zwischen Verzicht auf alle Dinge und dem Gott-
finden in allen Dingen. Gott ist der Urheber nicht nur der Gnade, sondern auch der

Rahner, Saint Ignace théologien: Christus 8 (1961) 365f. — Zur Dogmengeschichte der
Lehre von Christus Creator vgl. H. King, Rechtfertigung, Einsiedeln 1957, 188-150:
Schopfung als Heilsgeschehen. — Diese Lehre von Christus als dem Schéopfer von Natur
und Gnade ist der patristischen Theologie durchaus vertraut. Dafiir nur ein paar kurze Hin-
weise. Ambrosius: Omnis creatura quaecumque bona habet accepit a Christo, qui totius auc-
tor est creaturae (Enarr. in Ps. 118, 15, 80: CSEL 62, 346). — Aliud Creatoris, aliud Redemp-
toris est, distincta licet, unius tamen auctoris beneficia sunt. Decuit enim, ut ille nos redimeret
qui creavit (De fide 3, 2, 8: PL 16, 591c). — Augustinus: Fortitudo Christi te creavit, infir-
mitas Christi te recreavit. Fortitudo Christi fecit, ut quod non erat esset; infirmitas Christi
fecit, ut quod erat non periret. Condidit nos fortitudine sua, quaesivit nos infirmitate sua
(Tract. in Joannem 15: PL 35, 1512 ¢). — Bernhard: Primo in Christo creati sumus in liber-
tatem voluntatis, secundo reformamur per Christum in spiritum libertatis, deinde cum Chri-
sto consummandi in statum acternitatis. Siquidem quod non erat, in illo creari oportuit, qui
erat, per formam reformari deformem, membra non perfici, nisi cum capite (De gratia et
libero arbitrio, X1V, 49: PL 182, 1027f). — Bernhard fafit die Gemeinsamkeit der Begna-
dung von Engel und Menschen in Christus dem Haupt also zusammen: Idem quippe et angeli
salvator et hominis. Sed hominis ab incarnatione, angeli ab initio creaturae (Sermo 1 de cir-
cumcisione: PL 188, 133 D). — Bonaventura, Breviloquium IV, 1 (Quaracchi V, 242).
1% Monumenta Ignatiana, Series I, 1: Epistolae, S. 116 (= MI 1, 1).



22 Hugo Rahner

Natur, aber diese Natur, die vom Ewigen Wort geschaffen wurde und im Kreuz
heimgeholt werden muf, verliert ihre Eigenwertigkeit dadurch, daf der mensch-
gewordene Sohn alle Dinge auf dem Rund der Erde einbezogen hat in die Gewalt
seines Kreuztodes. Und so kann Ignatius sagen: ,Wir miissen alle Kreatur betrach-
ten, nicht wie sie in sich schén und liebenswert ist, sondern wie sie gebadet ist im
Blute Christi“2?. Das ist denn auch der christologische Sinn der Worte am Ende der
Konstitutionen: ,Gott will, dal sowohl die natiirlichen Giiter, die er als Schépfer,
wie auch die iibernatiirlichen Giiter, die er als Urheber der Gnade schenkt, auf seine
Ehre bezogen werden“2!. Alles Geschaffene ist mithin sinnvoll nur auf Christus hin.
Darum schreibt er im Vollkommenheitsbrief an seine Mitbriider: ,Sold von Christus
ist alles in der natiirlichen Ordnung was Sie sind und haben. Denn Er gab Ihnen
Sein und Leben und erhilt es, die Krifte der Seele, die Krifte des Leibes samt den
suferen Giitern. Sold von Christus ist das ganze Universum, Sold von Christus sind
alle scine geistlichen Gaben“22. Christus der Menschgewordene ist es, den wir im
Koénigsgebet anrufen als ,Ewiger Herr aller Dinge® (98). , Jesus Christus ist Herr
und Gott aller geschaffenen Dinge®, schreibt Ignatius in einem Brief2?, und selbst in
einer kleinen Bemerkung des Exerzitientextes (75) mahnt er uns, im Gebet inne zu
werden, ,wie Gott unser Herr mich sieht“, und dieses Wort wird in der von Ignatius
gutgeheiflenen Ubertragung der sogen. Vulgata wiedergegeben mit: ,ut . .. conside-
rem Dominum meum Jesum ut praesentem“?. Aus all dem entnchmen wir das
Recht und die Pflicht, im Text des Fundaments schon die ganze, erst in der Zweiten
Woche sich enthiillende Dynamik zu erfithlen, in welcher das scheinbar so kiihle
Wort vom ,Mehr* hindringt zu dem ,Mehr“ der Angleichung an den geschmahten
und gekreuzigten Christus (167).

Es entspricht also die dreifache Stufung des Fundamenttextes (Heil, Indifferenz
[Gleichmut], Mehr) genau der Stufung der drei Weisen von Demut (165—167). Um
es daher noch einmal zu sagen: Das Fundament ist die fir einen Augenblick vorweg-
genommene Grundskizze des Exerzitienziels und kann nur als die Entelechie der
ganzen Geistlichen Ubungen verstanden werden. Die Gesinnung des Fundaments ist
eine Vorpriifung der Geeignetheit des Ubenden fiir eine das Leben formende Wahl
und fiir die fiir eine solche Wahl wesentliche, nur in Christus erfaflbare Indifferenz
allen geschaffenen Dingen gegeniiber; zugleich aber ist sie eine Voriibung zu der
im ,Mehr“ des Fundaments angedeuteten und erst in der Betrachtung der Mysterien
Jesu erfaffbaren Mbglichkeit einer Lebensgestaltung, die ,mehr zum Ziel fiihrt,
fiir das wir geschaffen sind“, d. h. zur Angleichung an den gekreuzigten Herrn aller
Dinge. Ignatius hat den Zusammenhang des Fundaments mit der Wahl in seinem
eigenen Direktorium klar herausgestellt: ,Er (d. h. der Exerzitienleiter) bemiihe
sich, daR der Ubende in den Wahlen, die ja in vélliger Hingabe des Willens und
woméglich in Anndherung an den dritten Grad der Demut zu geschehen haben,
mehr zu dem hinneigt, was den Réten und dem Beispiel Christi entspricht, falls hier
wie dort der gleiche Dienst Gottes vorzuliegen scheint“?5. Wenn darum alle Geist-
lichen Ubungen mit den Betrachtungen aus dem Fundament beginnen, so steht bei

20 MJ 1, 12, 252. 2t Const. X, 3.
22 MI 1, 1, 501f. 23 MI I, 1, 628.
24 MI I1, 1, 802: ,damit ich meinen Herrn Jesus wie gegenwiirtig schaue®.



Zur Christologie der Exerzitien 23

einer richtigen, dem Geiste des heiligen Ignatius gemafien Deutung hinter jedem
Satz des Fundaments Christus, das menschgewordene Wort: Er ist im vollsten Sinn
der Mensch, der geschaffen wurde, um dem ewigen Vater Lob, Ehrfurcht und Dienst
zu erweisen. Thm gehoéren alle Dinge auf dem Rund der Erde. Nur in Christus und
seinem die Siinde der Welt erlésenden Kreuztod verstehen wir die Forderung, uns
allem Geschaffenen gegeniiber gleichmiitig zu halten, damit wir einer Teilnahme
gewiirdigt werden an der Weise, wie Christus alles Erschaffene wieder zuriickbringt
in die grofle ,Ordnung des Lebens®, in Verzicht und Kreuz. Wenn wir das Funda-
ment so christologisch deuten, dann (und nur dann) verstehen wir die Konsequenz,
in welcher nun auch die Mysterien der Siinde und der Hélle unmittelbar am Kreuz
des ewigen Wortes enden.

Die eigentliche ,Erste Woche” beinhaltet die Betraditungen iiber die Siinde, und
dies in der dreifachen Gestalt: die ,Geschichte der Siinde® (45—54); die ,Psycho-
logie der Siinde“ (55—63); die ,Eschatologie der Siinde“ (65—71). Wir versuchen
nun, diese Folge von Erwdgungen auf ihren christologischen Gehalt hin zu deuten.
Das ist nichts anderes als jene zu Beginn der E. geforderte ,Grundlage der Ge-
schichte“ (2), ohne die es kein echtes ,Fithlen und Verkosten“ geben kann. Denn
Siinde ist von dem Uranfang alles Siindigens an wesentlich ein christologisches
Ereignis.

Schon in den Vorbemerkungen zu den Sindenbetrachtungen spricht Ignatius von
dieser Christozentrik, indem er (47) sie in Vergleich stellt zu der Konkretisierung
der Betrachtungen aus dem Leben Jesu. Und wenn es zunichst hier auch um die
~Erwigung tiber einen unsichtbaren Stoff“ geht, so soll ihm dennoch eine irgendwie
sinnengebundene Vorbesinnung vorausgehen, die den Affekt ergreift: in diesem Fall
muf} ,eine ganz tiefe Beschamung meiner selbst“ (48) der Seele entsteigen, die
durchaus gleich ist der spater den Ubenden ergreifenden ,Freude” mit dem sich
frenenden Christus oder der ,Pein mit dem von Peinen erfiillten Christus“. Es ist
also diese ,Beschimung“ des Siinders nicht sozusagen gegenstandslos oder nur im Blick
auf die verdiente Verdammung zu gewinnen, sondern sie ist durchaus eine Besché-
mung vor dem Antlitz Christi des Herrn. Sie wird ja etwas spiter gekennzeichnet
als die ,Scham und Bestiirzung des Ritters vor seinem Konig und dessen ganzem
Hofstaat“ (74) — hier also schon taucht das groflartige und fiir Ignatius so bezeich-
nende Bild der ,Curia coelestis“, des ,Himmlischen Hofstaates“, auf, das er noch
manchmal beschwért (vgl. EB 98 und 232). Es geht mithin hier um die Erkenntnis
der Schamlosigkeit aller Siinde vor dem Angesicht des Konigs und Richters Christus.
Nicht umsonst weisen gerade hier die alten Direktorien zum EB auf ein Wort hin,
das man Bonaventura zuschrieb: ,Wenn du aus diesen Erwigungen Frucht zu ziehen
wiinschest, dann erwecke in dir die Gegenwart all der Worte und Taten unseres
Herrn Jesus Christus, gleich als sihest du das alles mit deinen leiblichen Augen, als
hortest du das mit deinen Ohren und verndhmest du es mit der ganzen Kraft deines
Gemiites, liebend, verweilend und alle Sorgen hinter dir lassend“2, Im Dienst
dieser gleichen Reuescham vor Christus dem Herrn stehen auch alle Bufliibungen,
die der Ubende in der ersten Woche auf sich nimmt, mit dem Ziel, ,eine innige
Reue itber seine Siinden zu empfinden, Trinen zu vergiefen iiber die Sinden und

2 Ml 11, 2, 751. 6 MI 11, 2, 658.



24 Hugo Rahner

iiber die Peinen und Schmerzen, die Christus unser Herr wihrend seines Leidens
erduldet hat” (87).

Damit ist schon der theologische Ort umzeichnet, innerhalb dessen nun die eigent-
lichen Betrachtungen tiber die Siinde sich gestalten missen. Sagt ja doch ein altes
spanisches Direktorium ausdriicklich, man mége die Erwidgungen des EB ausweiten
auf den Gedanken, ,wie seltsam unbegreiflich Gott seinen eingeborenen Sohn mit
Strafe belegt hat wegen der Siinden der ganzen Welt“27.

Versuchen wir die Aufdeckung der christologischen Grundziige der eigentlichen
Siindenbetrachtungen des EB. Zunichst fiir die ,Erste Ubung® (50—52), die man
fir gewdhunlich die ,Betrachtung von der dreifachen Siinde“ nennt und die wir als
»Geschichte der Stinde® bezeichnet haben.

Da ist zundchst — far das gesamte Verstindnis der E. bis hinauf zur Betrachtung
von den Zwei Bannern grundlegend — die Schau der Engelsiinde (50). Ignatius
begniigt sich mit der kargen, theologisch sich auf die duflersten Linien beschrinken-
den Andeutung des geoffenbarten Tatbestandes. Er folgt hier, wie bekannt, der
Lehre des Augustinus?® und des Thomas von Aquin?9, zugleich die Diktion des Fun-
daments aufnehmend: ,Wie die Engel, da sie in Gnade erschaffen waren, sich ihrer
Freiheit nicht zu ihrem Heil bedienen wollten, um ndmlich ihrem Schopfer und
Herrn Ehrfurcht und Gehorsam zu erweisen, sondern wie sie hochmiitig wurden, aus
der Gnade in Bosheit verkehrt und aus dem Himmel in die Hélle geschleudert wur-
den.® Dieses so nur angedeutete Mysterium der Ursiinde gilt es nun in der Betrach-
tung deutlicher zu entfalten. Das Direktorium von Granada macht eigens darauf
aufmerksam, dafl es zwei Wege gebe, in die abgriindigen Tiefen des Stiindenmyste-
riums abzusteigen: der eine Weg ist die gottliche Erlenchtung (infusion divina), die
in uns ein zugleich erschiitterndes und siiles Wissen um das Wesen der Siinde her-
vorbringt (sentimiento vivo de la graveza y abominatién del pecado); der zweite
Weg ist die tiefere theologische Durchdenkung des Ursprungs aller Siinde in eigener
suchender Mihe (per nuestra industria y trabajo)3. Und dies besonders in Bezug
auf die Engelsiinde, die zu den dunkelsten Geheimnissen der Offenbarung gehért,
wie dies P. Polanco in seinen Anweisungen zum EB ausdriicklich witnscht: Man muf}
dies mit den Erwdgungen des Verstandes genau durchdringen, indem man die Voll-
kommenheit, die Stinde und die Strafe der Engel bedenkt3!. Nun will uns scheinen,
als sei es die wichtigste Aufgabe einer theologisch genaueren Durchdenkung und
mithin Durchbetung der Engelsinde, ihren Bezug auf das menschgewordene Wort
aufzudecken.

21 MI 11, 2, 542.

28 De Genesi ad litteram X1, 14, 18: PL 34, 436.

20 §.Th.1, q.63,a.2u. 8.

30 MI II, 2, 546.

st MI 11, 2, 331. — Es ist von Bedeutung, sich der Aufgabe bewufit zu bleiben, die Myste-
rien, von denen das EB spricht, theologisch tiefer zu durchdenken. Ignatius sagt dies in
seinem Direktorium ausdriicklich: Der Exerzitienleiter soll sich, wenn er einen theologisch
gebildeten Exerzitanden betreut, auch seiner theologischen Einsichten bedienen: ,,Si es docto,
se ha de mostrar mas doctrina pero con caridad y humildad“ (MI 11, 2, 97; vgl. auch die For-
derung theologischer Art an den Exerzitienleiter im Direktorium vonm 1599, cap. V, 1—3:
MI 11, 2, 597f). Nach dem Zeugnis von Nadal miissen wir fiir die letzte Redaktion, die Igna-
tius vor 1548 auch in Rom noch vornahm, gerade den Einfluf der Theologie als bedeutend
annehmen: ,Ignatius benutzte, bevor er die E. im Druck herausgab, auch andere Biicher und



Zur Christologie der Exerzitien 25

Worin bestand der ,Hochmut“ der Engel, der sie in die Hille geschleudert hat im
Miflbrauch der begnadeten Freiheit? Wir antworten: in der freien Ablehnung des
ihnen vorausgezeigten und fiir die Siinde am Kreuz getiteten Gottmenschen. Die
Berechtigung fiir diese iiber den eigentlichen Text von EB 50 hinausgehende Inter-
pretation nehmen wir aus der unvermuteten ,Selbstverstindlichkeit®, mit der
Ignatius (sicherlich aus seinem von Manresa her begnadeten Blic fiir den Zusam-
menhang aller Mysterien) alle Sindenbetrachtungen beim Kreuz des Herrn enden
1at (53 u. 71). Und nur so wird uns einleuchtend, warum dann in der Zweiten
Woche der Kampf gegen Satan sich letztlich an der Kreuzliebe entscheidet und
warum der ,Feind der menschlichen Natur® einen so leidenschaftlichen Kampf
gegen die im Zeichen des Gekreuzigten diensttuende Kirche fithrt. Wir stellen also
jene theologische, biblische und spekulativ wohlbegriindete Meinung in den Dienst
dieser christologischen Deutung des EB, welche Scheeben im Paragraph 42 seiner
»Mysterien des Christentums“ vorgelegt hat unter dem Titel: ,Die theologische
Meinung tiber den Ursprung der Siinde aus der Emporung gegen den Gottmen-
schen“32, E. Przywara hat sie in seinem Exerzitienkommentar wieder aufgenommen
und auf die Worte der Heiligen Schrift hingewiesen, die dieser Meinung zur Grund-
lage dienen (Is 14, 13—15; Lk 10, 17—21; Apok 12, 7—9). Und er sagt dazu: ,So
ist das Geheimnis des dimonischen Geistes abnehmbar an seinem Anti-Christentum,
an dem dimonischen Messiastum, das in den Versuchungen des Herrn Seinem
Messiastum nicht nur sich entgegenstellt, sondern es in seine Bahnen zu lenken
sucht“33, Gleich hier bei der Durchdenkung der Engelsiinde miissen wir also voraus-
schauen auf jenen genau umgrenzten Ort der Zweiten Woche, an dem sich an die
Schau von den Zwei Bannern die Betrachtung von der Versuchung Christi in der
Wiiste anschliefit (161). Die erste heilsgeschichtliche Durchbrechung des Fundaments
geschah durch die Engel; die heilsgeschichtlich einzig vollkommene Erfiillung des
Fundaments verwirklicht sich in Christus dem gekreuzigten Gottmenschen. Darum
ist der die ,Herrlichkeit Jesu leugnende® (Jud 4) Geist des Menschen in unmittel-
baren Zusammenhang zu setzen mit den ,Engeln, die ihre Herrscherwiirde (ihren
Uranfang) nicht bewahrten, sondern ihre Wohnstitte preisgaben“ (Jud 6), und
beide sind fiir das eine, einzig in Christo zu sprechende ,,Gericht* aufbewahrt (Jud 6
und 2 Petr 2, 4). Darum ist eben dies die Sinde des Teufels, ,der von Anfang an
sindigt* und in dem alle Siinde der Menschen wurzelt (1 Joh 3, 8), dafl er Jesus
leugnet, und so kann Johannes sofort weiterfahren: ,Dazu ist der Sohn Gottes
erschienen, dafl er die Werke des Teufels auflése“. Und wenn Ignatius den Teufel
im EB immer wieder nennt den ,Feind der menschlichen Natur® (7; 10; 185; 136;

lieR sich von der Theologie in ihrer ganzen Breite beraten. So sollten ihm alle Bicher, alle
Theologen und die ganze Heilige Schrift zur Bestitigung dienen fir das, was er eigentlich
nur aus geistlicher Eingebung gelernt hatte“ (Pol. Chron. III, 529f). Hier wire an sich der
Ort, genauer zu erforschen, woher Ignatius seine theologischen Kenntnisse schulmifiger
Art bezogen hat. Wir glauben auf Grund von manchen Zeichen, daf} er in Paris vor allem
unter dem skotistischen Einfluf des beriihmten Magisters Petrus de Cornibus gestanden hat.
Stand doch dieser Franziskaner, der einen Kommentar zu Scotus geschrieben hat, bei den
Pariser Gefihrten des Ignatius in hdchstem Ansehen (vgl. Mon. Bob. 614f; Mon. Fabri
99. 548; Ep. Xaverii I,167; Pol. Chron. I, 94; Schurhammer, Franz Xaver I, 238f; M. de
Certeau, Pierre Favre, Mémorial, Paris 1960, S. 13. 20. 201).

32 Ausgabe Mainz 1931, S. 252—257.

38 E.Przywara, Deus semper maior. Theologie der Exerzitien 1, Freiburg 19388, S. 199.



26 Hugo Rahner

325; 326; 327; 334), so meint er damit ohne Zweifel das, was Johannes meint, wenn
er den Satan den ,Menschenmdrder von Anbeginn“ nennt (Joh 8, 44): die alles
umfassende Zielrichtung des Teuflischen ist vom Urbeginn an der Menschenmord an
dem Menschgewordenen und in ihm der Seelenmord an allen, die in Christo sind.
»Dieses grauenvolle Mysterium der Siinde in ihrem Ursprung wird uns wiederum
ein Licht, das die ganze Geschichte derselben beleuchtet. Es 148}t uns erst recht in die
Tiefe des Hasses hinabblicken, mit welchem der Teufel den Menschen verfolgt. Er
verfolgt den Menschen nicht blof deshalb, weil derselbe die Herrlichkeit zu erlangen
bestimmt ist, welche er selbst verloren, sondern noch ungleich mehr, weil der Mensch
ein Glied am Leibe des Sohnes Gottes ist; er verfolgt die Menschheit um ihres Haup-
tes willen... er verfolgt das Menschengeschlecht in denjenigen, die nach der
Menschwerdung Christi der Fahne desselben sich angeschlossen und das Reich der
Holle in sich und anderen zu zerstdren suchen.” So Scheeben$t — und seine Worte
sind der zutreffendste Kommentar zu dieser christologischen Deutung der Ursiinde
der abgefallenen Engel. Ist dem aber so, dann wird schon hier der unergriindliche
Tiefensinn der géttlichen Heilsveranstaltung des Kreuzes klarer: dafl eben dieser
Menschenmérder von Anbeginn durch den am Gottmenschen gegliickten Menschen-
mord besiegt wurde. Denn dazu ,nahm Christus Fleisch an, damit er durch seinen
Tod den zunichte mache, der die Gewalt iiber den Tod hat, den Teufel* (Hebr2, 14).
Von dieser Erhohung am Kreuz sagt der Herr selbst — alle Geschichte der Siinde
umgreifend: , Jetzt ist Weltgericht. Jetzt wird der Fiirst dieser Welt hinausgeschleu-
dert“ (Joh 12, 31, 32). Wir tun also dem Text des EB in 50 keine Gewalt an, wenn
wir schon in der Durchdenkung der Engelsinde auf den Gekreuzigten hinweisen,
vor dessen Bild wir gleich nachher in die Knie brechen, wir erfillen nur, was Igna-
tius selbst (50) ausdriicklich anrit, ndmlich ,dies alles im einzelnen mit dem Ver-
stand zu tiberdenken und danach mit dem Willen die Anmutungen zu erwecken®.

Es folgt die Betrachtung von der Ursiinde der Stammeltern (51). Bevor wir sie auf
ihren christozentrischen Sinn hin durchdenken, ist eine Vorbemerkung zu machen,
die iibrigens auch schon fiir das eben Gesagte von der Engelsiinde gilt: es wurde uns
aus der wohlbegriindeten theologischen Meinung vom Wesen der angelischen Ur-
siinde als einer Leugnung des vorausgeschauten Gottmenschen das andere, weniger
klare theologische Problem nahegebracht, in dem sich die Schulen des Aquinaten und

saMysterien des Christentums § 42 (S. 255). — Die theologische Meinung von dem Zusam-
menhang der Engetbegnadung und der Engelsiinde mit der Inkarnation ist so gut begriindet,
daB wir durchaus berechtigt sind, sie in die gebetete Struktur der Geistlichen Ubungen cin-
zubauen. Wenn Ignatius, wie wir spiter zeigen werden, die skotische Christologie jedenfalls
in Bezug auf die Siinde der Stammeltern hilt, so haben wir das Recht, dies auch in Bezug auf
die Stinde der Engel anzunehmen. Zur genaucren Begriindung vgl. Suarez, Disp. V, sectio
4,18 (Opera XVII, Paris 1860, p. 245): ,Nonulli patres dicunt, malos angelos occasione huius
mysterii (incarnationis) per superbiam et invidiam cecidisse, indigne ferentes tantam naturae
nostrae exaltationem, et Christo subici recusantes eamque excellentiam naturae suae arrogan-
ter appetentes®. Auch Thomas spricht von der ibernatirlichen Erkenntnis der Engel, die
,a principio suae creationis“ im Worte auch das Mysterium incarnationis voraussahen (S.
Th. 1, q. 57,a. 5,ad 1. Vgl. 1, q. 64, a. 1, ad 4; q. 106, a. 4, ad 3; q. 117, a. 2, ad 1). Letztlich
geht diese theologische Deutung auf die Séhrift zuriick: ,Alles ist auf ihn erschaffen in den
Himmeln und auf der Erde, das Sichtbare und das Unsichtbare, die Throne und Herrschaf-
ten und Gewalten. Alles ist durch ihn und auf ihn hin erschaffen, er ist vor allen und in ihm
hat alles seinen Bestand“ (Kol 1,16). — Vgl. noch Scheeben, Dogmatik 11, Freiburg
1878, S. 518f.



Zur Christologie der Exerzitien 27

der Skotisten unterscheiden. Ist die Menschwerdung der zweiten géttlichen Person
nur darum von Gott beschlossen und ins Werk gesetzt worden, weil die géttliche
Heilsliebe dazu durch die vorausgeschaute Siinde bewegt wurde — oder ist die Inkar-
nation der in dem gottlichen Ratschluf} ,zuerst“, vor allen anderen géttlichen Ent-
schlieBungen gewollte, verherrlichende Abschluf der Schopfung, der dann erst
Jnachtriglich® durch die vorausgeschaute Siinde zur leidensfihigen Menschwerdung
und zum erlésenden Kreuztod geworden ist? Halten wir dazu zunichst zwei Dinge
in aller Klarheit fest: beide theologischen Meinungen, also die vom christozen-
trischen Sinn der Engelsiinde als auch die skotistische Meinung von der Inkarnation
als Urplan der Kosmosverherrlichung, sind und bleiben echte theologische Meinun-
gen und nicht mehr (aber auch nicht weniger), so daf wir uns hier durchaus das
Wort Scheebens zu eigen machen: ,Indes geben wir diese ganze Theorie iiber den
Ursprung und die Geschichte der Siinde nur als das, was sie ist, als eine achtungs-
werte theologische Meinung, die sich nicht stringent aus der Offenbarung begriinden
1a88t, aber cine grofle innere Wahrscheinlichkeit besitzt“3s, Im eigentlichen Text
des EB haben wir fiir beide theologischen Meinungen keinen eindeutigen Anhalt,
sondern befinden uns hier durchaus im Feld jener theologischen und betenden Ent-
faltung, die von Ignatius und den iltesten Kommentatoren des EB ausdriicklich
gewiinscht wird3e, Dies vorausgesetzt sagen wir nun also: beide theologischen Mei-
nungen hingen aufs engste miteinander zusammen, so, wie es wiederum Scheeben
ausdriickt: ,Nach einer ziemlich allgemein gelehrten Meinung hatten die Engel vor
ihrem Falle die Offenbarung der zukiinftigen Menschwerdung des Sohnes Gottes
gehabt. Diese Meinung hat ihre festeste Basis in der iibrigens nicht so allgemein
festgehaltenen Voraussetzung, dafl das menschgewordene Wort, welches nach dem
Apostel das Haupt aller Fiirstentiimer und Machte und der Erstgeborene aller
Kreatur ist (Kol 1, 15 u. 2, 10), von worneherein im Weltplane Gottes als das

35 Scheeben, Mysterien des Christentums § 42 (S.257). Vgl. dazu E. Gutwenger,
Natur und Ubernatur (Besprechung von H. U. von Balthasar, Karl Baxth): Zeitschr. f. kath.
Theologie 75 (1953), 94f. Zur Dogmengeschichte der Christazentrik und der skotistischen
Lehre von Christus als dem antecedenter ad peccatum praevisum gewollten Mittelpunkt
der Schépfung und Gnade vgl. noch: H. Kiin g, Christozentrik: L.ThK? 11 (1958), 1169 bis
1174. — K. Rahner, Probleme der Christologie von heute: Schriften zur Theologie 1
(1954), 169-222. — Ders., Die ewige Bedeutung der Mensdiheit Jesu fir unser Gottesver-
héltnis: Schr. z. Theol. 1T (1956), 47-60. — J. Alfaro, Cristo glorioso Revelador del
Padre: Gregorianum 39 (1958), 222-270. — B. Brinkmann, Die kosmische Stellung des
Gottmenschen in paulinischer Sicht: Wissenschaft u. Weisheit 13 (1950), 6-33. — D. Un-
ger, Franciscan Theology: Franciscan Studies 2 (1942), 428-474. — Ders., Christ’s Role
in the Univers according to S. Irenaeus: Franc. Stud. 5 (1945), 114-137. In den folgenden
Jahrgingen noch iiber die Christologie v. Athanasius, Kyrillos Alex., Damascenus. — J. M.
Bissen, La tradition sur la prédestination absolue de Jésus-Christ: La France francis-
caine 22 (1939), 9-3¢. — M. Schmaus, Kathol. Dogmatik 114, Miinchen 1949, 499ff. —
A.Spindeler, Cur Uerbum caro factum? Das Motiv der Menschwerdung und das Uer-
hdltnis der Erlésung xur Menschwerdung Gottes in den dhristologischen Glaubenskimpfen
des vierten und fiinften Jahrhunderts, Paderborn 1938, 70-86. — W. Dettloff, Die
Geistigkeit des hl. Franzishus in der Theologie der Franziskaner: Wissenschaft und Weis-
heit 19 (1956), 197-221. — Ders., Christus tenens medium in omnibus. Sinn und Funktion
der Theologie bei Bonaventura: Wiss. u. Weish. 20 (1957), 28-42; 120-140. — Ders., Die
Geistigheit des hl. Franziskus in der Christologie des Johannes Duns Scotus: Wiss. u. Weish.
22 (1959), 17-28. — Ders., Franziskanerschule: LThK? IV (1960), 285-288. — C. Balic,
Duns Scotus Lehre iiber Christi Prddestination im Lichte der neuesten Forschungen: Wiss.
u. Weish. 3 (1936), 19-35.

36 Vgl. GW S. 91f.



28 Hugo Rahner

Haupt und der Konig der Engel pridestiniert gewesen, und als solches auch fiir sie
die Quelle der ibernatiirlichen Gnade und Glorie hitte sein sollen“®?. Zum
mindesten also wird die theologische Dentung der angelischen Ursiinde als einer
Leugnung des Gottmenschen einsichtiger durch die ,skotistische“ Deutung der theo-
logischen Urfrage: Cur Deus homo? Der leidende Gottmensch ist mithin nur gleich-
sam das ,zweite“ Wort des heilsliebenden Vaters zum ,ersten Wort des verherr-
lichenden und alle Schopfung in Gnade kronenden Menschgewordenen. ,Denn ihm,
durch den und um dessentwillen alles ist, und der viele Séhne zur Herrlichkeit
fiahren wollte, geziemte es, den Urheber des Heiles durch Leiden za vollenden®
(Hebr 2, 10), da Gott ,die, die er vorhererkannt hat, auch vorherbestimmte, dem
Bilde seines Sohnes gleichférmig zu werden, denn dieser soll der Erstgeborene sein
unter vielen Bridern® (Rom 8, 29). ,Alles ist auf ihn hin erschaffen und alles hat in
ihm seinen Bestand“ (Kol 1, 17). Dafl wir dieses Theologumenon in die Deutung des
EB einzufiihren wagen, leitet seine Berechtigung von der das ganze EB durchzichen-
den Theologie der ,Herrlichkeit” und der viterlichen ,Majestas divina“ ab, die wir
am besten (mit dem ,synthetischen Blick fiir die Mysterien“, der des Ignatius mysti-
scher Besitz war) von dieser skotistischen Meinung her begreifen konnen. Darum
ist es fur das tiefere Verstindnis der E. von hohem Interesse, die Theologen zu
lesen, die dieser Meinung so ergreifenden Ausdruck gaben, etwa Rupert von Deutz38,
oder Albertus Magnus3?, Skotus selbst??, Suarez4!, Franz von Sales?2, Scheeben%s, Wir
schliefen uns dem Urteil an, das Pohle-Gierens# iiber diese skotistische Deutung
ausspricht: ,Die skotistische Theorie empfiehlt sich durch die Grofartigkeit des
Entwurfes, sowie durch die zentrale Stellung, welche sie dem Gottmenschen im Welt-
plane zuweist. Uberall stellt sie Christus in den Vordergrund, ja in den Mittelpunkt
des Interesses. Er ist und bleibt das lebendige, allbeherrschende Zentrum, um das
Engel und Menschen sich scharen, die hochste und letzte Offenbarung, der Anfang
und das Ende von allem.

Von da her deuten wir nun also den letzten Sinn der Ursiinde der Stammeltern.
Auch hier beschrankt sich der Text des EB (51) auf die duflersten Linien der bibli-
schen und theologischen Sinngebung der Ursiinde (wenngleich mit dem aus Ludolf
entnommenen Zusatz vom ,damaszenischen Feld“ des Paradieses): Ungehorsam und
seine Folgen, Verlust der Gnade des Urstandes und ein Leben voll Miithsal und
Bufle. Wenn wir nun aber anch hier der ausdriicklichen Mahnung zu einer Durch-
denkung ,im einzelnen® folgen, die Ignatius gibt, so sind wir auch hier berechtigt,
nach einer christologischen Sinndeutung der Ursiinde des Menschen zu fragen. Denn
nur so, scheint uns, wird die innerste Bezichung aller Siinde anf den ,Vater der
Siinde“ (Joh 8,44; 1 Joh 3, 8) und auf das Kreuz als die Besiegung der ,Siinde der
Welt“ (Joh 1, 29) deutlicher. Wir ziehen hier ein Wort des hl. Thomas von Aquin
heran. Thomas spricht von der Heilsnotwendigkeit eines ausdriicklichen Glaubens
an die Menschwerdung Gottes: diese Notwendigkeit sei auch gegeben gewesen fiir
die Stammeltern vor dem Sindenfall — er setzt hier also doch (entgegen seiner

37 Mysterien des Christentums § 42 (S. 252).

38 De gloria filii hominis XIII; De Trinitate III, 20.

38 In III, dist. 20, art. 4. 40 In II1, dist. 7, q. 3.

41 De Incarnatione disp. 5. 22 Traité de Pamour 11, 4.
43 Mysterien des Christentums § 64. 4 TI8 S. 176ff.



Zur Christologie der Exerzitien 29

sonstigen Meinung) die Inkarnation als das im Gnadenplan Gottes Erstgegebene
voraus: ,Denn vor dem Sundenfall hatte der Mensch den ausdriicklichen Glauben
an die Menschwerdung Christi, insofern diese hingeordnet war auf die Vollendung
der Glorie, nicht aber insofern sie hingeordnet war auf die Befreiung von Siinde
durch Leiden und Auferstehung, da der Mensch nicht die kommende Siinde voraus-
sehen konnte.“ Zum Erweis deutet Thomas auf den geheimnisvollen Bezug zwischen
Gen 2, 24 und Eph 5, 32 hin, wie im Bild der ehelichen Vereinigung der Ureltern
sich das Mysterium von Christus und Kirche vordeutet, ein Geheimnis, ,von dem es
nicht zu glauben wire, dafl es der erste Mensch nicht gewuflt haben sollte“. Mithin
wire das tiefste Wesen der Ursiinde die vom Menschen her gesehen endgiiltige
Vernichtung des gnadenvollen Planes Gottes, aus der fleischlichen Gemeinschaft der
Ureltern einmal das verklarende Haupt aller Menschen als den erstgeborenen Adam
hervorgehen zu lassen. Ursiinde wire also ,Menschenmord von Anbeginn an,
sie lige in der gleichen christozentrischen Richtung wie die Engelsiinde — ist sie ja
doch eben durch den , Neid des Teufels* als den Tod gebirend entstanden (Sap 2, 24)
und steht durch die unbegreifliche Weisheit der auch durch die Ursiinde des Men-
schen nicht besiegten Heilsliebe Gottes in unmittelbarem Zusammenhang mit dem
einzigen relevanten , Todesfall“ der Weltgeschichte, mit dem Tod Gottes am Kreuz,
erlitten im Fleische des Adamsgeschlechtes zur Besiegung der teuflischen Todes-
herrschaft. Qui mortem nostram moriendo destruxit.

Im Licht dieser Zusammenhinge aber wird das Mysterium der Bosheit der Ur-
siinde erst eigentlich faflbar als die ,Tod“sinde im hdchsten Sinn, und nur von hier
aus, meinen wir, 148t sich das unergriindliche Geheimnis der Erbsiinde einigermafien
verstindlich machen. ,Miihsal und Bufle” (51) als Folgen der Ursiinde erhalten so
ihren theologischen Ort und koénnen dann spiter erfafit werden als das Grundwort
des Konigsrufes (95) und als Grundgesetz des Lebens Jesu, das von der Geburt an in
»Mithsalen“ unentwegt auf das Kreuz hin gerichtet ist (116), weil nur noch auf die-
sem Wege die Riickkehr zur urspiinglich geplanten ,Herrlichkeit” des Vaters moglich
sein wird. So zeichnet sich schon hier in der christozentrischen Deutung der Ursiinde
der Stammeltern die das ganze EB durchziehende Polaritit von ,Miihsal und Herr-
lichkeit“ ab. Schon am Rande des verlorenen Paradieses erhebt sich das Kreuz des
vom satanischen Todesherrscher zwar Getdteten, aber eben in diesem Tod den Satan
Besiegenden: es ist das Mysterium von der versehrten Ferse, die der Schlange eben
im Versehrtwerden den Kopf zertritt. Dall wir mit dieser theologischen Deutung der
Ursiinde auf jeden Fall die Meinung vertreten, der Ignatius sicher anhing,
beweist uns das Wort aus der von Ignatius selbst geschriebenen Katechese: ,Nach-
dem Gott unser Herr den Himmel, die Erde und alle Dinge erschaffen hatte und als
der erste Mensch im Paradies war, wurde ihm geoffenbart, wie der Sohn Gottes
Mensch zu werden beschlossen hat. Und nadhdem Adam und Eva gesiindigt hatten,
erkannten sie, dal Gott beschlossen hat, Mensch zu werden, um ihre Siinde zu
losen . . . und dann teilten sie ihren Kindern dieses Wissen mit, wie der Sohn Gottes,
unser Schépfer und Herr, Mensch werden wollte“4. Auch Suarez ist dieser Ansicht:
»Das findet seine Bestitigung in der Offenbarung, die Adam zuteil geworden ist;

4 5. Th.2,11.,q.2,a. 7 c.
46 M11, 12, 668.



30 Hugo Rahner

denn man darf wohl annehmen, dafl ihm der Grund der Menschwerdung geoffen-
bart wurde ... dafl nimlich das Wort Mensch werden wiirde, um seine Giite den
Menschen auf unaussprechliche Weise mitzuteilen und die menschliche Natur iiber
alle Wiirde der Engel zu erheben®47. '

Hier nun schlieft Ignatius die Erwigung iiber die Todsiinde .irgendeines Men-
schen“ an (52), in der er auch die undurchdringlich dunkle Méglichkeit offen 14fit,
dafl ,viele Menschen ohne Zahl wegen ciner Todsiinde verdammt werden“. Schon
das scheint theologisch und menschlich gleichsam unertréglich zu sein, wenn nicht das
innerste Wesen einer Todsiinde erkannt wird im Licht des Herrenwortes: ,Ihr aber
habt den Teufel zum Vater* (Joh 8, 44). Darum geht der Blick des hier Betenden
ganz in die Dimension des Intensiven: der Ubende soll , die Schwere und Bosheit der
Siinde gegen seinen Schépfer und Herrn® bedenken und zu erfassen suchen, wie sie
eine Siinde gegen , die unendliche Giite* sei. Wir haben hier also den nur im inner-
lichen Gebet faflbaren Versuch zu wagen, iiber alle blolen Worte hinaus, ohne jede
blofl ecingebildete Uberheizung der augenblicklichen Affekte, das unheimliche
Wesen einer einzigen Todsiinde zu ertasten. Die ,unendliche Giite“ aber ist theolo-
gisch nur ergreifbar in der Riickbesinnung auf das in der Siinde der Engel und der
Stammeltern erschaute Mysterium des Menschgewordenen, in dem wahrhaft téd-
lichen Erschrecken iiber das durch jede Todsiinde sich konstituierende Eingegliedert-
sein in die grauenhafte Geschichte des satanischen Abfalls vom fleischgewordenen
Wort des Vaters, dessen Gegenspieler der ,Vater der Liige* (Joh 8,44 u. 45) ist.
So erhebt sich vor dem Auge des Betenden auf einmal die siile Vision von der den-
noch unbesicgten Giite Gottes, die wir nur im Kreuz als dem Mittelpunkt aller
Siindengeschichte erfassen konnen. Das will sagen (und ewiglich wird der Mensch
vor diesem Mysterium in die Knie seines Herzens brechen miissen): der Kreuztod
Gottes ist auch die Folge meiner cigenen Siinde (vgl. Hebr 6,6) und dennoch zugleidh,
wie in einem einzigen gottlichen Atemzug, die Besiegung meiner Siinde, in dem
Ausmaf, als ich mich reumiitig dieser ,un-endlichen Giite® hingebe.

Jetzt — und eigentlich erst jetzt theologisch und geistlich unterbaut — verstehen
wir, warum Ignatius den Ubenden vor Christus den Gekreuzigten hinstellt (58) und
ihn fragen 1ift: ,Wie bist du als Schopfer dazu gekommen, Mensch zu werden und
vom ewigen Leben zum zeitlichen Tod herniederzusteigen und so fiir meine Siinden
zu sterben?“ Dic gebetete Intensitit dieser erschiitternden Frage ist in ihrer Echtheit
abhiingig (wenn wir von der friiher genannten silen und erschreckenden Erleuch-
tung durch die Gnade abschen) von der vorgingigen Vertiefung durch eine echte
Kreuztheologie. Es muff dem Ubenden ergehen wie Ignatius in Manresa nach der
alles mit ihrem leuchtend scharfen Licht durchstrahlenden Vision am Cardonér: hier
heifit es nur noch niederknien vor einem Kreuz und Gott Dank sagen — um vom
Kreuz aus den Kampf der Geister zu erkennen und das Vaterunser des Siinders (54)
zu beenden mit der alle Geschichte der Siinde abschlieflenden Bitte: Erlose uns von
demjenigen, der der Bose ist. Erst dann bricht die den ganzen weiteren Exerzitien-
vorgang beinhaltende Frage reif und echt gewachsen aus dem erleuchteten Herzen
auf: ,Was soll ich nun fiir Christus tun?“ Denn Christus allein ist der Mittelpunkt
der gesamten Geschichte der Siinde, von den Engeln angefangen bis in die Mitte

47 Disp. V, sectio 4, 18: Opera XVII, p. 245.



Zur Christologie der Exerzitien 31

meines Herzens: ,Christus gegenwirtig und am Kreuze hangend.“ Gott ,so zuge-
richtet®.

Nun folgt die zweite Ubung (55—61), die man gewohnlich die Betrachtung von
den eigenen Siinden nennt und die wir mit ,Psychologie der Siinde“ bezeichnet
haben. Es geht hierbei zunéchst um eine im abwéigenden Riickblick aufs ganze Leben
vertiefte Gewissenserforschung: aber doch immer schon mit der hinter allem Nach-
denken stehenden Frage: in welchem Ausmaf ist dieses Mysterium der Siinde in
meinem eigenen Leben Wirklichkeit geworden? Wir sehen darum hier ab von den
vordergrindig psychologischen Fragen und befassen uns nur mit dem, was wir die
heimliche Christologie auch dieser scheinbar vorrechnenden und zergliedernden
Ubung nennen mochten, Es kommt nadmlich in dieser Betrachtung ein geradezu
kosmisches Gefiihl der Siindigkeit zum Ausdruck, und wir meinen, dafl der Betende
diesen fiir den ersten Blick schier unnachvollziehbaren Aufschrei des sindigen
Geschopfes, das doch eben noch so fast sezierend sein eigenes Siindenleben durch-
forscht hat, echt nur nachbilden kann, wenn er ganz erfiillt ist von der Christozentrik
der Siindentheologie. Und dies gerade darum, weil rein textlich in den nun zu
besprechenden Stiicken des EB ein Wort von Christus gar nicht aufscheint: seine am
Kreuz hingende Gegenwartigkeit steht noch zu erschiitternd vor der Seele des Beten-
den, als daf von ihm gesprochen werden miifite. Nun fiigt sich der Betrachtende (58),
alle Dimensionen des Kosmos der Natur und Gnade ausmessend, mit seiner Siinde
in diese Welt ein, ,indem er sich immer kleiner zu machen sucht“: er, das Nichts, die
sciternde Wunde®, das quellende Gift innerhalb der so keuschen und heilen Schép-
fung der Gnade. Von unten nach oben geht dieses Ausmessen: alle Menschen, also
noch einmal die ungeheure Geschichte der Entfaltung des Geschlechts aus Adam;
und doch sind sie ein Nichts im Vergleich mit der dariiber sich aufsprengenden
Hierarchie von ,allen Engeln und Heiligen des Paradieses”, also noch einmal der
mystische Leib all der Geschopfe, die in der Kraft des gottlichen Menschentodes das
einst verlorene Paradies wieder besitzen in unverlierbarer Herrlichkeit; und doch
sind auch diese wahrhaft Nichts ,im Vergleich mit Gott®. Nichts. Und der betende
Siinder ist auf einmal mitten in einer unertriglichen Einsamkeit seinem Schopfer
und Herrn gegeniiber: ,Was kann ich allein dann noch sein?“ Hier klaffen die
Abgriinde zwischen Gott allein und dem Ich allein. Und es gibt keine andere Briicke,
an deren schwingender Weite wir iiberhaupt erst die verzweifelte Uniiberbriickbar-
keit zwischen Gott und Siinde ermessen kdénnen, um zugleich darin schon fast mit
einem siiflen Staunen zu ahnen, daff der Abgrund doch bereits iiberbriickt ist: durch
das blutige Kreuz, an dem mein Schopfer und Herr gestorben ist, um aus mir, diesem
giftquellenden Verworfenen einen Heilen, einen Gesunden, einen wieder in das
blihende Dasein des Alls neu und lebendig Eingefiigten zu machen. .

Hierin also schon ergreift man das Mysterium des Gekreuzigten, das sich hinter
Welt und Himmelsparadies auftut. Aber noch wagt es der betende Siinder, einen
Schritt weiter in die lichte Finsternis dieses Mysteriums zu tun (59): er beschreitet
in zitternder Ehrfurcht die Dimensionen des Unermeflichen Gottes: ,Ich betrachte,
wer Gott ist, gegen den ich gesiindigt habe, seine Weisheit vergleichend mit meiner
Unwissenheit, seine Allmacht mit meiner Schwiche, seine Gerechtigkeit mit meiner
Ungerechtigkeit, seine Giite mit meiner Bosheit“. Das ist nicht wieder nur (wie schon



32 Hugo Rahner

im Fundament nicht) eine sozusagen nur der Theodizee entlehnte Spekulation, in
der wir immer nur innerhalb der kinstlich weggedachten Grenzen unseres entlehn-
ten Seins herumtasten, sondern gerade hier (eben weil es nicht gesagt wird) missen
wir in die leeren Gefdfle unseres betenden Denkens von Gott die bitteren und siifien
Quellwasser des einen, einzigen Gedankens gieflen: und dieser Gott hingt am Kreuz,
gegenwirtig vor mir, unsiglich zugerichtet von seinem eigenen Geschopf. Die
Dimensionen der gottlichen Gerechtigkeit und Giite konnen nur am Gekreuzigten
ausgemessen werden.

Jetzt erst sind wir zubereitet, ein (wenn auch vom kleinen Maf unseres eigenen
Herzens umgrenztes) Verstandnis aufzubringen fir den maBlosesten Text des gan-
zen EB (60), die ,Exclamatio admirativa®, den ,staunenden Aufschrei® der siindi-
gen Seele. Hier wird der sonst so wortkarge Ignatius auf einmal geradezu dichterisch,
wenn man das iberhaupt so nennen darf. Sagen wir genauer: dieser aus seinen
innersten Tiefen aufbrechende Schrei der ,sich steigernden Gemiitserregung® ist
eine einzige Schau seiner Mystik, in der er nun alles Geschaffene (und das sind ihm
immer die ,Dinge auf dem Antlitz der ganzen Welt“, von denen er so karg und
erfillt spricht: 23; 102; 106; 108; 236) zusammenschaut auf dem dunklen Hinter-
grund der unbegreiflichen Tatsache, dal Geschopfe sich gegen den Schépfer und
Herrn siindigend erhoben haben. Aber diese Schau wird zugleich zu einer unerhor-
ten Commedia Divina: die zwei Lager teilen sich (schon zeichnen sich wieder die
Zwei Banner ab, als deren Trager wir Christus und Satan erkannten und erkennen
werden), der ganze Kosmos gerit in Bewegung, steht auf einmal in Kriegszustand,
alles ist Geisterscheidung auf Christus hin. Engel und Heilige, Himmel, Sonne,
Mond, Sterne und Elemente, Friichte, Vogel, Fische und alle Tiere, das ganze Erden-
rund: alles steht auf der Seite Gottes — und der Siinder auf der anderen Seite,
gewirtig der ,neuen Héllen“, die sich auftun miifiten — wenn da nicht eine geheim-
nisvolle, ungeheure Gewalt diesem erziirnten Kosmos von Engeln und Elementen in
den Arm gefallen wire. Sie wird nicht mehr mit Worten genannt. Es wird nur
gesagt, dafl zum bestiirzten Staunen des Siinders das bereits geziickte ,Schwert der
gottlichen Gerechtigkeit“ den Héanden der riachenden Engel entféllt und aus ihnen
die himmlischen Geistgewalten macht, ,die mich ertragen und behiiten und fiir mich
beten®; dafl die Hierarchie der Heiligen, also der im Kreuztod endgiiltig Gerette-
ten, fiir mich Fiirsprache einlegt und fiir mich betet; dafl die Erde nun eben nicht sich
zu neuen Hollen aufspaltet und mich nichf ,verschlingt“. Was ist da geschehen? Die
Antwort kann man nicht mehr mit geschriebenen Worten ausdricken. Es wird nur
eben noch keusch und verhalten gesprochen von ,Zwiegesprach der Barmherzig-
keit“ (61) und von stammelndem Danksagen des noch einmal Geretteten, ,dem bis
zur heutigen Stunde das Leben geschenkt worden ist®.

Aber wir wissen es schon: diese dem richenden Kosmos in die Arme fallende
Gewalt ist die Liebe Gottes, die in Christus dem Gekreuzigten allein faflbar gewor-
den ist. Sie machte aus den Rache-Engeln, den in der ersten Ursiinde dem Gott-
menschen treu gebliebenen Geistern, die Schutz-Engel der im Kreuz erldsten Men-
schen. Das Kreuz macht aus den Heiligen, fiir die das Ja zu Christus endgiltig zum
Guten ausgeschlagen ist, und die darum an sich jene laut rufenden Anklager gegen
alle Siinder sein miifiten (,Wie lange noch, Herr, richst du nicht unser Blut an den



Zur Christologie der Exerzitien 33

Erdenbewohnern?“ Apk 6,10), die ,fiir eine kurze Zeit Geduldigen, die da
betend warten, bis ihrer Briider Zahl vollstindig ist“ (Apk 6, 11). Und was haben
Sonne, Mond, Sterne, Elemente, Friichte und Vogel mit meiner Siinde zu tun? Ist
das nur iiberspannte religiése Rhetorik? Auch das erfassen wir nur im Kreuz, die-
sem ‘den ganzen Kosmos konsekrierenden Zeichen, weil auch die Sterne und die
Atome ,bis zur Stunde seufzen und in Wehen liegen und auf die Offenbarung der
Kinder Gottes harren® (Rom 8, 18—22), und dies um der Siinde willen und um des
Kreuzes willen. Nicht ,Neue Héllen“ sollen sich aus dem Kosmos bilden, sondern
»Neuer Himmel und neue Erde“ (2 Petr 3, 13; Apk 21, 1), aber nur, weil einmal
Gott auf dieser unverklarten Erde gestorben ist. Alle Geschopfe sind ,im Blute
Christi gebadet“8. So ist denn in diesem Gesamtkosmos des Geschaffenen durch das
Mysterium des Kreuzes alles sozusagen wie ,gebremst®: das Schwert der Engel
bleibt geziickt, aber es saust nicht nieder; die Hinde der Heiligen sind noch gefaltet;
die Erde darf sich noch nicht spalten. Denn noch, vorerst noch, ist die Zeit der Barm-
herzigkeit, ,bis zu dieser Stunde”, in der der Siinder betend vor dem Kreuz steht
und Dank sagen kann. Freilich so, daf einmal der alle Gezeiten abschlieRende
Augenblick kommt (und der Ubende nimmt ihn jetzt schon gleichsam voraus), wo
die Scheidung und Entscheidung gefllt wird, wo das gebremste Schwert der Gerech-
tigkeit niedersaust, wo die Heiligen zum Gericht aufstehen, wo die ,Elemente in
der Gluthitze zerschmelzen® (2 Petr 3, 12). Das wird sein, ,wenn das Zeichen des
Menschensohnes am Himmel erscheint® (Mt 24, 30) zum Erweis dafiir, daf in diesem
Zeichen vom Urbeginn an das Gericht in die Welt gekommen ist.

So wird denn allein im dunklen Licht des Kreuzes der ,staunende Aufschrei® zum
stammelnden Dankgebet. ,Nicderbrechen zur sprachlosen Anbetung des eigentlichst
Unbegreiflichen Gottes: der in Torheit und Argernis (1 Kor 1, 23—25) seiner Barm-
herzigkeit so mafilos ,Herz zum Elend‘ (miseri-cordia) hat, dafl Er seine ,Seele hin-
gibt’ (1 Joh 3, 6), selbst ,Elend der Leere* zu sein (Phil 2, 7)“4%. Und so endet diese
Betrachtung von der eigenen Siinde dort, wo die Geschichte der Siinde geendet hat:
bei der Unbegreiflichkeit des Kreuzes, die man nur in einem betenden Zwiegesprach
mit Gott ein wenig begreifen kann.

Diese Betrachtung der eigenen Sinden wird nun im EB noch erweitert in der
Dritten Ubung (62 u. 63), die sich zunidchst gemifl dem in der Zweiten Ubung
erlebten Trost- oder Trostlosigkeitsgefiihl einer weiteren Vertiefung des Betrach-
teten hingibt30. Diese Vertiefung hat (63) eine dreifache Richtung: sie geht auf das
Erflehen der Gnade einer ,tiefinnerlichen Erkenntnis meiner Siinden®; sie schreitet
weiter zur Ertastung der all meinem Siindigen wurzelhaft zugrundeliegenden ,Un-
ordnung meiner Handlungen®; beides aber wird endlich umgriffen mit dem jeweils
hinzugefiigten und am Ende noch einmal ausdriicklich gesagten Wort ,Abscheu®:
L,Dafd ich die Welt erkenne, damit ich das Weltliche und Eitle mit Abscheu von mir
entferne”. Wir erfassen schon in dieser Sinngebung einer vertieften, in den leben-
digen Wallungen des getrosteten oder des traurigen Herzens erfaflbaren Realisie-
rung des Siindigen den hier angegebenen Fortschritt: es taucht jetzt (und von nun

48 MI I, 12, 252. -

“® E.Przywara, Deus semper maior 1, S. 224.

% Uber die Beziehung von Tréstung und Vertiefung durch Wiederholung des Betrach-
teten vgl. MI 11, 2, 504.



34 Hugo Rahner

ab bis zum Hohepunkt der Zweiten Woche unvergeflbar) das Korrelat des anti-
christlichen Satan auf, die , Welt“ im johanneischen und paulinischen Sinn der Gott-
widrigkeit, als Sichtbarwerden des ,Firsten dieser Welt“ (Joh 12, 31; 14, 30; Eph
6, 12; 2 Kor 4, 4). Diese ,Welt” ist ungeordnet und eitel, auch darin hindeutend auf
die angemafite Herrschaft Satans aus ,Feuer und Rauch“ (140), die der demiti-
gen Geordnetheit des Kénigs Christus sich entgegensetzt als dem ,Bescheidenen,
Schonen und Liebenswiirdigen“ (144). Mit anderen Worten: hier sind wir schon
mitten im gleichsam oszillierenden Kraftfeld zwischen den beiden Gewalten der
Siinden- und Heilsgeschichte, zwischen Christus und Belial, also schon sozusagen
mitten in der Zweiten Woche — und doch erst auch wieder am Anfang, da es hier
wesentlich um das geht, was schon auf der ersten Seite des EB als duBerste Umzeich-
nung des Exerzitienzieles angegeben wurde: ,Alle ungeordnete Neigung von sich
zu entfernen und so den géttlichen Willen zu suchen und zu finden in der Regelung
des cigenen Lebens* (1). Die Zweite Woche mifit den Pendelschlag dieser Krifte
mit einem feineren Maf, indem es dort nur noch geht um die zwischen Christus und
Satan zu fillende Entscheidung auf das ,Mechr®, also auf das Vollkommenere hin.
In der Ersten Woche geht es noch um die letzten Erkenntnisse in bezug auf das vor
dem Siindeneinbruch zu rettende Heil der Seele, dies aber schon in einer Feinheit
der erbeteten Beobachtung, die sozusagen nur noch Witterung, Instinkt fiir das
Widergéttliche, von innen her ertastete und also ,intim“ gewordene Erfassung des
wurzelhaft Siindigen in mir und in der Welt ist.

Hier nun ist es erneut greifbar, wie sehr Ignatius cine solche Intimitét der Siin-
denkenntnis nur noch dem Zwiegesprich des Betens zuschreibt. Hier ist kein Diskurs
mehr méglich, und der Ubende mufl die Fiille seines Betenkdnnens schopfen aus
dem, was sich ihm in den vorhergegangenen Erwigungen dargeboten hat. Das
bedeutet aber, wenn wir bisher auf dem rechten Weg der Deutung und Entfaltung
waren: gerade jetzt muff sich mit einer ganz neuen Wucht das einstellen, was wir
bisher die Christozentrik der Siindenbetrachtung genannt haben. Und so ist es denn
auch: das Beten um die sublime Gnade dieser Witterung fiir Siinde und Welt formt
sich hier zum Zwiegesprich mit den ,Heiligsten Mittlern®, genau so wie spéter auf
dem (dieser Betrachtung innerlichst zugeordneten) Hohepunkt der Zweiten Woche,
der Betrachtung von den Zwei Bannern (147). Wenn wir friher (58) die Struktur
des Gnadenkosmos in seiner vertikalen Linie des Aufstiegs Erde — Paradies —
Gott geschaut haben, so wiederholt sich nun diese Linie, aber jetzt ins heilsgeschicht-
lich-Personale hinein: Maria — Christus — Vater. Und ebenso wiederholt sich wie
bei dem gekreuzigten Herrn und Schépfer auch fir die Gestalt der heiligen Jung-
frau dic scheinbare Unvermitteltheit des Auftretens: aber wenn wir das Fundament
und den Ursprung der Siinde der Engel und Menschen richtig gedeutet haben, so
verstehen wir besser, warum Ignatius gerade hier, im Bereich der ,tiefinnerlichen®
Siindenerkenntnis und der dazu notwendigen Unterscheidung der Geister, zum
erstenmal von Maria spricht.

Entfalten wir dies noch genauer — denn wir befinden uns hier im Innersten der
Ersten Woche und berithren den feinsten Nerv des Exerzitienvorgangs einer die
Christusnachfolge vorbereitenden Kehr von der Sinde, dort ndmlich, wohin die
zwei ersten Regeln zur Unterscheidung der Geister gehoren (314 u. 315). Es geht
um die tiefinnerliche Erkenntnis und das Fithlen der ,Unordnung®, die in der Siinde



Zur Christologie der Exerzitien 35

liegt. Das ist aber nicht nur irgendein Gefiihl fiir seelische Sauberkeit, fiir das Sein-
sollen, oder gar fiir brave Biirgerlichkeit des ethischen Anstands. ,Ordnung des
Lebens“ meint im EB (1) immer das Gegenteil zu der ,ungeordneten Neigung® (16;
169; 172; 179), deren Regelung und Wandlung ein das tiefste Innere ergreifendes
Werk der Géttlichen Majestit ist (16). Das kann aber immer nur die Einordnung
in den durch die Siinde gestorten Urplan des heilsliebenden Vaters sein: Ordnung
also auf Christus hin, Riickordnung auf die Urgnade hin, Vernichten der Unord-
nung, die der Diabolos, der Verwirrer, in die Welt gebracht hat. Ordnung und
Unordnung sind mithin nur zwei andere Bezeichnungen fiir den Gegensatz Chri-
stus — Satan. Daraus wird aber einsichtig, warum sich die Bitte um eine gnaden-
geschenkte Erkenntnis dieser wurzelhaften Unordnung zuerst an die Jungfrau
Maria wendet. ,Maria ist die in Ansehung der Verdienste Christi Jesu, des Erlo-
sers des Menschengeschlechtes, vor aller Makel der Erbsiinde Vorauf-Bewahrte und
Treie. So steht sie dem ,von Anfang her’ der Siinde in der Schépfung (1 Joh 3, 8)
gegeniiber“s1. In ihr ist die gottliche Ordnung nie zur Unordnung geworden, darum
ist sie die schlangentétende Frau, die zugleich vorbildender Inbegriff und firbit-
tende Helferin ist fiir die Wiederherstellung der um ihren Sohn Christus sich for-
menden Ordnung der Welt. So wendet sich der Ubende bittend an Maria, daf} sie
»mir von ihrem Sobhn und Herrn Gnade erlange” fiir diese innere Witterung der
christusgeformten Ordnung und der auch in ihren feinsten Formen noch teuflischen
Unordnung. Also die Bitte an die Frau, in deren Freiheit von jeder Stnde bereits
der Kreuzsieg ihres Sohnes vorauswirkt, um die Gnade des innerlichen Gefihls fiir
die ,Frontlinie’, die durch die ganze Welfgeschichte und so auch durch die intimste
Mitte meines eigenen Herzens geht. Das ist dann zugleich die ,Kenntnis der Welt*“,
deren siindige ,Eitelkeit® (im kosmischen und zugleich sittlichen Sinne des Paulus
(Rom 8, 20; 1 Kor 3, 20; Eph 4, 17) im Gegensatz steht zur demiitig keuschen Reali-
tit des Gottmenschen und seines Kreuzes. Es mag dem Ubenden hierbei ergehen
wie Ignatius selbst, als ihm in den noch ungefiigten ersten Bewegungen der Geister-
scheidung in Loyola nachtens das Bild Unserer Lieben Frau erschien mit dem heili-
gen Jesuskind: ,Bei diesem Anblick empfing er ungemein grofien Trost und er blieb
mit solchem Ekel erfiillt vor seinem ganzen vergangenen Leben und im besonderen
vor den fleischlichen Dingen, dafl ihm schien, als ob alle Bilder, die bisher seiner
Seele eingepragt waren, aus ihr gewichen seien“s2,

Von da aus soll sich der Betende an den gottlichen Sohn wenden, ,damit er mir
das Gleiche vom Vater erwirke“. Christus ist hier, obwohl géttlicher Sohn, doch
zugleich Erwirkender beim Vater, also ,der eine Mittler zwischen Gott und den
Menschen, der Mensch Christus Jesus® (1 Tim 2, 5). Das ist er aber in seinem Blut.
Wir wenden uns also wiederum an den Gekreuzigten, um an ihm und durch ihn
Unordnung und Welt in ihren tiefsten antichristlichen Wurzeln zu erkennen: an
dem ,s0 Zugerichteten“ (53) erkennen wir, was der Diabolos aus den Fugen gebracht
hat und was mithin Siinde ist. Am Gekreuzigten allein ist zu erfithlen, worin und
auf welchen Wegen sich die géttliche Ordnung wieder herstellen kann: ,Deformitas
Christi de format®, ,die Mifigestaltetheit Christi gibt dir Gestalt“, sagt Augustinusss.

8 Przywara 1,S.227. 5 Bericht des Pilgers ¢. 10 (FN I, 874; SchneiderS. 47).
53 Sermo 27,6, 6 (PL 88,181 B). Vgl. Przywaral,S. 281. — Es ist wie ein Kommentar
zu dem Wort des EB (53 vom Herrn, der so zugerichtet ans Kreuz genagelt ist), wenn Augu-



36 Hugo Rahner

Und hier 148t Ignatius zum ersten Mal im EB wieder zuriickfinden zu dem from-
men Gebet des Beginns: ,Seele Christi heilige mich!“ Dieses Gebet missen wir nun
erfiillt von der ganzen bisher entfalteten Christologie der Ersten Woche neun beten,
gipfelnd in der die Erste Woche abschlieBenden Bitte: ,Vor dem bésen Feind
beschiitze mich®, endend mit dem Wort, das die Tore der Zweiten Woche aufreifit:
,Heifle zu Dir kommen mich*. So erfiillt sich in diesem Beten zu Christus um die
Gnade der Witterung fiir die Geister jene Ahnung, die zu Beginn des EB (15) ange-
deutet wird: ,Der Schépfer und Herr wird die ihm sich hingebende Seele in seine
Liebe und seinen Lobpreis hinein umarmen und sie auf jenem Wege geleiten, auf
dem sie ihm fiirderhin besser dienen kann.®

Nun bleibt dem Ubenden nur noch eines zu tun iibrig: demitig sich an den Vater
unseres Herrn Jesns Christus zu wenden, ,auf dafl Er selbst, der Ewige Herr, mir
dies gewihre“. Hier héren alle Worte auf. Es heifit nur noch: ,Und dann ein
Vaterunser.“ Aber auch dieses Gebet aller Gebete kann jetzt, wenn wir so sagen
diirfen, christologisch erfiillter gebetet werden. Gegen die Unordnung heifit es nun:
Dein Wille geschehe. Gegen die Welt heifit es nun: Dein Reich komme. Gegen den
christustétenden Satan heifit es nun: Erlose uns vor dem Boésen. Uber dem armen
Siinder, der vor dem Kreuz kniet, 6ffnet sich die Gnade der unséglichen Majestit des
Ewigen Vaters.

Indessen entldft Ignatius die iibende Seele nicht iibereilt und ungepriift in die
getrostete Nenheit, die sich jenseits des Weltlichen und Eitlen auftut. Zu wichtig
und zu schwer verwirklichbar ist die erbetete Siindenerkenntnis, die in die Tiefen
der eigenen Seele lotet bis hinunter zum Felsgrund, der da ist Christus Jesus
(1Kor 3, 11), ohne dessen Kreuz wir das Wesen der Siinde niemals erkennen. Darum
fordert er (64) besinnend verweilende Wiederholung, und dies von nun ab immer in
der Form der Zwiegesprache — nebenbei, wie unendlich weit sind wir in dieser
betenden Meditation von allem Intellektualismus einer psychologisierenden Selbst-
erkenntnis! Gerade dieser unser Versuch, die Christologie der Ersten Woche genauer
anfzudedken, fithrt uns wie nichts sonst in die innerste Mitte jener im besten Sinne
existentiellen ,Erbetung® der geistlichen Einsichten, von der einmal Bischof Sailer
gesagt hat, sie allein gebe ,jene Festigkeit des Gemiites, die sich durch kein Denken
erdenken, durch keinen Titigkeitssturm erstirmen und durch keine kiinstliche
Apathie erkiinsteln 1a8t¢. Nur im Zwiegesprich mit Christus, an der Hand seiner
Mutter, im Hintreten vor die Majestit des Ewigen Vaters, konnen wir in den E. zu
jenen in der Abkehr von jeglicher Siinde gefestigten Menschen werden, die von den
Mysterien der Zweiten Woche vorausgesetzt sind bis hinauf in die fast erschrek-
kend klingende Selbstverstindlichkeit der ersten und zweiten Weise von Demut (165
u. 166), die es ,nicht einmal mehr einer Erwagung wert findet, eine Siinde zu bege-
hen®, und ohne die der Aufschwung in die sublimen Hohen der dritten Weise von
Demut in der ersehnten Angleichung an den gekrenzigten Christus immer nur wie
cine gekiinstelte Phrase klange.

Um diese in Christo zu begriindende Festigkeit des vor jeglicher Siinde ,schau-

stinus fortfihrt: Pendebat ergo in cruce deformis, sed deformitas illius pulchritudo nostra
erat. In hac ergo vita deformem Christum teneamus. Quid est deformem Christum? ,Absit
gloriari nisi in cruce Domini‘ (Gal 6, 14). Haec est via: credere in Crucifixum. De ista defor-
mitate Christi non erubescamus.



Zur Christologie der Exerzitien 87

dernd sich abwendenden Gemiits“ (63) zu erlangen, fiigt das EB endlich als Abschlufl
die zum ersten Mal vorgelegte ,Anwendung der Sinne‘ ein tiber das , Mysterium der
Holle“ (65—71). Wir nannten sie die Betrachtung von der ,Eschatologie der Siinde “54,

Es soll hier nur wieder die Rede sein von der Christozentrik dieses Blickes in das
auflerste Mysterium der géttlichen Offenbarung. Hélle kann man nur glaubend ver-
stechen vom Kreuz der sich in die Hoélle der Gottverlassenheit ausblutenden Liebe
Gottes her. Holle ist die liebesnotwendige Auswirkung der zornigen Giite dessen,
der sich sein Menschenherz hat durchbohren lassen. An dem groflen ,Durchbohrten”
(Apok 1, 7; Joh 19, 87; Zach 12, 10) scheiden sich die wehklagenden Geschlechter der
Erde. Das Kreuz ist das Gericht (Joh 12, 31). Genauer: das Kreuzgericht, das am
Jungsten Tag gesprochen wird (Joh 12, 48), entscheidet gemafl dem Glauben an das
Wort des Menschgewordenen und nimmt so schon in der Glaubensentscheidung den
Gerichtstag voraus in die heimliche Mitte des Herzens hinein: ,Wer nicht glaubt,
der ist schon gerichtet” (Joh 3, 18). So scheiden sich die Geister an dem als Mensch
in die Welt gekommenen Wort. ,Jeder Geist der bekennt: Jesus Christus ist im
Fleische gekommen, ist aus Gott. Und jeder Geist, der Jesus nicht bekennt, ist nicht
aus Gott. Das ist der Geist des Antichrist, und er ist schon in dieser Welt“ (1 Joh
4,2,38). Darum ,ist die letzte Stunde schon da“ (1 Joh 2, 18). Himmel und Hélle
scheiden sich am Glauben an den ,,Gekommenen®.

Indem nun der Ubende in der Kraft seines schon in allen Tiefen sich wandelnden
Gemiites mit den ,geiibten Sinnen zur Unterscheidung von Gut und Bose“ (Hebr
5,14) alle Dimensionen der Holle durchwandert, ,ibre Linge, Breite und Tiefe®
(65), erhebt er sich am Ende (71) zum letzten Mal zu einem Zwiegesprach mit Chri-
stus dem Herrn, im Anblick aller Geister, die in der Holle sind. Und in diesem
betenden Sprechen mit dem am Rande der Holle stehenden Christus vollzieht er
eine ,Scheidung der Geister': er schaut, wie sich dieses ewige Geschick der Gott-
ferne der in Christus vergeblich Erlosten geschieden hat am verleugneten Glauben
an die Ankunft des Gottmenschen. Von hier aus kénnen wir noch einmal zuriick-
blicken auf die Betrachtung von der ,Geschichte der Siinde“: wir waren also berech-
tigt, das innerste Wesen der Engelsiinde und der Ursiinde der Stammeltern als das
Nein zum gekommenen (in seinem Kommen vorausgesehenen) Menschensohn zu
bezeichnen — bei dem von Christus abgefallenen Satan und seinen Engeln ewig
fixiertes Nein, bei den Ureltern das in die verzeihende Barmherzigkeit der felix
culpa hineingenommene und im Kreuz aufgehobene Nein. Die , Ankunft® des Gott-
menschen, dieser ,Advent” (im EB stets ,advenimiento“ genannt) des irdischen Lebens
Jesu ist das Maf} der Geisterscheidung: vor, in und nach seiner Ankunft wird das Ja

8¢ Zur Theologie von der Holle im EB vgl. aufler 65—71 noch 48, 50, 51, 52, 60, 102, 106,
108 (Zusammenhang mit der Inkarnation), 142, 274. In 52 ist theologisch von Bedeutung,
daf in der Vulgata lgnatius zu dem Gedanken, es kénne jemand wegen einer einzigen Tod-
siinde in die Holle kommen, beifiigt: forte (MI 11, 1, 288). Zur Christologie der Holle vgl.
E. Przywara, Deus semper maior 1, 236-244. — J. Ratzinger in LThK® V, 1960,
448f. — H. K1 n g, Rechtfertigung, Einsiedeln 1957, S. 149: ,Der Verdammte, der sich end-
giiltig von Christus losgesagt hat, der durch willentliches Wegsein von Christus sein Trotz-
dem-Existieren durch Christus und sein seinhaftes Hinsein auf Christus niederhilt in sinn-
loser Zerrissenheit, der aber trotzdem vor Jesus Christus seine Knie beugen und ihn verherr-
lichen muf, ist anders in Christus als der Selige, der in Christus und durch ihn im Heiligen
Geist und im Vater die unendliche Erfiillung scines Seins gefunden hat und der Gott dienen
und Dank sagen darf in Ewigkeit.“



38 Heribert Fischer

und das Nein der Erlosten gesprochen — und wieder tun sich hier alle Tore der
Zweiten Woche auf, weil sich das ewige Geschick aller geschaffenen Geister entschei-
det auf dem Feld ,der Synagogen, Stidte und Flecken, die Christus der Herr pre-
digend durchzog® (91). Wenn darum der Ubende am Ende der Ersten Woche vor
Christus niederfallt und ihm ,Dank sagt, da8} er mich nicht durch Beendigung meines
Lebens unter eine dieser Klassen hat fallen lassen (71), und daf er mir ,bis auf
diese Stunde immer eine so grofe Milde und Barmherzigkeit erwiesen hat“, dann
versammelt er sozusagen, in einer grofartigen existentiellen Verdichtung, alle die
unendlichen Riaume des Vergangenen und des méglichen Zukiinftigen in den engen
Raum eines nun vor der Entscheidung stehenden Herzens, in ,diese Stunde, in das
heilstrachtige ,Heute“, in dem man seine Stimme hort und in dem man sein Herz
nicht verhirten darf (Ps 94, 8; Hebr 4, 7) sondern ,behend und voll Eifer“ (91), den
Ruf des Konigs vernehmen muf}. Denn in Christus gibt es noch einmal ein ,Heute®
(Hebr 4, 7), und der Betende vernimmt die gottliche Mahnung, mit der alle Siinden-
betrachtung am Rand der eigenen Hollenmoglichkeit abschlieft: ,So seht denn zu,
Briider, dafl keiner von euch ein béses und unglaunbiges Herz habe und keiner vom
lebendigen Gott mehr abfalle. Mahnt euch Tag fiir Tag, solange es noch ,Heute
heifit, damit niemand von euch durch die triigerische Siinde verhirtet werde. Denn
wir sind ja jetzt Mitgenossen Christi“ (Hebr 3, 12—14).

Damit haben wir wenigstens die auflersten Umrisse einer Christologie der Ersten
Woche vorgezeichnet. Nun erst, und umgekehrt jetzt schon, wissen wir und haben es
betend erfahren, was gemeint war, als wir in der scheinbaren Kiihle des Funda-
ments schiichtern und entschlossen uns ,sehnten das zu wihlen, was uns mehr fordert
zu dem Ziel, fiir das wir geschaffen sind“ (23). Dieses ,Mehr® wird das konigliche
Wort vom Kreuz sein. Ihm entspricht die vor dem Kreuz des Herrn dem betenden
Herzen sich entringende Frage: Quid agam pro Christo? Was will ich fiir Christus
tun? (Forts. folgt)

Zur geistlichen Lehre Meister Eckharts

Von Heribert Fischer SJ, Kéln

Meister Eckhart ist mit vollem Recht zu den Meistern des geistlichen Lebens zu
zihlen. Das ergibt sich aus allen seinen Werken, das wird bestitigt durch die Ge-
schichte seines Lebens und seiner Tatigkeit, das beweist auch das Nachwirken und
oft anonyme Nachleben seiner Ideen. Grundsitze und Anweisungen zum geistlichen
Leben finden sich vor allem in jenem Teil seiner Werke, der am meisten bekannt
geworden ist, in seinen mittelhochdeutsch iiberlieferten Predigten. In seinen latei-
nischen Schriften 14t sich auch die tiefere spekulative Begriindung, die ,theologia
spiritualis‘, nachweisen. Allerdings darf man keine systematische Abhandlung iiber
das geistliche Leben bei Meister Eckhart erwarten!.



