
14 Hugo Rahner 

wieder versagende und seine Schöpfung und Bestimmung ständig Bestreitende, 
sondern er ist auch • und das ist für ihn das eigentlich Unfaßliche • der durch die 
(mitten in seiner Geschichte der Lüge, der Sünde und des Todes) noch einmal auf- 
gegangene Wirklichkeit des wahren Lebens in Jesus Christus Angerufene. 

Daher kommt für ihn alles darauf an, daß er diesem Ruf Antwort gibt und sich 
dem ihm noch einmal in Jesus Christus gewährten Leben überläßt. Worin die Über- 
gabe an diese rufende Wahrheit besteht, können wir hier nicht mehr erörtern. 
Jedenfalls darin, daß der Mensch unter dem fast undurchdringlichen Lärm unzäh- 
liger drohender und schmeichelnder Anrufe auf diese Stimme hört und unter den 
großen und mächtigen Zeichen dieser seiner Tage auf die einfachen und einfältigen 
Gebärden des Fleisch gewordenen Wortes achtet. Und jedenfalls darin, daß er nicht 
wie die Pharisäer des Johannesevangeliums angesichts dieses in die Welt gekom- 
nenen Lichtes erklärt: •wir sehen" (Joh 9, 41), und nicht wie die Juden behauptet, 
er sei frei (vgl. Joh 8, 33), sondern sich an der in Jesus erschienenen Wahrheit 
messen und durch sie •aufdecken" läßt. Und endlich jedenfalls darin, daß er als ein 
durch die Wahrheit Entdeckter sich ihr übergibt und sich im Glauben dafür ent- 
scheidet, als ein von neuem und endgültig noch einmal von Gott Gefragter, Gottes 
Frage, die ja schon seine Antwort auf ihn, den Versagenden, ist, anzunehmen und 
zu bewahren. 

Zur Christologie der Exerzitien 

Von Hugo R a h n e r SJ, Innsbruck 

Es ist für das Verständnis der Exerzitien entscheidend, die Grundzüge der Theo- 
logie zu erfassen, die Ignatius sowohl aus der mystischen Begnadung, als auch aus 
dem theologischen Studium in Paris und Venedig schöpfte und sie zu einem Ganzen 
von unverwechselbarer Eigenart einte. Die ersten Gefährten des Heiligen waren der 
Überzeugung, daß die Geistlichen Übungen in ihren wesentlichen Teilen auf die von 
Ignatius selbst als so entscheidend angesehene Vision am Cardoner zurückzuführen 
seien und daß dennoch dieses unmittelbare Wissen erfüllt, verdeutlicht und in Sätzen 
aussprechbar wurde in den in harter Mühe erworbenen theologischen Grundwahr- 
heiten. Es steht nun aber fest, daß den innersten Kern der ignatianischen Theologie 
und Mystik die Christologie bildet. Christus ist, wie Ignatius in den Lebenserinne- 
rungen selbst bezeugt, die Sonne seines Lebens. Noch im Jahre 1555 bekennt er: 
•Auch jetzt noch werden ihm oftmals Erscheinungen zuteil, besonders solcher Art, 
wie sie zuvor beschrieben wurden, daß er nämlich Christus als Sonne sehe. Dies habe 
er häufig erfahren, wenn er gerade wichtige Fragen zu erledigen hatte"1. Das gilt 
nun aber auch für die endgültige Gestaltung des Exerzitienbuches. P. Nadal hat 
dies bezeugt: •Ignatius benutzte auch andere Bücher und ließ sich von der Theologie 

1 Fontes narrativi = FN I, 504. 



Zur Christologie der Exerzitien 15 

in ihrer ganzen Breite beraten. So sollten ihm alle Bücher, alle Theologen und die 
ganze Heilige Schrift zur Bestätigung dienen für das, was er eigentlich nur aus geist- 
licher Eingebung gelernt hatte"2. So erfüllte sich in seinem Leben und in seiner 
Lehre der Wunsch, den ihm einst die fromme Frau in Manresa ausgesprochen hatte: 
•O möge es meinem Herrn Jesus Christus gefallen, daß er Euch eines Tages 
erscheine"3. Den Höhepunkt dieser christologischen Formung seiner geistlichen 
Erfahrung bildet die Erscheinung in La Storta, wo der kreuztragende Christus zu 
ihm sprach: •Ich will, daß du uns dienst"4. Es ist die Gnade, die er auf dem Höhe- 
punkt seiner Geistlichen Übungen (147)5 erbitten lehrt: •Aufgenommen zu werden 
unter das Banner Christi unseres Herrn". 

Es geht mithin im Suchen nach einem tieferen Verstehen der Geistlichen Übungen 
um das Erfassen der Christologie des heiligen Ignatius. Denn das Grundprinzip, der 
Höhepunkt und der Zielsinn der Exerzitien ist und bleibt die Schau der Zwei Banner 
im Horchen auf den Ruf des Königs Christus. •Hier in Manresa schenkte ihm unser 
Herr die Exerzitien und führte ihn auf eine solche Weise, daß er sich gänzlich dem 
Dienst Gottes und dem Heil der Seelen hingab, und dies zeigte ihm Gott vor allem 
in einer Ergriffenheit des Herzens in den beiden Betrachtungen vom König und von 
den Bannern6." 

Der Versuch, die Christologie der Exerzitien darzustellen, scheint uns aus einem 
zweifachen Grund von Bedeutung zu sein. Einmal, um darin die Theologik der 
Geistlichen Übungen, also die hinter den Worten und Formen wirkende dogmatische 
Überzeugung so nachzuzeichnen, wie sie im Geist ihres Urhebers lebendig war; so- 
dann, weil wir ohne eine genaue Erfassung der Christozentrik der Exerzitien ihr 
geschichtliches Werden und ihre apostolische Wirkkraft nicht erfassen können. 

Es ist zunächst von vorneherein einsichtig, daß eine ganz bestimmt geformte 
Betrachtung des gottmenschlichen Lebens Jesu auf Erden den Hauptteil und den 
Kern des Exerzitienvorganges bildet, auch wenn wir den Text und den Aufbau des 
Exerzitienbuches (= EB) nur oberflächlich betrachten. Exerzitien (= E) sind auf 
jeden Fall eine meditierende Beschäftigung mit dem Leben Jesu. Von daher stehen 
sie aber immer in einer gewissen Gefahr, unter der Hand eines nicht bis zum tieferen 
Wesen der E. vordringenden Deuters in die Unverbindlichkeit einer fromm anein- 
andergereihten Folge von Betrachtungen aus dem Evangelium abzugleiten. Mithin 
ist es für das rechte Verständnis der E. gleich hier von fundamentaler Bedeutung, 
schon in der Definition der E. die Stellung und die besondere Form der Betrachtung 
aus dem Leben Jesu genau anzugeben. Wir versuchen dies mit folgender Umschreibung 
der E., aus der hervorgeht, daß wir das Gesamtwesen der E. nur von der sogenann- 
ten .Zweiten Woche' her erfassen können: •Die E. sind niemals nur eine Reihe von 
Betrachtungen, auch kein Abriß des geistlichen Lebens, sondern enthüllen ihren 
Sinn nur von ihrem Ziel her: in einer das Leben umformenden ,Wahl' den Willen 
Gottes in Frieden zu finden durch die je größtmögliche Angleichung an das Lebens- 

2 Pol. Chron. (= Polanco, Chronicon) III, 529f. 
9 FN I, 392. 
4 FN II, 133. 
5 Einfache Zahlen in Klammern weisen auf die fortlaufenden Nummern des Exerzitien- 

buches hin. 
6 FN I, 307. 



16 Hugo Rahner 

gesetz Christi. Mittelpunkt der E. ist darum die Betrachtung .Vom Königsruf Christi', 
der uns beruft zur Teilnahme an dem Kampf zwischen Christus und Satan, welcher 
sich auch heute in der Kirche fortsetzt. Gegenstand der Wahl ist mithin die in nüch- 
terner Begeisterung und in demütiger Einordnung in die Gnadenwahl der göttlichen 
Majestät zu erfassende Nachfolge des gekreuzigten und gerade so siegreichen Herrn, 
dem sich der Übende endgültig (entweder im Stande der Vollkommenheit oder in 
der Vollkommenheit seines, auch weltlichen, Standes) hingibt mit der einzigen 
machtvollen Bewegung des Herzens: es nicht besser haben zu wollen als Jesus, der 
nur im Kreuz die Welt zur Glorie des Vaters zurückbringt. Inhalt und Motivierung 
dieser Wahl wird darum an der Betrachtung der ,Mysterien des Lebens Jesu' 
abgelesen, die alle unter dem auswählenden Grundsatz des ,Königsrufes' stehen: 
,Wer mit mir kommen will, muß sich mit mir abmühen, damit er, wie er mir folgte 
in der Mühsal, auch folge in die Herrlichkeit'. Das Ganze der E. steht mithin unter 
dem einen Zielsinn der ,Herrlichkeit' der väterlichen Majestät Gottes, die ihre je 
größere Verherrlichung in der je größeren Angleichung an den ,armen und 
geschmähten Jesus' findet. Erst von hier aus rückschauend erfassen wir nun auch den 
Sinn und die Stellung der ,Ersten Woche'. Ihr voraus liegt das .Fundament', eine 
auf die äußerste Dichte gebrachte Darlegung der Grundhaltung des wählenden 
Menschen, der aus seiner geschöpflichen und ebenso aus seiner gnadenhaften Wesen- 
heit heraus einzig das ersehnt und wählt, ,was mehr fördert zum Ziel, für das wir 
geschaffen sind'. Dieses ,Mehr' ist der Kraftquell für den gesamten Vorgang der E.: 
es ist das Grundwort des von Gott, dem .immer Größeren', ergriffenen Menschen. 
Die Gnade dieser Berufung aber, in der das ,Mehr' des Fundaments sich enthüllt in 
der ,Hochforderung' des Königsrufes, kann nur erfaßt werden auf dem dunklen 
Hintergrund der eigenen Sündhaftigkeit. Darum ist die .Erste Woche' der theolo- 
gischen und psychologischen Erfassung der eigenen Sündhaftigkeit gewidmet mit 
dem Blick auf den Gekreuzigten hin, auf daß der Übende dadurch in jene Bereit- 
schaft ausbreche, die sagt: ,Was soll ich nun für Christus tun?' Und in dieses so auf- 
gebrochene Herz ertönt der Königsruf"7. 

So enthüllt sich schon aus dem Wesen der E., daß das betende Erfassen des Lebens 
Jesu geformt wird von dem Grundsatz des Königsrufes, der nichts anderes sein 
will als eine Angleichung an das von Christus selbst aufgedeckte Axiom seines 
Lebens: •Mußte nicht der Messias dies leiden und so in seine Herrlichkeit eingehen?" 
(Lk 24, 26). Das von den E. geformte geistliche Leben schwingt also immer in dieser 
sozusagen polaren Struktur: Mühe und Herrlichkeit. 

Zum gleichen vorläufigen Ergebnis kommen wir, wenn wir kurz zu umreißen 
suchen, wie sich das Wesen der E. in der Seele des hl. Ignatius geformt hat8. Wir 
wissen es aus seinen Selbstbekenntnissen, daß das erste Ergebnis seiner Kehr zu Gott 
die Ahnung von der •Unterscheidung der Geister" war, die sich entzündete an der 
Lesung der •Vita Christi" des Ludolf v. Sachsen und des •Flos Sanctorum"9. Daraus 

7 H. Rahner, Exerzitien: Lexikon der Pädagogik I, Freiburg 1953, Sp. 1105•1108. 
8 H. Rahner, Ignatius von Loyola und das geschichtliche Werden seiner Frömmigkeit, 

Graz•Salzburg 1949 ( = GW). • P. de Leturia, Genesis de los ejercicios de San Igna- 
cio: Estudios Ignacianos II, Rom 1957, 3•55. 

8 Lebenserinnerungen des heiligen Ignatius ( = LE) c. 8 (FN I, 372f) (deutsch: Der Bericht 
des Pilgers, übers, von B. Schneider, Freiburg 1956, 45f). 



Zur Christologie der Exerzitien 17 

entstanden seine ersten schriftlichen Aufzeichnungen, das EB. also in der noch amor- 
phen Urform: •Da er viel Gefallen an jenen Büchern fand, kam ihm der Gedanke, 
einige wichtigere Sachen aus dem Leben Christi und der Heiligen auszuziehen und 
zu einem Abriß zusammenzustellen. Und so ging er mit großem Fleiß daran, ein 
Buch damit vollzuschreiben. Die Worte Christi schrieb er dabei mit roter Tinte, die 
Unserer Lieben Frau mit blauer Tinte"10. 

Der zweite Schritt in dieser langsam sich bildenden Nachfolge des Herrn ist die 
aus solcher Lektüre aufsteigende Sehnsucht, selber ins Heilige Land zu pilgern, 
barfuß und von Kräutern lebend (also irgendwie schon in der Sehnsucht nach einem 
gekreuzigten Leben). Und wenn er von dieser •Pilgerschaft durch die ganze Welt" 
zurückgekommen sei, wolle er in einer spanischen Kartause verschwinden in Buße 
und in fast unersättlichem Selbsthaß11. Immer deutlicher wird ihm, wenn auch noch 
in seltsam schweifenden aszetischen Plänen, die Einsicht, daß man nur in harten 
Aufstiegen zu Gott kommen kann, sozusagen auf den steilen Wegen einer inner- 
lichen Pilgerfahrt nach Jerusalem, wo Gott gestorben ist. 

Hier nun geschah der dritte Schritt: die eigentliche mystische Begnadung in Man- 
resa. Diese Umwandlung seines inneren Menschen, die Ignatius so genau beschrie- 
ben hat, ist auch für das Verständnis der E. und der Theologie des Lebens Jesu, die 
in den E. das formende Element bilden, von ausschlaggebender Bedeutung. Wir 
haben das in dem Buch vom geschichtlichen Werden der ignatianischen Frömmigkeit 
genauer dargelegt12. Auf die äußersten Linien gebracht, können wir diesen Vorgang 
also kennzeichnen: aus den beiden fast noch auf einander unbezogenen Grund- 
elementen, die er aus Loyola mitbringt, d. h. aus der Ahnung von dem Kampf der 
Geister und aus der Betrachtung des Lebens Jesu, formen sich nun unter dem Licht 
der mystischen Gnade die zwei aufeinander bezogenen Pole, in denen die ganzen E. 
schwingen: die zwei Betrachtungen vom Königsruf und von den Zwei Bannern. Und 
diese beiden in wesentlichem Bezug auf die Kirche. •Der Herr gab ihm dort tiefste 
Erkenntnis und lebendiges Fühlen für die göttlichen Mysterien und die Kirche. Vor 
allem in den beiden Betrachtungen vom König und von den Zwei Bannern" sagt 
P. Nadal13. Das bedeutet in bezug auf unsere Frage: aus der gerührten Betrachtung 
des Lebens Jesu werden die •Mysterien des Lebens Jesu". Wenn Ignatius dieses 
Leben früher liebend erwog als das Vorbild einer großherzigen Nachahmung, so 
wird ihm dieser König Christus jetzt ein heute Lebendiger, aktiv heute und jetzt 
Wirkender, der die vom Vater aufgetragene Sendung, die ganze Welt heimzuholen, 
noch nicht ganz erfüllt hat und darum seinen Kampf gegen Satan in der Kirche von 
heute und jetzt fortsetzt, indem er dazu großherzige Mitstreiter aufruft. Es ist wie 
eine bildhafte Umschreibung des Tiefsten, das Ignatius in dieser Zusammenschau 
aller Mysterien erkannt hat, wenn er selbst berichtet: •Als diese Erleuchtung eine 
gute Weile gedauert hatte, ging er hin und kniete nieder vor einem Kreuz, das dort in 
der Nähe stand, um Gott Dank zu sagen"14. So wird es von nun an im EB immer sein: 
alles beginnt und endet mit dem Kreuz des Herrn als dem Durchgangspunkt in die 
Herrlichkeit, als dem Wendepunkt des Sieges gegen Satan, der in dieser Zeit 
in der diensttuenden Kirche erstritten werden muß. Und nicht umsonst berichtet 

"> LE c. 11 (FN I, 376; Schneider 47f).      » LE c. 12 (FN I, 376; S chnei de r 48). 
12 GW S. 55•60.        13 FN I, 307. 
14 LE c. 31 (FN I. 406; Schneider 66). 



18 Hugo Rahner 

Ignatius, daß eben jetzt, als er vor jenem Kreuz kniete und für die himmlische 
Erleuchtung dankte, ihm auch der Blick eröffnet wurde für die heimlichen Dinge des 
•bösen Geistes". Das will ich sagen: erst von dem Licht der ,Zweiten Woche' aus kann 
die tiefste Geschichte des Bösen, des Sündigen erkannt werden, erst so wird die 
.Erste Woche' einsichtig in ihrer heilsgeschichtlichen und zugleich aszetischen Rolle 
(als felix culpa) auf das Kreuz des Herrn hin. 

So stellen uns mithin sowohl das Wesen wie auch die Urgeschichte der E. die 
Aufgabe, eine Ghristologie des EB zu versuchen und zu zeigen, wie Leben, Kreuztod 
und Verherrlichung des Herrn zum Vorbild und zur treibenden Grundkraft des 
ganzen Exerzitienvorgangs werden. 

I. 
Zur Christologie der Ersten Woche 

Es ist bekannt, daß der Zielsinn und der Höhepunkt der Ersten Woche dort zu 
finden ist, wo Ignatius (53) sagt: •Ich stelle mir Christus unseren Herrn gegenwärtig 
und am Kreuze hangend vor und beginne mit ihm ein Zwiegespräch." Die sozusagen 
unvorbereitete Selbstverständlichkeit, mit der hier, nach all den scheinbar kühlen, 
fast philosophisch anmutenden Erwägungen des Fundaments und nach den psycholo- 
gischen Feinheiten der Sündenbetrachtung und der Gewissenserforschung, das Wort 
vom Kreuz einbricht, ist schon in sich ein Hinweis, wie sehr wir uns bereits in all 
dem Vorhergegangenen bemühen mußten um eine Theologie von Zielsinn und Sün- 
digkeit, die immer nur das Kreuz sieht. Es mag dem Sünder dabei ergehen, wie es 
Ignatius in Manresa erging, als ihm eine mystisch begnadete Frau mitten in die 
beginnenden Qualen seiner Sündenerwägungen, das eingangs zitierte Wort sprach: 
•Oh, daß es doch meinem Herrn Jesus Christus gefiele, Euch eines Tages zu erschei- 
nen." So •erscheint" der Gekreuzigte dem betrachtenden Sünder der Ersten Woche, 
mit einer großartigen Unvermutetheit, als der Mittelpunkt der gesamten Heils- 
geschichte, in die hinein auch die eigene Sündigkeit gebannt erscheint. Ignatius 
beginnt dort die auf eine äußerste theologische Dichte zusammengepreßte Frage zu 
stellen: •Wie er als Schöpfer dazu kam, Mensch zu werden und vom Ewigen Leben 
zu zeitlichem Tod abzusteigen und so für meine Sünden zu sterben". Das ist unver- 
mutet, aber nicht unvorbereitet, wenn immer wir die Betrachtungen der Ersten 
Woche schon von vornherein ihrer Christozentrik nicht beraubt haben. 

Da ist es schon bezeichnend, daß Ignatius seinem EB das alte, ihm teure Gebet 
•Seele Christi heilige mich" einfügt. Das ist nicht nur ein rührend frommer Zug, 
sondern genau gewolltes Anschlagen einer alles Weitere durchziehenden Thematik15. 
Der ganze Exerzitienvorgang ist ja zutiefst eine •discretio spirituum", eine •Schei- 
dung der Geister", ein Kampf zwischen Christus und Satan: iube me venire ad te, 
und: ab hoste maligno defende me. Sodann steht das gesamte Werk des Exerzitien- 
vorgangs von Anfang an unter dem einen Zielsinn: •Ungeordnete Neigungen zu ent- 
fernen und den göttlichen Willen suchen und finden" (1), genau so wie dann später 
auf dem unter der Erleuchtung des Lebens Jesu erreichten Höhepunkt der Wahl: 

15 Über das ,Anima Christi' vgl. P. de  Leturia, Estudios Ignacianos II, Rom 1957, 
133•148. 



Zur Christologie der Exerzitien 19 

•In Frieden Gott unseren Herrn finden und alles Hindernis abschütteln" (150). Vor- 
erst ist das freilich nur mit verhüllendem Takt angedeutet: daß dieser •Friede" im 
Kreuz besteht, wird sich nur langsam aufhellen. Aber diese sozusagen pädagogische 
Langsamkeit wird schon zu Beginn auch darauf zurückgeführt, daß es in den E. dar- 
auf ankomme, die •Grundlage der Geschichte" (also vor allem der Geschichte der 
Sünde und des Lebens Jesu) mit •innerem Fühlen und Verkosten" sich anzueignen 
(2), und Ignatius weist ausdrücklich auf diese •Langsamkeit" hin, wenn er sagt, daß 
gerade in der Ersten Woche viele Übende •langsamer das erlangen, was sie suchen, 
nämlich Zerknirschung, Reueschmerz und Tränen über die Sünden" (4). Denn die 
echte, aller Überheizung abholde Konkretisierung dieser geistlichen Einsichten hängt 
wesentlich ab von der heilsgeschichtlichen Konkretisierung auch der Sündenbetrach- 
tungen durch den Blick auf den Gekreuzigten. Das gleiche gilt für die Konkretisie- 
rung des Negativs: es geht von Anfang an um die Aufdeckung der •Trugwerke des 
Feindes der menschlichen Natur" (7) und umgekehrt also auch schon in der .Ersten 
Woche' darum, •sich für die künftige Tröstung vorzubereiten und empfänglich zu 
machen". Daher gibt es also schon •Regeln zur Unterscheidung der Geister für die 
Erste Woche" (313•327; vgl. EB 8), im Gegensatz zu den •feinen und hohen Din- 
gen" (9), die man erst in der Erleuchtung des Lebens Jesu, also der Zweiten Woche, 
zu erkennen berufen ist. So sehr also Ignatius die Dinge der Ersten Woche von den- 
jenigen der Zweiten Woche getrennt wissen will (11), so sehr ist doch schon von den 
ersten Anfängen an die (vorerst sozusagen heimliche) Grundstruktur des gesamten 
Exerzitienvorgangs im Auge zu behalten: die Auseinandersetzung zwischen König 
und Feind, die sich im Herzensgrund des Übenden abzuspielen beginnt. Darum ist 
auch für den Übenden, dem man aus pädagogischen Gründen nur die Erste Woche 
vorlegt (18), ihn also nicht in die eigentlichen Gefilde der •Wahl" einführt, die im 
•Empfang des hochheiligen Sakramentes" gipfelnde Hinführung zu Christus eine 

Selbstverständlichkeit. 

Und nun zum Fundament. Es ist bekannt, daß dieses Kernstück der E. mit keinem 
Wort ausdrücklich von Christus spricht, sondern nur von der Ehrfurcht vor Gott 
unserem Herrn, von dem dadurch zu erwirkenden Heil der Seele, von der Haltung 
zu den Dingen dieser Welt, und im letzten Satz von der Sehnsucht nach den Dingen, 
die uns mehr fördern zum Ziel, für das wir geschaffen sind. Es mag deshalb verwun- 
derlich klingen, wenn wir versuchen, eine Christologie des Fundaments zu entfalten; 
wir wissen ja aus Erfahrung, daß viele Meister der Geistlichen Übungen sich in der 
in Betrachtungen vorgelegten Auslegung des Fundaments mit allgemeinen, oft fast 
nur philosophischen Deutungen begnügen. Die neueste Exegese der E. sieht aber 
immer deutlicher, daß auch der scheinbar so nüchterne und thesenhaft klingende 
Text des Fundaments richtig nur verstanden werden kann von der Gesamtstruktur 
der E. her: also von ihrem eigentlichen Mittelpunkt her, der sowohl geschichtlich in 
der Entwicklung des heiligen Ignatius als auch theologisch nur gefunden werden 
kann in den beiden Betrachtungen vom König und den Zwei Bannern und in dem 
Vorgang der Wahl. Der Text des Fundaments (23) ist nur verstehbar von dem Text 
der Wahl aus (169 und 179). Was dort vom Heil der Seele, von der Indifferenz 
gegen alles Geschaffene gesagt wird, ist die für eine Wahl des Lebensstandes not- 
wendige Haltung, die in einer dreifachen Stufung des Zielsinnes besteht: 1. das Heil 



20 Hugo Rahner 

der Seele; 2. die Indifferenz allen geschaffenen Gütern gegenüber; 3. die Sehnsucht 
nach der mehr zum Ziel führenden Angleichung an den gekreuzigten Herrn und 
Schöpfer. Das Fundament ist daher nur die auf eine äußerste Dichte gebrachte Theo- 
logik des gesamten Exerzitienvorganges, nur verstehbar von der •vocatio regis", 
dem •Ruf des Königs", aus, die nach dem Zeugnis der alten Direktorien ebenfalls 
Fundament genannt wird. Der Fundamenttext steht daher außerhalb der ersten 
Woche, ja er gehörte zuerst, wie uns der Exerzitientext des John Helyar zeigt, unter 
die Annotationen16, ist also nur Vorbemerkung, Vorübung, sozusagen Vorversuch 
des Exerzitienmeisters, der den Übenden gleich von Anfang an auf die dreifache 
Stufung der zu tätigenden Wahl aufmerksam macht: Heil der Seele, Indifferenz, 
Kreuzliebe. Wenn immer also das Fundament (wie es schon die alten Direktorien 
raten)17 in Betrachtungsform vorgelegt wird, muß die deutende Entfaltung der Sätze 
notwendigerweise schon eine christologische sein. Nur so versteht der Übende den 
Gesamtsinn der E. als einer •Ordnung des Lebens", und erst später, wenn er die nur 
in Christus dem Menschgewordenen hörbare Forderung Gottes des Schöpfers und 
Herrn vernommen hat, kann er noch einmal zum Fundament zurückkehren mit der 
genauen, fast wörtlichen Wiederholung bei der Wahl (169•179), um jetzt einzu- 
sehen, daß er schon im •Mehr" des Fundaments ein von der Gnade angeregtes Ja zu 
Christus dem Gekreuzigten gesprochen hat, weil das menschgewordene Wort allein 
der vollkommene Mensch ist, in dem und durch den wir allein dem Schöpfer und 
Herrn Ehrfurcht, Lob und Dienst erweisen können, und weil Christus der Mensch 
allein (und in Ihm alle, die Christo angehören) die Überforderung des •Mehr" in 
seinem den Satan besiegenden und also das Heil der Seele allein ermöglichenden 
Kreuzestod erfüllt hat. 

Gehen wir auf die so erfaßte Christologie des Fundaments noch etwas genauer 
ein. Man kann auch über das Fundament der Geistlichen Übungen das Wort des 
Apostels schreiben: •Ein anderes Fundament nämlich kann niemand legen als jenes, 
das gelegt worden ist, und das ist Jesus Christus" (1 Kor 3,11). Es gehört nun zu den 
Grundstrukturen der Theologie des heiligen Ignatius, die in der Begnadung von 
Manresa wurzelt, daß für ihn Christus der Mensch immer auch ist •unser Schöpfer 
und Herr". Das haben eine Reihe von neuesten Arbeiten klar gezeigt18. Wir können 
von der Betrachtung der Ursünde der Stammeltern her (wie später genau zu zeigen 
sein wird) es wagen, die Christologie des Ignatius als eine skotistische zu bezeichnen: 

16 MI II, 1, 624. • Vgl. dazu J. de Guibert, La Spiritualite de la Compagnie de Jesus, 
Rom 1953, 107f. 

" So schon Ignatius selbst: MI II, 2, lOOf; zu den anderen Direktorien vgl. ebd. S. 854, s. v. 
•principium et fundamentum". 

18 W. S i e r p , Das Christusbild der ersten ignatianischen Exerzitienwoche: Theologie 
und Glaube20 (1928) 812-830. • J. So 1 ano, Jesucristo en la?rimeraSemana deEjercicios: 
Miscellanea Comillas 26 (1956) 165-176. • S. Gomez Nogales, Cristocentrismo en la 
Teologia de los Ejercicios: Manresa 24 (1952) 33-52. • J. S o 1 a n o, Jesucristo bajo las 
denominaciones divinas en San Ignacio: Estudios ecclesiasticos 30 (1956) 325-342. • O.Ver- 
c r u y s s e , Our Creator and Lord Jesus Christ: Ignatiana, Ranchi 1956, 244-249. • M. 
Giuliani, Dieu notre Createur et Redempteur: Christus 6 (1959) 329-344. • G. R a m - 
baldi, Temas cristologicos en el pensamiento ignaciano: Manresa 28 (1956) 105-120. • 
M. A1 c a 1 a, Los ejercicios de San Ignacio como memorial soteriologica: Manresa 32 
(1960) 343-352. • M. A. Fiorito, Cristocentrismo del Principio y Fundamento de San 
Ignacio: Ciencia y Fe (1962). • A. H a a s , Ignatius von Loyola, Das Geistliche Tagebuch, 
Freiburg, 1961, 112-137: Das Christusbild der ignatianischen Mystik im Tagebuch. • H. 



Zur Christologie der Exerzitien 21 

diese sieht schon in der Schöpfung den Beginn und die Ermöglichung des Heils- 
geschehens, das menschgewordene Wort ist der •Anfang der Schöpfung Gottes" 
(Apg 3, 14), •durch ihn sind die Äonen erschaffen worden und er trägt das Weltall 
durch sein Machtwort" (Hebr 1, 2•3; 2, 8; Kol 1, 15•17; 1 Kor 8, 6). Christus der 
Menschensohn ist in dieser Theologie schon im voraus zu der vorausgeschauten 
Sünde der Engel und der Stammeltern der Anfang und das Ziel aller in der Gnade 
erschaffenen Wesen. Und die im Kreuztod dennoch sich vollendende Erlösung von 
Sünde ist die Rückführung zu dem Ziel, für das alle Dinge auf dem Rund der Erde 
erschaffen sind: in das Lob und in den ehrfürchtigen Dienst des Ewigen Vaters durch 
die Angleichung an das Menschenleben des Ewigen Wortes. 

Wo immer also Ignatius in seinen Briefen, in seinem Tagebuch und in den E. von 
Gott als unserem •Schöpfer und Herrn" spricht, denkt er an Jesus Christus, der 
allein dem Vater Ehrfurcht und Dienst erweisen kann. Das ist die Grundstruktur 
seiner Begnadung in Manresa und in La Storta. Von dieser Christozentrik her ist 
nun auch der Satz des Fundaments zu deuten, daß alle Dinge auf dem Rund der 
Erde geschaffen sind auf das Ziel hin: In Christus dem Gekreuzigten wieder zum 
Vater heimzukehren. Die Theologie des Aufstieges zum Vater hin (wie sie vor allem 
im mystischen Tagebuch aufleuchtet) setzt also die Theologie des Abstieges vom 
Vater zu allen Dingen auf der Erde voraus. Christus ist immer sowohl Schöpfer und 
Herr als auch Mittler zum Vater. Alle irdischen Dinge führen zum Vater, weil das 
Wort in der Menschwerdung sich aller von ihm geschaffenen Dinge bedient, um die 
ganze Welt zu erobern und sie dem Vater zu Füßen zu legen. Dies allein ist der 
Sinn, den Ignatius meint, wenn er oft (genau wie im Fundament) nur andeutungs- 
weise vom Ziel spricht, für das wir geschaffen sind. •Es ist mir eine selbstverständ- 
liche Wahrheit, daß Gott unser Herr alle Dinge dieser gegenwärtigen Welt für den 
Dienst und das Wohl der Menschen geschaffen hat"19. 

Es gibt für Ignatius auch in der Theologie des Fundaments keinen aszetischen 
Dualismus zwischen Natur und Gnade. Es gibt aber auch keine Vermischung. Seine 
ganze Theologie und Mystik schwingt sozusagen zwischen Welt und Himmelsthron, 
zwischen Absage und Umarmung, zwischen Verzicht auf alle Dinge und dem Gott- 
finden in allen Dingen. Gott ist der Urheber nicht nur der Gnade, sondern auch der 

Rainer, Saint Ignace theologien: Christus 8 (1961) 365f. • Zur Dogmengeschichte der 
Lehre von Christus Creator vgl. H. Küng, Rechtfertigung, Einsiedeln 1957, 138-150: 
Schöpfung als Heilsgeschehen. • Diese Lehre von Christus als dem Schöpfer von Natur 
und Gnade ist der patristischen Theologie durchaus vertraut. Dafür nur ein paar kurze Hin- 
weise. Ambrosius: Omnis creatura quaecumque bona habet accepit a Christo, qui totius auc- 
tor est creaturae (Enarr. in Ps. 118, 15, 30: CSEL 62, 346). • Aliud Creatoris, aliud Redemp- 
toris est, distincta licet, unius tarnen auctoris beneficia sunt. Decuit enim, ut ille nos redimeret 
qui creavit (De fide 3, 2, 8: PL 16, 591c). • Augustinus: Fortitudo Christi te creavit, infir- 
mitas Christi te recreavit. Fortitudo Christi fecit, ut quod non erat esset; infirmitas Christi 
fecit, ut quod erat non periret. Condidit nos fortitudine sua, quaesivit nos infirmitate sua 
(Tract, in Joannem 15: PL 35, 1512 c). • Bernhard: Primo in Christo creati sumus in liber- 
tatem voluntatis, secundo reformamur per Christum in spiritum libertatis, deinde cum Chri- 
sto consummandi in statum aeternitatis. Siquidem quod non erat, in illo creari oportuit, qui 
erat, per formam reformari deformem, membra non perfid, nisi cum capite (De gratia et 
libero arbitrio, XIV, 49: PL 182, 1027f). • Bernhard faßt die Gemeinsamkeit der Begna- 
dung von Engel und Menschen in Christus dem Haupt also zusammen: Idem quippe et angeli 
salvator et hominis. Sed hominis ab incarnatione, angeli ab initio creaturae (Sermo 1 de cir- 
cumcisione: PL 183, 133 D). • Bonaventura, Breviloquium IV, 1 (Quaracchi V, 242). 

19 Monumenta Ignatiana, Series I, 1: Epistolae, S. 116 (= MI I, 1). 



22 Hugo Rahner 

Natur, aber diese Natur, die vom Ewigen Wort geschaffen wurde und im Kreuz 
heimgeholt werden muß, verliert ihre Eigenwertigkeit dadurch, daß der mensch- 
gewordene Sohn alle Dinge auf dem Rund der Erde einbezogen hat in die Gewalt 
seines Kreuztodes. Und so kann Ignatius sagen: •Wir müssen alle Kreatur betrach- 
ten, nicht wie sie in sich schön und liebenswert ist, sondern wie sie gebadet ist im 
Blute Christi"20. Das ist denn auch der christologische Sinn der Worte am Ende der 
Konstitutionen: •Gott will, daß sowohl die natürlichen Güter, die er als Schöpfer, 
wie auch die übernatürlichen Güter, die er als Urheber der Gnade schenkt, auf seine 
Ehre bezogen werden"21. Alles Geschaffene ist mithin sinnvoll nur auf Christus hin. 
Darum schreibt er im Vollkommenheitsbrief an seine Mitbrüder: •Sold von Christus 
ist alles in der natürlichen Ordnung was Sie sind und haben. Denn Er gab Ihnen 
Sein und Leben und erhält es, die Kräfte der Seele, die Kräfte des Leibes samt den 
äußeren Gütern. Sold von Christus ist das ganze Universum, Sold von Christus sind 
alle seine geistlichen Gaben"22. Christus der Menschgewordene ist es, den wir im 
Königsgebet anrufen als •Ewiger Herr aller Dinge" (98). •Jesus Christus ist Herr 
und Gott aller geschaffenen Dinge", schreibt Ignatius in einem Brief23, und selbst in 
einer kleinen Bemerkung des Exerzitientextes (75) mahnt er uns, im Gebet inne zu 
werden, •wie Gott unser Herr mich sieht", und dieses Wort wird in der von Ignatius 
gutgeheißenen Übertragung der sogen. Vulgata wiedergegeben mit: •ut... conside- 
rem Dominum meum Jesum ut praesentem"2*. Aus all dem entnehmen wir das 
Recht und die Pflicht, im Text des Fundaments schon die ganze, erst in der Zweiten 
Woche sich enthüllende Dynamik zu erfühlen, in welcher das scheinbar so kühle 
Wort vom •Mehr" hindrängt zu dem •Mehr" der Angleichung an den geschmähten 

und gekreuzigten Christus (167). 

Es entspricht also die dreifache Stufung des Fundamenttextes (Heil, Indifferenz 
[Gleichmut], Mehr) genau der Stufung der drei Weisen von Demut (165•167). Um 
es daher noch einmal zu sagen: Das Fundament ist die für einen Augenblick vorweg- 
genommene Grundskizze des Exerzitienziels und kann nur als die Entelechie der 
ganzen Geistlichen Übungen verstanden werden. Die Gesinnung des Fundaments ist 
eine Vorprüfung der Geeignetheit des Übenden für eine das Leben formende Wahl 
und für die für eine solche Wahl wesentliche, nur in Christus erfaßbare Indifferenz 
allen geschaffenen Dingen gegenüber; zugleich aber ist sie eine Vorübung zu der 
im •Mehr" des Fundaments angedeuteten und erst in der Betrachtung der Mysterien 
Jesu erfaßbaren Möglichkeit einer Lebensgestaltung, die •mehr zum Ziel führt, 
für das wir geschaffen sind", d. h. zur Angleichung an den gekreuzigten Herrn aller 
Dinge. Ignatius hat den Zusammenhang des Fundaments mit der Wahl in seinem 
eigenen Direktorium klar herausgestellt: •Er (d. h. der Exerzitienleiter) bemühe 
sich, daß der Übende in den Wahlen, die ja in völliger Hingabe des Willens und 
womöglich in Annäherung an den dritten Grad der Demut zu geschehen haben, 
mehr zu dem hinneigt, was den Räten und dem Beispiel Christi entspricht, falls hier 
wie dort der gleiche Dienst Gottes vorzuliegen scheint"25. Wenn darum alle Geist- 
lichen Übungen mit den Betrachtungen aus dem Fundament beginnen, so steht bei 

20 MI I   12, 252. 21 Const. X, 3. 
• MI I, 1, 501f. 23 MI I, 1, 628. 
24 MI II, 1, 302: •damit ich meinen Herrn Jesus wie gegenwartig schaue". 



Zur Christologie der Exerzitien 23 

einer richtigen, dem Geiste des heiligen Ignatius gemäßen Deutung hinter jedem 
Satz des Fundaments Christus, das menschgewordene Wort: Er ist im vollsten Sinn 
der Mensch, der geschaffen wurde, um dem ewigen Vater Lob, Ehrfurcht und Dienst 
zu erweisen. Ihm gehören alle Dinge auf dem Rund der Erde. Nur in Christus und 
seinem die Sünde der Welt erlösenden Kreuztod verstehen wir die Forderung, uns 
allem Geschaffenen gegenüber gleichmütig zu halten, damit wir einer Teilnahme 
gewürdigt werden an der Weise, wie Christus alles Erschaffene wieder zurückbringt 
in die große •Ordnung des Lebens", in Verzicht und Kreuz. Wenn wir das Funda- 
ment so christologisch deuten, dann (und nur dann) verstehen wir die Konsequenz, 
in welcher nun auch die Mysterien der Sünde und der Hölle unmittelbar am Kreuz 
des ewigen Wortes enden. 

Die eigentliche •Erste Woche" beinhaltet die Betrachtungen über die Sünde, und 
dies in der dreifachen Gestalt: die •Geschichte der Sünde" (45•54); die •Psycho- 
logie der Sünde" (55•63); die •Eschatologie der Sünde" (65•71). Wir versuchen 
nun, diese Folge von Erwägungen auf ihren christologischen Gehalt hin zu deuten. 
Das ist nichts anderes als jene zu Beginn der E. geforderte •Grundlage der Ge- 
schichte" (2), ohne die es kein echtes •Fühlen und Verkosten" geben kann. Denn 
Sünde ist von dem Uranfang alles Sündigens an wesentlich ein christologisches 
Ereignis. 

Schon in den Vorbemerkungen zu den Sündenbetrachtungen spricht Ignatius von 
dieser Christozentrik, indem er (47) sie in Vergleich stellt zu der Konkretisierung 
der Betrachtungen aus dem Leben Jesu. Und wenn es zunächst hier auch um die 
•Erwägung über einen unsichtbaren Stoff" geht, so soll ihm dennoch eine irgendwie 
sinnengebundene Vorbesinnung vorausgehen, die den Affekt ergreift: in diesem Fall 
muß •eine ganz tiefe Beschämung meiner selbst" (48) der Seele entsteigen, die 
durchaus gleich ist der später den Übenden ergreifenden •Freude" mit dem sich 
freuenden Christus oder der •Pein mit dem von Peinen erfüllten Christus". Es ist 
also diese •Beschämung" des Sünders nicht sozusagen gegenstandslos oder nur im Blick 
auf die verdiente Verdammung zu gewinnen, sondern sie ist durchaus eine Beschä- 
mung vor dem Antlitz Christi des Herrn. Sie wird ja etwas später gekennzeichnet 
als die •Scham und Bestürzung des Ritters vor seinem König und dessen ganzem 
Hofstaat" (74) • hier also schon taucht das großartige und für Ignatius so bezeich- 
nende Bild der •Curia coelestis", des •Himmlischen Hofstaates", auf, das er noch 
manchmal beschwört (vgl. EB 98 und 232). Es geht mithin hier um die Erkenntnis 
der Schamlosigkeit aller Sünde vor dem Angesicht des Königs und Richters Christus. 
Nicht umsonst weisen gerade hier die alten Direktorien zum EB auf ein Wort hin, 
das man Bonaventura zuschrieb: •Wenn du aus diesen Erwägungen Frucht zu ziehen 
wünschest, dann erwecke in dir die Gegenwart all der Worte und Taten unseres 
Herrn Jesus Christus, gleich als sähest du das alles mit deinen leiblichen Augen, als 
hörtest du das mit deinen Ohren und vernähmest du es mit der ganzen Kraft deines 
Gemütes, liebend, verweilend und alle Sorgen hinter dir lassend"26. Im Dienst 
dieser gleichen Reuescham vor Christus dem Herrn stehen auch alle Bußübungen, 
die der Übende in der ersten Woche auf sich nimmt, mit dem Ziel, •eine innige 
Reue über seine Sünden zu empfinden, Tränen zu vergießen über die Sünden und 

2' MI II, 2, 75f. 28 MI II, 2, 653. 



24 Hugo Rahner 

über die Peinen und Schmerzen, die Christus unser Herr während seines Leidens 
erduldet hat" (87). 

Damit ist schon der theologische Ort umzeichnet, innerhalb dessen nun die eigent- 
lichen Betrachtungen über die Sünde sich gestalten müssen. Sagt ja doch ein altes 
spanisches Direktorium ausdrücklich, man möge die Erwägungen des EB ausweiten 
auf den Gedanken, •wie seltsam unbegreiflich Gott seinen eingeborenen Sohn mit 
Strafe belegt hat wegen der Sünden der ganzen Welt"27. 

Versuchen wir die Aufdeckung der christologischen Grundzüge der eigentlichen 
Sündenbetrachtungen des EB. Zunächst für die •Erste Übung" (50•52), die man 
für gewöhnlich die •Betrachtung von der dreifachen Sünde" nennt und die wir als 
•Geschichte der Sünde" bezeichnet haben. 

Da ist zunächst • für das gesamte Verständnis der E. bis hinauf zur Betrachtung 
von den Zwei Bannern grundlegend • die Schau der Engelsünde (50). Ignatius 
begnügt sich mit der kargen, theologisch sich auf die äußersten Linien beschränken- 
den Andeutung des geoffenbarten Tatbestandes. Er folgt hier, wie bekannt, der 
Lehre des Augustinus28 und des Thomas von Aquin29, zugleich die Diktion des Fun- 
daments aufnehmend: •Wie die Engel, da sie in Gnade erschaffen waren, sich ihrer 
Freiheit nicht zu ihrem Heil bedienen wollten, um nämlich ihrem Schöpfer und 
Herrn Ehrfurcht und Gehorsam zu erweisen, sondern wie sie hochmütig wurden, aus 
der Gnade in Bosheit verkehrt und aus dem Himmel in die Hölle geschleudert wur- 
den." Dieses so nur angedeutete Mysterium der Ursünde gilt es nun in der Betrach- 
tung deutlicher zu entfalten. Das Direktorium von Granada macht eigens darauf 
aufmerksam, daß es zwei Wege gebe, in die abgründigen Tiefen des Sündenmyste- 
riums abzusteigen: der eine Weg ist die göttliche Erleuchtung (infusion divina), die 
in uns ein zugleich erschütterndes und süßes Wissen um das Wesen der Sünde her- 
vorbringt (sentimiento vivo de la graveza y abomination del pecado); der zweite 
Weg ist die tiefere theologische Durchdenkung des Ursprungs aller Sünde in eigener 
suchender Mühe (per nuestra industria y trabajo)30. Und dies besonders in Bezug 
auf die Engelsünde, die zu den dunkelsten Geheimnissen der Offenbarung gehört, 
wie dies P. Polanco in seinen Anweisungen zum EB ausdrücklich wünscht: Man muß 
dies mit den Erwägungen des Verstandes genau durchdringen, indem man die Voll- 
kommenheit, die Sünde und die Strafe der Engel bedenkt31. Nun will uns scheinen, 
als sei es die wichtigste Aufgabe einer theologisch genaueren Durchdenkung und 
mithin Durchbetung der Engelsünde, ihren Bezug auf das menschgewordene Wort 
aufzudecken. 

2' MI II, 2, 542. 
28 De Genesi ad litteram XI, 14, 18: PL 34, 436. 
29 S. Th. I, q. 63, a. 2 u. 3. 
30 MI II, 2, 546. 
31 MI II, 2, 331. • Es ist von Bedeutung, sich der Aufgabe bewußt zu bleiben, die Myste- 

rien, von denen das EB spricht, theologisch tiefer zu durchdenken. Ignatius sagt dies in 
seinem Direktorium ausdrücklich: Der Exerzitienleiter soll sich, wenn er einen theologisch 
gebildeten Exerzitanden betreut, auch seiner theologischen Einsichten bedienen: •Si es docto, 
se ha de mostrar mas doctrina pero con caridad y humildad" (MI II, 2, 97; vgl. auch die For- 
derung theologischer Art an den Exerzitienleiter im Direktorium von 1599, cap. V, 1•3: 
MI II, 2, 597f). Nach dem Zeugnis von Nadal müssen wir für die letzte Redaktion, die Igna- 
tius vor 1548 auch in Rom noch vornahm, gerade den Einfluß der Theologie als bedeutend 
annehmen: •Ignatius benutzte, bevor er die E. im Druck herausgab, auch andere Bücher und 



Zur Christologie der Exerzitien 25 

Worin bestand der •Hochmut" der Engel, der sie in die Hölle geschleudert hat im 
Mißbrauch der begnadeten Freiheit? Wir antworten: in der freien Ablehnung des 
ihnen vorausgezeigten und für die Sünde am Kreuz getöteten Gottmenschen. Die 
Berechtigung für diese über den eigentlichen Text von EB 50 hinausgehende Inter- 
pretation nehmen wir aus der unvermuteten •Selbstverständlichkeit", mit der 
Ignatius (sicherlich aus seinem von Manresa her begnadeten Blick für den Zusam- 
menhang aller Mysterien) alle Sündenbetrachtungen beim Kreuz des Herrn enden 
läßt (53 u. 71). Und nur so wird uns einleuchtend, warum dann in der Zweiten 
Woche der Kampf gegen Satan sich letztlich an der Kreuzliebe entscheidet und 
warum der •Feind der menschlichen Natur" einen so leidenschaftlichen Kampf 
gegen die im Zeichen des Gekreuzigten diensttuende Kirche führt. Wir stellen also 
jene theologische, biblische und spekulativ wohlbegründete Meinung in den Dienst 
dieser christologischen Deutung des EB, welche Scheeben im Paragraph 42 seiner 
•Mysterien des Christentums" vorgelegt hat unter dem Titel: •Die theologische 
Meinung über den Ursprung der Sünde aus der Empörung gegen den Gottmen- 
schen"32. E. Przywara hat sie in seinem Exerzitienkommentar wieder aufgenommen 
und auf die Worte der Heiligen Schrift hingewiesen, die dieser Meinung zur Grund- 
lage dienen (Is 14, 13•15; Lk 10, 17•21; Apok 12, 7•9). Und er sagt dazu: •So 
ist das Geheimnis des dämonischen Geistes abnehmbar an seinem Anti-Christentum, 
an dem dämonischen Messiastum, das in den Versuchungen des Herrn Seinem 
Messiastum nicht nur sich entgegenstellt, sondern es in seine Bahnen zu lenken 
sucht"33. Gleich hier bei der Durchdenkung der Engelsünde müssen wir also voraus- 
schauen auf jenen genau umgrenzten Ort der Zweiten Woche, an dem sich an die 
Schau von den Zwei Bannern die Betrachtung von der Versuchung Christi in der 
Wüste anschließt (161). Die erste heilsgeschichtliche Durchbrechung des Fundaments 
geschah durch die Engel; die heilsgeschichtlich einzig vollkommene Erfüllung des 
Fundaments verwirklicht sich in Christus dem gekreuzigten Gottmenschen. Darum 
ist der die •Herrlichkeit Jesu leugnende" (Jud 4) Geist des Menschen in unmittel- 
baren Zusammenhang zu setzen mit den •Engeln, die ihre Herrscherwürde (ihren 
Uranfang) nicht bewahrten, sondern ihre Wohnstätte preisgaben" (Jud 6), und 
beide sind für das eine, einzig in Christo zu sprechende •Gericht" aufbewahrt (Jud 6 
und 2 Petr 2, 4). Darum ist eben dies die Sünde des Teufels, •der von Anfang an 
sündigt" und in dem alle Sünde der Menschen wurzelt (1 Joh 3, 8), daß er Jesus 
leugnet, und so kann Johannes sofort weiterfahren: •Dazu ist der Sohn Gottes 
erschienen, daß er die Werke des Teufels auflöse". Und wenn Ignatius den Teufel 
im EB immer wieder nennt den •Feind der menschlichen Natur" (7; 10; 135; 136; 

ließ sich von der Theologie in ihrer ganzen Breite beraten. So sollten ihm alle Bücher, alle 
Theologen und die ganze Heilige Schrift zur Bestätigung dienen für das, was er eigentlich 
nur aus geistlicher Eingebung gelernt hatte" (Pol. Chron. III, 529f). Hier wäre an sich der 
Ort, genauer zu erforschen, woher Ignatius seine theologischen Kenntnisse schulmäßiger 
Art bezogen hat. Wir glauben auf Grund von manchen Zeichen, daß er in Paris vor allem 
unter dem skotistischen Einfluß des berühmten Magisters Petrus de Cornibus gestanden hat. 
Stand doch dieser Franziskaner, der einen Kommentar zu Scotus geschrieben hat, bei den 
Pariser Gefährten des Ignatius in höchstem Ansehen (vgl. Mon. Bob. 614f; Mon. Fabri 
99.548; Ep. Xaverii 1,167; Pol. Chron. 1,94; Schurhammer, Franz Xaver I, 238f; M. de 
Certeau, Pierre Favre, Memorial, Paris 1960, S. 13. 20. 201). 

82 Ausgabe Mainz 1931, S. 252•257. 
33 E. Przywara, Deus semper maior. Theologie der Exerzitien I, Freiburg 1938, S. 199. 



26 Hugo Rahner 

325; 326; 327; 334), so meint er damit ohne Zweifel das, was Johannes meint, wenn 
er den Satan den •Menschenmörder von Anbeginn" nennt (Joh 8,44): die alles 
umfassende Zielrichtung des Teuflischen ist vom Urbeginn an der Menschenmord an 
dem Menschgewordenen und in ihm der Seelenmord an allen, die in Christo sind. 
•Dieses grauenvolle Mysterium der Sünde in ihrem Ursprung wird uns wiederum 
ein Licht, das die ganze Geschichte derselben beleuchtet. Es läßt uns erst recht in die 
Tiefe des Hasses hinabblicken, mit welchem der Teufel den Menschen verfolgt. Er 
verfolgt den Menschen nicht bloß deshalb, weil derselbe die Herrlichkeit zu erlangen 
bestimmt ist, welche er selbst verloren, sondern noch ungleich mehr, weil der Mensch 
ein Glied am Leibe des Sohnes Gottes ist; er verfolgt die Menschheit um ihres Haup- 
tes willen... er verfolgt das Menschengeschlecht in denjenigen, die nach der 
Menschwerdung Christi der Fahne desselben sich angeschlossen und das Reich der 
Hölle in sich und anderen zu zerstören suchen." So Scheeben34 • und seine Worte 
sind der zutreffendste Kommentar zu dieser christologischen Deutung der Ursünde 
der abgefallenen Engel. Ist dem aber so, dann wird schon hier der unergründliche 
Tiefensinn der göttlichen Heilsveranstaltung des Kreuzes klarer: daß eben dieser 
Menschenmörder von Anbeginn durch den am Gottmenschen geglückten Menschen- 
mord besiegt wurde. Denn dazu •nahm Christus Fleisch an, damit er durch seinen 
Tod den zunichte mache, der die Gewalt über den Tod hat, den Teufel" (Hebr2,14). 
Von dieser Erhöhung am Kreuz sagt der Herr selbst • alle Geschichte der Sünde 
umgreifend: •Jetzt ist Weltgericht. Jetzt wird der Fürst dieser Welt hinausgeschleu- 
dert" (Joh 12, 31, 32). Wir tun also dem Text des EB in 50 keine Gewalt an, wenn 
wir schon in der Durchdenkung der Engelsünde auf den Gekreuzigten hinweisen, 
vor dessen Bild wir gleich nachher in die Knie brechen, wir erfüllen nur, was Igna- 
tius selbst (50) ausdrücklich anrät, nämlich •dies alles im einzelnen mit dem Ver- 
stand zu überdenken und danach mit dem Willen die Anmutungen zu erwecken". 

Es folgt die Betrachtung von der Ursünde der Stammeltern (51). Bevor wir sie auf 
ihren christozentrischen Sinn hin durchdenken, ist eine Vorbemerkung zu machen, 
die übrigens auch schon für das eben Gesagte von der Engelsünde gilt: es wurde uns 
aus der wohlbegründeten theologischen Meinung vom Wesen der angelischen Ur- 
sünde als einer Leugnung des vorausgeschauten Gottmenschen das andere, weniger 
klare theologische Problem nahegebracht, in dem sich die Schulen des Aquinaten und 

^Mysterien des Christentums § 42 (S. 255). • Die theologische Meinung von dem Zusam- 
menhang der Engelbegnadung und der Engelsünde mit der Inkarnation ist so gut begründet, 
daß wir durchaus berechtigt sind, sie in die gebetete Struktur der Geistlichen Übungen ein- 
zubauen. Wenn Ignatius, wie wir später zeigen werden, die skotische Christologie jedenfalls 
in Bezug auf die Sünde der Stammeltem hält, so haben wir das Recht, dies auch in Bezug auf 
die Sünde der Engel anzunehmen. Zur genaueren Begründung vgl. Suarez, Disp. V, sectio 
4, 18 (Opera XVII, Paris 1860, p. 245): •Nonulli patres dicunt, malos angelos occasione huius 
mysterii (incarnationis) per superbiam et invidiam cecidisse, indigne ferentes tantam naturae 
nostrae exaltationem, et Christo subici recusantes eamque excellentiam naturae suae arrogan- 
ter appetentes". Auch Thomas spricht von der übernatürlichen Erkenntnis der Engel, die 
•a principio suae creationis" im Worte auch das Mysterium incarnationis voraussahen (S. 
Th. I, q. 57, a. 5, ad 1. Vgl. I, q. 64, a. 1, ad 4; q. 106, a. 4, ad 3; q. 117, a. 2, ad 1). Letztlich 
geht diese theologische Deutung auf die Schrift zurück: •Alles ist auf ihn erschaffen in den 
Himmeln und auf der Erde, das Sichtbare und das Unsichtbare, die Throne und Herrschaf- 
ten und Gewalten. Alles ist durch ihn und auf ihn hin erschaffen, er ist vor allen und in ihm 
hat alles seinen Bestand" (Kol 1,16). • Vgl. noch Scheeben, Dogmatik II, Freiburg 
1878, S. 518f. 



Zur Christologie der Exerzitien 27 

der Skotisten unterscheiden. Ist die Menschwerdung der zweiten göttlichen Person 
nur darum von Gott beschlossen und ins Werk gesetzt worden, weil die göttliche 
Heilsliebe dazu durch die vorausgeschaute Sünde bewegt wurde • oder ist die Inkar- 
nation der in dem göttlichen Ratschluß •zuerst", vor allen anderen göttlichen Ent- 
schließungen gewollte, verherrlichende Abschluß der Schöpfung, der dann erst 
•nachträglich" durch die vorausgeschaute Sünde zur leidensfähigen Menschwerdung 
und zum erlösenden Kreuztod geworden ist? Halten wir dazu zunächst zwei Dinge 
in aller Klarheit fest: beide theologischen Meinungen, also die vom christozen- 
trischen Sinn der Engelsünde als auch die skotistische Meinung von der Inkarnation 
als Urplan der Kosmosverherrlichung, sind und bleiben echte theologische Meinun- 
gen und nicht mehr (aber auch nicht weniger), so daß wir uns hier durchaus das 
Wort Scheebens zu eigen machen: •Indes geben wir diese ganze Theorie über den 
Ursprung und die Geschichte der Sünde nur als das, was sie ist, als eine achtungs- 
werte theologische Meinung, die sich nicht stringent aus der Offenbarung begründen 
läßt, aber eine große innere Wahrscheinlichkeit besitzt"35. Im eigentlichen Text 
des EB haben wir für beide theologischen Meinungen keinen eindeutigen Anhalt, 
sondern befinden uns hier durchaus im Feld jener theologischen und betenden Ent- 
faltung, die von Ignatius und den ältesten Kommentatoren des EB ausdrücklich 
gewünscht wird36. Dies vorausgesetzt sagen wir nun also: beide theologischen Mei- 
nungen hängen aufs engste miteinander zusammen, so, wie es wiederum Scheeben 
ausdrückt: •Nach einer ziemlich allgemein gelehrten Meinung hatten die Engel vor 
ihrem Falle die Offenbarung der zukünftigen Menschwerdung des Sohnes Gottes 
gehabt. Diese Meinung hat ihre festeste Basis in der übrigens nicht so allgemein 
festgehaltenen Voraussetzung, daß das menschgewordene Wort, welches nach dem 
Apostel das Haupt aller Fürstentümer und Mächte und der Erstgeborene aller 
Kreatur ist (Kol 1, 15 u. 2, 10), von vorneherein im Weltplane Gottes als das 

35 Scheeben, Mysterien des Christentums § 42 (S. 257). Vgl. dazu E. Gutwenger, 
Natur und Übernatur (Besprechung von H. U. von Balthasar, Karl Barth): Zeitschr. f. kath. 
Theologie 75 (1953), 94f. Zur Dogmengeschichte der Christozentrik und der skotistischen 
Lehre von Christus als dem antecedenter ad peccatum praevisum gewollten Mittelpunkt 
der Schöpfung und Gnade vgl. noch: H. Küng, Christozentrik: LThK2 II (1958), 1169 bis 
1174. • K. Rahner, Probleme der Christologie von heute: Schriften zur Theologie I 
(1954), 169-222. • Ders., Die ewige Bedeutung der Menschheit Jesu für unser Gottesver- 
hältnis: Sehr. z. Theol. III (1956), 47-60. • J. Alfaro, Cristo glorioso Revelador del 
Padre: Gregorianum 39 (1958), 222-270. • B. Brinkmann, Die kosmische Stellung des 
Gottmenschen in paulinischer Sicht: Wissenschaft u. Weisheit 13 (1950), 6-33. -D. lin- 
ger, Franciscan Theology: Franciscan Studies 2 (1942), 428-474. • Ders., Christ's Role 
in the Univers according to S. Irenaeus: Franc. Stud. 5 (1945), 114-137. In den folgenden 
Jahrgängen noch über die Christologie v. Athanasius, Kyrillos Alex., Damascenus. • J. M. 
Bissen, La tradition sur la predestination absolue de Jesus-Christ: La France francis- 
caine 22 (1939), 9-34. • M. Schmaus, Kathol. Dogmatik II4, München 1949, 499ff. • 
A. Spindeler, Cur Verbum caro factum? Das Motiv der Menschwerdung und das Ver- 
hältnis der Erlösung zur Menschwerdung Gottes in den christologischen Glaubenskämpfen 
des vierten und fünften Jahrhunderts, Paderborn 1938, 70-86. • W. Dettloff, Die 
Geistigkeit des hl. Franziskus in der Theologie der Franziskaner: Wissenschaft und Weis- 
heit 19 (1956), 197-221. • Ders., Christus tenens medium in omnibus. Sinn und Funktion 
der Theologie bei Bonaventura: Wiss. u. Weish. 20 (1957), 28-42; 120-140. • Ders., Die 
Geistigkeit des hl. Franziskus in der Christologie des Johannes Duns Scotus: Wiss. u. Weish. 
22 (1959), 17-28. • Ders., Franziskanerschule: LThK2 IV (1960), 285-288. • C. B a 1 i c , 
Duns Scotus Lehre über Christi Prädestination im Lichte der neuesten Forschungen: Wiss. 
u. Weish. 3 (1936), 19-35. 

88 Vgl. GW S. 91ff. 



28 Hugo Rahner 

Haupt und der König der Engel prädestiniert gewesen, und als solches auch für sie 
die Quelle der übernatürlichen Gnade und Glorie hätte sein sollen"37. Zum 
mindesten also wird die theologische Deutung der angelischen Ursünde als einer 
Leugnung des Gottmenschen einsichtiger durch die •skotistische" Deutung der theo- 
logischen Urfrage: Cur Deus homo? Der leidende Gottmensch ist mithin nur gleich- 
sam das •zweite" Wort des heilsliebenden Vaters zum •ersten" Wort des verherr- 
lichenden und alle Schöpfung in Gnade krönenden Menschgewordenen. •Denn ihm, 
durch den und um dessentwillen alles ist, und der viele Söhne zur Herrlichkeit 
führen wollte, geziemte es, den Urheber des Heiles durch Leiden zu vollenden" 
(Hebr 2, 10), da Gott •die, die er vorhererkannt hat, auch vorherbestimmte, dem 
Bilde seines Sohnes gleichförmig zu werden, denn dieser soll der Erstgeborene sein 
unter vielen Brüdern" (Rom 8, 29). •Alles ist auf ihn hin erschaffen und alles hat in 
ihm seinen Bestand" (Kol 1, 17). Daß wir dieses Theologumenon in die Deutung des 
EB einzuführen wagen, leitet seine Berechtigung von der das ganze EB durchziehen- 
den Theologie der •Herrlichkeit" und der väterlichen •Majestas divina" ab, die wir 
am besten (mit dem •synthetischen Blick für die Mysterien", der des Ignatius mysti- 
scher Besitz war) von dieser skotistischen Meinung her begreifen können. Darum 
ist es für das tiefere Verständnis der E. von hohem Interesse, die Theologen zu 
lesen, die dieser Meinung so ergreifenden Ausdruck gaben, etwa Rupert vonDeutz38, 
oder Albertus Magnus39, Skotus selbst40, Suarez41, Franz von Sales42, Scheeben43. Wir 
schließen uns dem Urteil an, das Pohle-Gierens44 über diese skotistische Deutung 
ausspricht: •Die skotistische Theorie empfiehlt sich durch die Großartigkeit des 
Entwurfes, sowie durch die zentrale Stellung, welche sie dem Gottmenschen im Welt- 
plane zuweist. Überall stellt sie Christus in den Vordergrund, ja in den Mittelpunkt 
des Interesses. Er ist und bleibt das lebendige, allbeherrschende Zentrum, um das 
Engel und Menschen sich scharen, die höchste und letzte Offenbarung, der Anfang 
und das Ende von allem." 

Von da her deuten wir nun also den letzten Sinn der Ursünde der Stammeltern. 
Auch hier beschränkt sich der Text des EB (51) auf die äußersten Linien der bibli- 
schen und theologischen Sinngebung der Ursünde (wenngleich mit dem aus Ludolf 
entnommenen Zusatz vom •damaszenischen Feld" des Paradieses): Ungehorsam und 
seine Folgen, Verlust der Gnade des Urstandes und ein Leben voll Mühsal und 
Buße. Wenn wir nun aber auch hier der ausdrücklichen Mahnung zu einer Durch- 
denkung •im einzelnen" folgen, die Ignatius gibt, so sind wir auch hier berechtigt, 
nach einer christologischen Sinndeutung der Ursünde des Menschen zu fragen. Denn 
nur so, scheint uns, wird die innerste Beziehung aller Sünde auf den •Vater der 
Sünde" (Joh 8, 44; 1 Joh 3, 8) und auf das Kreuz als die Besiegung der •Sünde der 
Welt" (Joh 1, 29) deutlicher. Wir ziehen hier ein Wort des hl. Thomas von Aquin 
heran45. Thomas spricht von der Heilsnotwendigkeit eines ausdrücklichen Glaubens 
an die Menschwerdung Gottes: diese Notwendigkeit sei auch gegeben gewesen für 
die Stammeltern vor dem Sündenfall • er setzt hier also doch (entgegen seiner 

37 Mysterien des Christentums § 42 (S. 252). 
38 De gloria filii hominis XIII; De Trinitate III, 20. 
39 In III, dist. 20, art. 4. 40 In III, dist. 7, q. 3. 
41 De Incarnatione disp. 5. 42 Tratte de Vamour II, 4. 
43 Mysterien des Christentums § 64. 44 II8 S. 176ff. 



Zur Christologie der Exerzitien 29 

sonstigen Meinung) die Inkarnation als das im Gnadenplan Gottes Erstgegebene 
voraus: •Denn vor dem Sündenfall hatte der Mensch den ausdrücklichen Glauben 
an die Menschwerdung Christi, insofern diese hingeordnet war auf die Vollendung 
der Glorie, nicht aber insofern sie hingeordnet war auf die Befreiung von Sünde 
durch Leiden und Auferstehung, da der Mensch nicht die kommende Sünde voraus- 
sehen konnte." Zum Erweis deutet Thomas auf den geheimnisvollen Bezug zwischen 
Gen 2, 24 und Eph 5, 32 hin, wie im Bild der ehelichen Vereinigung der Ureltern 
sich das Mysterium von Christus und Kirche vordeutet, ein Geheimnis, •von dem es 
nicht zu glauben wäre, daß es der erste Mensch nicht gewußt haben sollte". Mithin 
wäre das tiefste Wesen der Ursünde die vom Menschen her gesehen endgültige 
Vernichtung des gnadenvollen Planes Gottes, aus der fleischlichen Gemeinschaft der 
Ureltern einmal das verklärende Haupt aller Menschen als den erstgeborenen Adam 
hervorgehen zu lassen. Ursünde wäre also •Menschenmord von Anbeginn an", 
sie läge in der gleichen christozentrischen Richtung wie die Engelsünde • ist sie ja 
doch eben durch den •Neid des Teufels" als den Tod gebärend entstanden (Sap 2,24) 
und steht durch die unbegreifliche Weisheit der auch durch die Ursünde des Men- 
schen nicht besiegten Heilsliebe Gottes in unmittelbarem Zusammenhang mit dem 
einzigen relevanten •Todesfall" der Weltgeschichte, mit dem Tod Gottes am Kreuz, 
erlitten im Fleische des Adamsgeschlechtes zur Besiegung der teuflischen Todes- 
herrschaft. Qui mortem nostram moriendo destruxit. 

Im Licht dieser Zusammenhänge aber wird das Mysterium der Bosheit der Ur- 
sünde erst eigentlich faßbar als die •Tod"sünde im höchsten Sinn, und nur von hier 
aus, meinen wir, läßt sich das unergründliche Geheimnis der Erbsünde einigermaßen 
verständlich machen. •Mühsal und Buße" (51) als Folgen der Ursünde erhalten so 
ihren theologischen Ort und können dann später erfaßt werden als das Grundwort 
des Königsrufes (95) und als Grundgesetz des Lebens Jesu, das von der Geburt an in 
•Mühsalen" unentwegt auf das Kreuz hin gerichtet ist (116), weil nur noch auf die- 
sem Wege die Rückkehr zur urspünglich geplanten •Herrlichkeit" des Vaters möglich 
sein wird. So zeichnet sich schon hier in der christozentrischen Deutung der Ursünde 
der Stammeltern die das ganze EB durchziehende Polarität von •Mühsal und Herr- 
lichkeit" ab. Schon am Rande des verlorenen Paradieses erhebt sich das Kreuz des 
vom satanischen Todesherrscher zwar Getöteten, aber eben in diesem Tod den Satan 
Besiegenden: es ist das Mysterium von der Versehrten Ferse, die der Schlange eben 
im Versehrtwerden den Kopf zertritt. Daß wir mit dieser theologischen Deutung der 
Ursünde auf jeden Fall die Meinung vertreten, der Ignatius sicher anhing, 
beweist uns das Wort aus der von Ignatius selbst geschriebenen Katechese: •Nach- 
dem Gott unser Herr den Himmel, die Erde und alle Dinge erschaffen hatte und als 
der erste Mensch im Paradies war, wurde ihm geoffenbart, wie der Sohn Gottes 
Mensch zu werden beschlossen hat. Und nachdem Adam und Eva gesündigt hatten, 
erkannten sie, daß Gott beschlossen hat, Mensch zu werden, um ihre Sünde zu 
lösen ... und dann teilten sie ihren Kindern dieses Wissen mit, wie der Sohn Gottes, 
unser Schöpfer und Herr, Mensch werden wollte"4«. Auch Suarez ist dieser Ansicht: 
•Das findet seine Bestätigung in der Offenbarung, die Adam zuteil geworden ist; 

45 S. Th. 2, II., q. 2, a. 7 c. 
46 MI I, 12, 668. 



30 Hugo Rahner 

denn man darf wohl annehmen, daß ihm der Grund der Menschwerdung geoffen- 
bart wurde... daß nämlich das Wort Mensch werden würde, um seine Güte den 
Menschen auf unaussprechliche Weise mitzuteilen und die menschliche Natur über 
alle Würde der Engel zu erheben"47. 

Hier nun schließt Ignatius die Erwägung über die Todsünde •irgendeines Men- 
schen" an (52), in der er auch die undurchdringlich dunkle Möglichkeit offen läßt, 
daß •viele Menschen ohne Zahl wegen einer Todsünde verdammt werden". Schon 
das scheint theologisch und menschlich gleichsam unerträglich zu sein, wenn nicht das 
innerste Wesen einer Todsünde erkannt wird im Licht des Herrenwortes: •Ihr aber 
habt den Teufel zum Vater" (Joh 8, 44). Darum geht der Blick des hier Betenden 
ganz in die Dimension des Intensiven: der Übende soll •die Schwere und Bosheit der 
Sünde gegen seinen Schöpfer und Herrn" bedenken und zu erfassen suchen, wie sie 
eine Sünde gegen •die unendliche Güte" sei. Wir haben hier also den nur im inner- 
lichen Gebet faßbaren Versuch zu wagen, über alle bloßen Worte hinaus, ohne jede 
bloß eingebildete Überheizung der augenblicklichen Affekte, das unheimliche 
Wesen einer einzigen Todsünde zu ertasten. Die •unendliche Güte" aber ist theolo- 
gisch nur ergreifbar in der Rückbesinnung auf das in der Sünde der Engel und der 
Stammeltern erschaute Mysterium des Menschgewordenen, in dem wahrhaft töd- 
lichen Erschrecken über das durch jede Todsünde sich konstituierende Eingegliedert- 
sein in die grauenhafte Geschichte des satanischen Abfalls vom fleischgewordenen 
Wort des Vaters, dessen Gegenspieler der •Vater der Lüge" (Joh 8, 44 u. 45) ist. 
So erhebt sich vor dem Auge des Betenden auf einmal die süße Vision von der den- 
noch unbesiegten Güte Gottes, die wir nur im Kreuz als dem Mittelpunkt aller 
Sündengeschichte erfassen können. Das will sagen (und ewiglich wird der Mensch 
vor diesem Mysterium in die Knie seines Herzens brechen müssen): der Kreuztod 
Gottes ist auch die Folge meiner eigenen Sünde (vgl.Hebr 6,6) und dennoch zugleich, 
wie in einem einzigen göttlichen Atemzug, die Besiegung meiner Sünde, in dem 
Ausmaß, als ich mich reumütig dieser •un-endlichen Güte" hingebe. 

Jetzt • und eigentlich erst jetzt theologisch und geistlich unterbaut • verstehen 
wir, warum Ignatius den Übenden vor Christus den Gekreuzigten hinstellt (53) und 
ihn fragen läßt: •Wie bist du als Schöpfer dazu gekommen, Mensch zu werden und 
vom ewigen Leben zum zeitlichen Tod herniederzusteigen und so für meine Sünden 
zu sterben?" Die gebetete Intensität dieser erschütternden Frage ist in ihrer Echtheit 
abhängig (wenn wir von der früher genannten süßen und erschreckenden Erleuch- 
tung durch die Gnade absehen) von der vorgängigen Vertiefung durch eine echte 
Kreuztheologie. Es muß dem Übenden ergehen wie Ignatius in Manresa nach der 
alles mit ihrem leuchtend scharfen Licht durchstrahlenden Vision am Cardoner: hier 
heißt es nur noch niederknien vor einem Kreuz und Gott Dank sagen • um vom 
Kreuz aus den Kampf der Geister zu erkennen und das Vaterunser des Sünders (54) 
zu beenden mit der alle Geschichte der Sünde abschließenden Bitte: Erlöse uns von 
demjenigen, der der Böse ist. Erst dann bricht die den ganzen weiteren Exerzitien- 
vorgang beinhaltende Frage reif und echt gewachsen aus dem erleuchteten Herzen 
auf: •Was soll ich nun für Christus tun?" Denn Christus allein ist der Mittelpunkt 
der gesamten Geschichte der Sünde, von den Engeln angefangen bis in die Mitte 

47 Disp. V, sectio 4, 18: Opera XVII, p. 245. 



Zur Christologie der Exerzitien 31 

meines Herzens: •Christus gegenwärtig und am Kreuze hangend." Gott •so zuge- 
richtet". 

Nun folgt die zweite Übung (55•61), die man gewöhnlich die Betrachtung von 
den eigenen Sünden nennt und die wir mit •Psychologie der Sünde" bezeichnet 
haben. Es geht hierbei zunächst um eine im abwägenden Rückblick aufs ganze Leben 
vertiefte Gewissenserforschung: aber doch immer schon mit der hinter allem Nach- 
denken stehenden Frage: in welchem Ausmaß ist dieses Mysterium der Sünde in 
meinem eigenen Leben Wirklichkeit geworden? Wir sehen darum hier ab von den 
vordergründig psychologischen Fragen und befassen uns nur mit dem, was wir die 
heimliche Christologie auch dieser scheinbar vorrechnenden und zergliedernden 
Übung nennen möchten. Es kommt nämlich in dieser Betrachtung ein geradezu 
kosmisches Gefühl der Sündigkeit zum Ausdruck, und wir meinen, daß der Betende 
diesen für den ersten Blick schier unnachvollziehbaren Aufschrei des sündigen 
Geschöpfes, das doch eben noch so fast sezierend sein eigenes Sündenleben durch- 
forscht hat, echt nur nachbilden kann, wenn er ganz erfüllt ist von der Christozentrik 
der Sündentheologie. Und dies gerade darum, weil rein textlich in den nun zu 
besprechenden Stücken des EB ein Wort von Christus gar nicht aufscheint: seine am 
Kreuz hängende Gegenwärtigkeit steht noch zu erschütternd vor der Seele des Beten- 
den, als daß von ihm gesprochen werden müßte. Nun fügt sich der Betrachtende (58), 
alle Dimensionen des Kosmos der Natur und Gnade ausmessend, mit seiner Sünde 
in diese Welt ein, •indem er sich immer kleiner zu machen sucht": er, das Nichts, die 
•eiternde Wunde", das quellende Gift innerhalb der so keuschen und heilen Schöp- 
fung der Gnade. Von unten nach oben geht dieses Ausmessen: alle Menschen, also 
noch einmal die ungeheure Geschichte der Entfaltung des Geschlechts aus Adam; 
und doch sind sie ein Nichts im Vergleich mit der darüber sich aufsprengenden 
Hierarchie von •allen Engeln und Heiligen des Paradieses", also noch einmal der 
mystische Leib all der Geschöpfe, die in der Kraft des göttlichen Menschentodes das 
einst verlorene Paradies wieder besitzen in unverlierbarer Herrlichkeit; und doch 
sind auch diese wahrhaft Nichts •im Vergleich mit Gott". Nichts. Und der betende 
Sünder ist auf einmal mitten in einer unerträglichen Einsamkeit seinem Schöpfer 
und Herrn gegenüber: •Was kann ich allein dann noch sein?" Hier klaffen die 
Abgründe zwischen Gott allein und dem Ich allein. Und es gibt keine andere Brücke, 
an deren schwingender Weite wir überhaupt erst die verzweifelte Unüberbrückbar- 
keit zwischen Gott und Sünde ermessen können, um zugleich darin schon fast mit 
einem süßen Staunen zu ahnen, daß der Abgrund doch bereits überbrückt ist: durch 
das blutige Kreuz, an dem mein Schöpfer und Herr gestorben ist, um aus mir, diesem 
giftquellenden Verworfenen einen Heilen, einen Gesunden, einen wieder in das 
blühende Dasein des Alls neu und lebendig Eingefügten zu machen. 

Hierin also schon ergreift man das Mysterium des Gekreuzigten, das sich hinter 
Welt und Himmelsparadies auftut. Aber noch wagt es der betende Sünder, einen 
Schritt weiter in die lichte Finsternis dieses Mysteriums zu tun (59): er beschreitet 
in zitternder Ehrfurcht die Dimensionen des Unermeßlichen Gottes: •Ich betrachte, 
wer Gott ist, gegen den ich gesündigt habe, seine Weisheit vergleichend mit meiner 
Unwissenheit, seine Allmacht mit meiner Schwäche, seine Gerechtigkeit mit meiner 
Ungerechtigkeit, seine Güte mit meiner Bosheit". Das ist nicht wieder nur (wie schon 



32 Hugo Rahner 

im Fundament nicht) eine sozusagen nur der Theodizee entlehnte Spekulation, in 
der wir immer nur innerhalb der künstlich weggedachten Grenzen unseres entlehn- 
ten Seins herumtasten, sondern gerade hier (eben weil es nicht gesagt wird) müssen 
wir in die leeren Gefäße unseres betenden Denkens von Gott die bitteren und süßen 
Quellwasser des einen, einzigen Gedankens gießen: und dieser Gott hängt am Kreuz, 
gegenwärtig vor mir, unsäglich zugerichtet von seinem eigenen Geschöpf. Die 
Dimensionen der göttlichen Gerechtigkeit und Güte können nur am Gekreuzigten 
ausgemessen werden. 

Jetzt erst sind wir zubereitet, ein (wenn auch vom kleinen Maß unseres eigenen 
Herzens umgrenztes) Verständnis aufzubringen für den maßlosesten Text des gan- 
zen EB (60), die •Exclamatio admirativa", den •staunenden Aufschrei" der sündi- 
gen Seele. Hier wird der sonst so wortkarge Ignatius auf einmal geradezu dichterisch, 
wenn man das überhaupt so nennen darf. Sagen wir genauer: dieser aus seinen 
innersten Tiefen aufbrechende Schrei der •sich steigernden Gemütserregung" ist 
eine einzige Schau seiner Mystik, in der er nun alles Geschaffene (und das sind ihm 
immer die •Dinge auf dem Antlitz der ganzen Welt", von denen er so karg und 
erfüllt spricht: 23; 102; 106; 108; 236) zusammenschaut auf dem dunklen Hinter- 
grund der unbegreiflichen Tatsache, daß Geschöpfe sich gegen den Schöpfer und 
Herrn sündigend erhoben haben. Aber diese Schau wird zugleich zu einer unerhör- 
ten Commedia Divina: die zwei Lager teilen sich (schon zeichnen sich wieder die 
Zwei Banner ab, als deren Träger wir Christus und Satan erkannten und erkennen 
werden), der ganze Kosmos gerät in Bewegung, steht auf einmal in Kriegszustand, 
alles ist Geisterscheidung auf Christus hin. Engel und Heilige, Himmel, Sonne, 
Mond, Sterne und Elemente, Früchte, Vögel, Fische und alle Tiere, das ganze Erden- 
rund: alles steht auf der Seite Gottes • und der Sünder auf der anderen Seite, 
gewärtig der •neuen Höllen", die sich auf tun müßten • wenn da nicht eine geheim- 
nisvolle, ungeheure Gewalt diesem erzürnten Kosmos von Engeln und Elementen in 
den Arm gefallen wäre. Sie wird nicht mehr mit Worten genannt. Es wird nur 
gesagt, daß zum bestürzten Staunen des Sünders das bereits gezückte •Schwert der 
göttlichen Gerechtigkeit" den Händen der rächenden Engel entfällt und aus ihnen 
die himmlischen Geistgewalten macht, •die mich ertragen und behüten und für mich 
beten"; daß die Hierarchie der Heiligen, also der im Kreuztod endgültig Gerette- 
ten, für mich Fürsprache einlegt und für mich betet; daß die Erde nun eben nicht sich 
zu neuen Höllen aufspaltet und mich nicht •verschlingt". Was ist da geschehen? Die 
Antwort kann man nicht mehr mit geschriebenen Worten ausdrücken. Es wird nur 
eben noch keusch und verhalten gesprochen von •Zwiegespräch der Barmherzig- 
keit" (61) und von stammelndem Danksagen des noch einmal Geretteten, •dem bis 
zur heutigen Stunde das Leben geschenkt worden ist". 

Aber wir wissen es schon: diese dem rächenden Kosmos in die Arme fallende 
Gewalt ist die Liebe Gottes, die in Christus dem Gekreuzigten allein faßbar gewor- 
den ist. Sie machte aus den Rache-Engeln, den in der ersten Ursünde dem Gott- 
menschen treu gebliebenen Geistern, die Schutz-Engel der im Kreuz erlösten Men- 
schen. Das Kreuz macht aus den Heiligen, für die das Ja zu Christus endgültig zum 
Guten ausgeschlagen ist, und die darum an sich jene laut rufenden Ankläger gegen 
alle Sünder sein müßten (•Wie lange noch, Herr, rächst du nicht unser Blut an den 



Zur Christologie der Exerzitien 33 

Erdenbewohnern?" Apk 6, 10), die •für eine kurze Zeit Geduldigen, die da 
betend warten, bis ihrer Brüder Zahl vollständig ist" (Apk 6, 11). Und was haben 
Sonne, Mond, Sterne, Elemente, Früchte und Vögel mit meiner Sünde zu tun? Ist 
das nur überspannte religiöse Rhetorik? Auch das erfassen wir nur im Kreuz, die- 
sem den ganzen Kosmos konsekrierenden Zeichen, weil auch die Sterne und die 
Atome •bis zur Stunde seufzen und in Wehen liegen und auf die Offenbarung der 
Kinder Gottes harren" (Rom 8, 18•22), und dies um der Sünde willen und um des 
Kreuzes willen. Nicht •Neue Höllen" sollen sich aus dem Kosmos bilden, sondern 
•Neuer Himmel und neue Erde" (2 Petr 3, 13; Apk 21, 1), aber nur, weil einmal 
Gott auf dieser unverklärten Erde gestorben ist. Alle Geschöpfe sind •im Blute 
Christi gebadet"48. So ist denn in diesem Gesamtkosmos des Geschaffenen durch das 
Mysterium des Kreuzes alles sozusagen wie •gebremst": das Schwert der Engel 
bleibt gezückt, aber es saust nicht nieder; die Hände der Heiligen sind noch gefaltet; 
die Erde darf sich noch nicht spalten. Denn noch, vorerst noch, ist die Zeit der Barm- 
herzigkeit, •bis zu dieser Stunde", in der der Sünder betend vor dem Kreuz steht 
und Dank sagen kann. Freilich so, daß einmal der alle Gezeiten abschließende 
Augenblick kommt (und der Übende nimmt ihn jetzt schon gleichsam voraus), wo 
die Scheidung und Entscheidung gefällt wird, wo das gebremste Schwert der Gerech- 
tigkeit niedersaust, wo die Heiligen zum Gericht aufstehen, wo die •Elemente in 
der Gluthitze zerschmelzen" (2 Petr 3, 12). Das wird sein, •wenn das Zeichen des 
Menschensohnes am Himmel erscheint" (Mt 24,30) zum Erweis dafür, daß in diesem 
Zeichen vom Urbeginn an das Gericht in die Welt gekommen ist. 

So wird denn allein im dunklen Licht des Kreuzes der •staunende Aufschrei" zum 
stammelnden Dankgebet. •Niederbrechen zur sprachlosen Anbetung des eigentlichst 
Unbegreiflichen Gottes: der in Torheit und Ärgernis (1 Kor 1, 23•25) seiner Barm- 
herzigkeit so maßlos ,Herz zum Elend' (miseri-cordia) hat, daß Er seine ,Seele hin- 
gibt' (1 Joh 3, 6), selbst ,Elend der Leere' zu sein (Phil 2, 7)"49. Und so endet diese 
Betrachtung von der eigenen Sünde dort, wo die Geschichte der Sünde geendet hat: 
bei der Unbegreiflichkeit des Kreuzes, die man nur in einem betenden Zwiegespräch 
mit Gott ein wenig begreifen kann. 

Diese Betrachtung der eigenen Sünden wird nun im EB noch erweitert in der 
Dritten Übung (62 u. 63), die sich zunächst gemäß dem in der Zweiten Übung 
erlebten Trost- oder Trostlosigkeitsgefühl einer weiteren Vertiefung des Betrach- 
teten hingibt50. Diese Vertiefung hat (63) eine dreifache Richtung: sie geht auf das 
Erflehen der Gnade einer •tiefinnerlichen Erkenntnis meiner Sünden"; sie schreitet 
weiter zur Ertastung der all meinem Sündigen wurzelhaft zugrundeliegenden •Un- 
ordnung meiner Handlungen"; beides aber wird endlich umgriffen mit dem jeweils 
hinzugefügten und am Ende noch einmal ausdrücklich gesagten Wort •Abscheu": 
•Daß ich die Welt erkenne, damit ich das Weltliche und Eitle mit Abscheu von mir 
entferne". Wir erfassen schon in dieser Sinngebung einer vertieften, in den leben- 
digen Wallungen des getrösteten oder des traurigen Herzens erfaßbaren Realisie- 
rung des Sündigen den hier angegebenen Fortschritt: es taucht jetzt (und von nun 

48 MI I, 12, 252. 
49 E. Przywara, Deus semper ?naior I, S. 224. 
60 Über die Beziehung von Tröstung und Vertiefung durch Wiederholung des Betrach- 

teten vgl. MI II, 2, 504. 



34 Hugo Rahner 

ab bis zum Höhepunkt der Zweiten Woche unvergeßbar) das Korrelat des anti- 
christlichen Satan auf, die •Welt" im johanneischen und paulinischen Sinn der Gott- 
widrigkeit, als Sichtbarwerden des •Fürsten dieser Welt" (Joh 12,31; 14,30; Eph 
6, 12; 2 Kor 4, 4). Diese •Welt" ist ungeordnet und eitel, auch darin hindeutend auf 
die angemaßte Herrschaft Satans aus •Feuer und Rauch" (140), die der demüti- 
gen Geordnetheit des Königs Christus sich entgegensetzt als dem •Bescheidenen, 
Schönen und Liebenswürdigen" (144). Mit anderen Worten: hier sind wir schon 
mitten im gleichsam oszillierenden Kraftfeld zwischen den beiden Gewalten der 
Sünden- und Heilsgeschichte, zwischen Christus und Belial, also schon sozusagen 
mitten in der Zweiten Woche • und doch erst auch wieder am Anfang, da es hier 
wesentlich um das geht, was schon auf der ersten Seite des EB als äußerste Umzeich- 
nung des Exerzitienzieles angegeben wurde: •Alle ungeordnete Neigung von sich 
zu entfernen und so den göttlichen Willen zu suchen und zu finden in der Regelung 
des eigenen Lebens" (1). Die Zweite Woche mißt den Pendelschlag dieser Kräfte 
mit einem feineren Maß, indem es dort nur noch geht um die zwischen Christus und 
Satan zu fällende Entscheidung auf das •Mehr", also auf das Vollkommenere hin. 
In der Ersten Woche geht es noch um die letzten Erkenntnisse in bezug auf das vor 
dem Sündeneinbfuch zu rettende Heil der Seele, dies aber schon in einer Feinheit 
der erbeteten Beobachtung, die sozusagen nur noch Witterung, Instinkt für das 
Widergöttliche, von innen her ertastete und also •intim" gewordene Erfassung des 
wurzelhaft Sündigen in mir und in der Welt ist. 

Hier nun ist es erneut greifbar, wie sehr Ignatius eine solche Intimität der Sün- 
denkenntnis nur noch dem Zwiegespräch des Betens zuschreibt. Hier ist kein Diskurs 
mehr möglich, und der Übende muß die Fülle seines Betenkönnens schöpfen aus 
dem, was sich ihm in den vorhergegangenen Erwägungen dargeboten hat. Das 
bedeutet aber, wenn wir bisher auf dem rechten Weg der Deutung und Entfaltung 
waren: gerade jetzt muß sich mit einer ganz neuen Wucht das einstellen, was wir 
bisher die Christozentrik der Sündenbetrachtung genannt haben. Und so ist es denn 
auch: das Beten um die sublime Gnade dieser Witterung für Sünde und Welt formt 
sich hier zum Zwiegespräch mit den •Heiligsten Mittlern", genau so wie später auf 
dem (dieser Betrachtung innerlichst zugeordneten) Höhepunkt der Zweiten Woche, 
der Betrachtung von den Zwei Bannern (147). Wenn wir früher (58) die Struktur 
des Gnadenkosmos in seiner vertikalen Linie des Aufstiegs Erde • Paradies • 
Gott geschaut haben, so wiederholt sich nun diese Linie, aber jetzt ins heilsgeschicht- 
lich-Personale hinein: Maria • Christus • Vater. Und ebenso wiederholt sich wie 
bei dem gekreuzigten Herrn und Schöpfer auch für die Gestalt der heiligen Jung- 
frau die scheinbare Unvermitteltheit des Auftretens: aber wenn wir das Fundament 
und den Ursprung der Sünde der Engel und Menschen richtig gedeutet haben, so 
verstehen wir besser, warum Ignatius gerade hier, im Bereich der •tiefinnerlichen" 
Sündenerkenntnis und der dazu notwendigen Unterscheidung der Geister, zum 
erstenmal von Maria spricht. 

Entfalten wir dies noch genauer • denn wir befinden uns hier im Innersten der 
Ersten Woche und berühren den feinsten Nerv des Exerzitienvorgangs einer die 
Christusnachfolge vorbereitenden Kehr von der Sünde, dort nämlich, wohin die 
zwei ersten Regeln zur Unterscheidung der Geister gehören (314 u. 315). Es geht 
um die tief innerliche Erkenntnis und das Fühlen der •Unordnung", die in der Sünde 



Zur Christologie der Exerzitien 35 

liegt. Das ist aber nicht nur irgendein Gefühl für seelische Sauberkeit, für das Sein- 
sollen, oder gar für brave Bürgerlichkeit des ethischen Anstands. •Ordnung des 
Lebens" meint im EB (1) immer das Gegenteil zu der •ungeordneten Neigung" (16; 
169; 172; 179), deren Regelung und Wandlung ein das tiefste Innere ergreifendes 
Werk der Göttlichen Majestät ist (16). Das kann aber immer nur die Einordnung 
in den durch die Sünde gestörten Urplan des heilsliebenden Vaters sein: Ordnung 
also auf Christus hin, Rückordnung auf die Urgnade hin, Vernichten der Unord- 
nung, die der Diabolos, der Verwirrer, in die Welt gebracht hat. Ordnung und 
Unordnung sind mithin nur zwei andere Bezeichnungen für den Gegensatz Chri- 
stus • Satan. Daraus wird aber einsichtig, warum sich die Bitte um eine gnaden- 
geschenkte Erkenntnis dieser wurzelhaften Unordnung zuerst an die Jungfrau 
Maria wendet. •Maria ist die in Ansehung der Verdienste Christi Jesu, des Erlö- 
sers des Menschengeschlechtes, vor aller Makel der Erbsünde Vorauf-Bewahrte und 
Freie. So steht sie dem ,von Anfang her' der Sünde in der Schöpfung (1 Joh 3, 8) 
gegenüber"51. In ihr ist die göttliche Ordnung nie zur Unordnung geworden, darum 
ist sie die schlangentötende Frau, die zugleich vorbildender Inbegriff und fürbit- 
tende Helferin ist für die Wiederherstellung der um ihren Sohn Christus sich for- 
menden Ordnung der Welt. So wendet sich der Übende bittend an Maria, daß sie 
•mir von ihrem Sohn und Herrn Gnade erlange" für diese innere Witterung der 
christusgeformten Ordnung und der auch in ihren feinsten Formen noch teuflischen 
Unordnung. Also die Bitte an die Frau, in deren Freiheit von jeder Sünde bereits 
der Kreuzsieg ihres Sohnes vorauswirkt, um die Gnade des innerlichen Gefühls für 
die ,Frontlinie\ die durch die ganze Weltgeschichte und so auch durch die intimste 
Mitte meines eigenen Herzens geht. Das ist dann zugleich die •Kenntnis der Welt", 
deren sündige •Eitelkeit" (im kosmischen und zugleich sittlichen Sinne des Paulus 
(Rom 8, 20; 1 Kor 3, 20; Eph 4, 17) im Gegensatz steht zur demütig keuschen Reali- 
tät des Gottmenschen und seines Kreuzes. Es mag dem Übenden hierbei ergehen 
wie Ignatius selbst, als ihm in den noch ungefügten ersten Bewegungen der Geister- 
scheidung in Loyola nächtens das Bild Unserer Lieben Frau erschien mit dem heili- 
gen Jesuskind: •Bei diesem Anblick empfing er ungemein großen Trost und er blieb 
mit solchem Ekel erfüllt vor seinem ganzen vergangenen Leben und im besonderen 
vor den fleischlichen Dingen, daß ihm schien, als ob alle Bilder, die bisher seiner 
Seele eingeprägt waren, aus ihr gewichen seien"52. 

Von da aus soll sich der Betende an den göttlichen Sohn wenden, •damit er mir 
das Gleiche vom Vater erwirke". Christus ist hier, obwohl göttlicher Sohn, doch 
zugleich Erwirkender beim Vater, also •der eine Mittler zwischen Gott und den 
Menschen, der Mensch Christus Jesus" (1 Tim 2, 5). Das ist er aber in seinem Blut. 
Wir wenden uns also wiederum an den Gekreuzigten, um an ihm und durch ihn 
Unordnung und Welt in ihren tiefsten antichristlichen Wurzeln zu erkennen: an 
dem •so Zugerichteten" (53) erkennen wir, was der Diabolos aus den Fugen gebracht 
hat und was mithin Sünde ist. Am Gekreuzigten allein ist zu erfühlen, worin und 
auf welchen Wegen sich die göttliche Ordnung wieder herstellen kann: •Deformitas 
Christi de format", •die Mißgestaltetheit Christi gibt dir Gestalt", sagt Augustinus53. 

61 Przywara I, S. 227.    52 Bericht des Pilgers c. 10 (FN I, 374; Schneiders 47) 
" Sermo 27, 6, 6 (PL 38, 181 B). Vgl. P r z y w a r a I, S. 231. • Es ist wie ein Kommentar 

zu dem Wort des EB (53 vom Herrn, der so zugerichtet ans Kreuz genagelt ist), wenn Augu- 



36 Hugo Rahner 

Und hier läßt Ignatius zum ersten Mal im EB wieder zurückfinden zu dem from- 
men Gebet des Beginns: •Seele Christi heilige mich!" Dieses Gebet müssen wir nun 
erfüllt von der ganzen bisher entfalteten Christologie der Ersten Woche neu beten, 
gipfelnd in der die Erste Woche abschließenden Bitte: •Vor dem bösen Feind 
beschütze mich", endend mit dem Wort, das die Tore der Zweiten Woche aufreißt: 
•Heiße zu Dir kommen mich". So erfüllt sich in diesem Beten zu Christus um die 
Gnade der Witterung für die Geister jene Ahnung, die zu Beginn des EB (15) ange- 
deutet wird: •Der Schöpfer und Herr wird die ihm sich hingebende Seele in seine 
Liebe und seinen Lobpreis hinein umarmen und sie auf jenem Wege geleiten, auf 
dem sie ihm fürderhin besser dienen kann." 

Nun bleibt dem Übenden nur noch eines zu tun übrig: demütig sich an den Vater 
unseres Herrn Jesus Christus zu wenden, •auf daß Er selbst, der Ewige Herr, mir 
dies gewähre". Hier hören alle Worte auf. Es heißt nur noch: •Und dann ein 
Vaterunser." Aber auch dieses Gebet aller Gebete kann jetzt, wenn wir so sagen 
dürfen, christologisch erfüllter gebetet werden. Gegen die Unordnung heißt es nun: 
Dein Wille geschehe. Gegen die Welt heißt es nun: Dein Reich komme. Gegen den 
christustötenden Satan heißt es nun: Erlöse uns vor dem Bösen. Über dem armen 
Sünder, der vor dem Kreuz kniet, öffnet sich die Gnade der unsäglichen Majestät des 

Ewigen Vaters. 
Indessen entläßt Ignatius die übende Seele nicht übereilt und ungeprüft in die 

getröstete Neuheit, die sich jenseits des Weltlichen und Eitlen auf tut. Zu wichtig 
und zu schwer verwirklichbar ist die erbetete Sündenerkenntnis, die in die Tiefen 
der eigenen Seele lotet bis hinunter zum Felsgrund, der da ist Christus Jesus 
(1 Kor 3,11), ohne dessen Kreuz wir das Wesen der Sünde niemals erkennen. Darum 
fordert er (64) besinnend verweilende Wiederholung, und dies von nun ab immer in 
der Form der Zwiegespräche • nebenbei, wie unendlich weit sind wir in dieser 
betenden Meditation von allem Intellektualismus einer psychologisierenden Selbst- 
erkenntnis! Gerade dieser unser Versuch, die Christologie der Ersten Woche genauer 
aufzudecken, führt uns wie nichts sonst in die innerste Mitte jener im besten Sinne 
existentiellen •Erbetung" der geistlichen Einsichten, von der einmal Bischof Sailer 
gesagt hat, sie allein gebe •jene Festigkeit des Gemütes, die sich durch kein Denken 
erdenken, durch keinen Tätigkeitssturm erstürmen und durch keine künstliche 
Apathie erkünsteln läßt". Nur im Zwiegespräch mit Christus, an der Hand seiner 
Mutter, im Hintreten vor die Majestät des Ewigen Vaters, können wir in den E. zu 
jenen in der Abkehr von jeglicher Sünde gefestigten Menschen werden, die von den 
Mysterien der Zweiten Woche vorausgesetzt sind bis hinauf in die fast erschrek- 
kend klingende Selbstverständlichkeit der ersten und zweiten Weise von Demut (165 
u. 166), die es •nicht einmal mehr einer Erwägung wert findet, eine Sünde zu bege- 
hen", und ohne die der Aufschwung in die sublimen Höhen der dritten Weise von 
Demut in der ersehnten Angleichung an den gekreuzigten Christus immer nur wie 

eine gekünstelte Phrase klänge. 
Um diese in Christo zu begründende Festigkeit des vor jeglicher Sünde •schau- 

stinus fortfährt: Pendebat ergo in cruce deformis, sed deformitas illius puldiritudo nostra 
erat. In hac ergo vita deformem Christum teneamus. Quid est deformem Christum? ,Absit 
gloriari nisi in cruce Domini' (Gal 6, 14). Haec est via: credere in Crucifixum. De ista defor- 
mitate Christi non erubescamus. 



Zur Christologie der Exerzitien 37 

dernd sich abwendenden Gemüts" (63) zu erlangen, fügt dasEB endlich als Abschluß 
die zum ersten Mal vorgelegte ,Anwendung der Sinne' ein über das •Mysterium der 
Hölle" (65•71). Wir nannten sie die Betrachtung von der •Eschatologie der Sünde"54. 

Es soll hier nur wieder die Rede sein von der Christozentrik dieses Blickes in das 
äußerste Mysterium der göttlichen Offenbarung. Hölle kann man nur glaubend ver- 
stehen vom Kreuz der sich in die Hölle der Gottverlassenheit ausblutenden Liebe 
Gottes her. Hölle ist die liebesnotwendige Auswirkung der zornigen Güte dessen, 
der sich sein Menschenherz hat durchbohren lassen. An dem großen •Durchbohrten" 
(Apok 1, 7; Joh 19, 37; Zach 12, 10) scheiden sich die wehklagenden Geschlechter der 
Erde. Das Kreuz ist das Gericht (Joh 12,31). Genauer: das Kreuzgericht, das am 
Jüngsten Tag gesprochen wird (Joh 12, 48), entscheidet gemäß dem Glauben an das 
Wort des Menschgewordenen und nimmt so schon in der Glaubensentscheidung den 
Gerichtstag voraus in die heimliche Mitte des Herzens hinein: •Wer nicht glaubt, 
der ist schon gerichtet" (Joh 3, 18). So scheiden sich die Geister an dem als Mensch 
in die Welt gekommenen Wort. •Jeder Geist der bekennt: Jesus Christus ist im 
Fleische gekommen, ist aus Gott. Und jeder Geist, der Jesus nicht bekennt, ist nicht 
aus Gott. Das ist der Geist des Antichrist, und er ist schon in dieser Welt" (1 Joh 
4,2,3). Darum •ist die letzte Stunde schon da" (1 Joh 2, 18). Himmel und Hölle 
scheiden sich am Glauben an den •Gekommenen". 

Indem nun der Übende in der Kraft seines schon in allen Tiefen sich wandelnden 
Gemütes mit den •geübten Sinnen zur Unterscheidung von Gut und Böse" (Hebr 
5, 14) alle Dimensionen der Hölle durchwandert, •ihre Länge, Breite und Tiefe" 
(65), erhebt er sich am Ende (71) zum letzten Mal zu einem Zwiegespräch mit Chri- 
stus dem Herrn, im Anblick aller Geister, die in der Hölle sind. Und in diesem 
betenden Sprechen mit dem am Rande der Hölle stehenden Christus vollzieht er 
eine ,Scheidung der Geister': er schaut, wie sich dieses ewige Geschick der Gott- 
ferne der in Christus vergeblich Erlösten geschieden hat am verleugneten Glauben 
an die Ankunft des Gottmenschen. Von hier aus können wir noch einmal zurück- 
blicken auf die Betrachtung von der •Geschichte der Sünde": wir waren also berech- 
tigt, das innerste Wesen der Engelsünde und der Ursünde der Stammeltern als das 
Nein zum gekommenen (in seinem Kommen vorausgesehenen) Menschensohn zu 
bezeichnen • bei dem von Christus abgefallenen Satan und seinen Engeln ewig 
fixiertes Nein, bei den Ureltern das in die verzeihende Barmherzigkeit der felix 
culpa hineingenommene und im Kreuz aufgehobene Nein. Die •Ankunft" des Gott- 
menschen, dieser •Advent" (imEB stets •advenimiento" genannt) des irdischen Lebens 
Jesu ist das Maß der Geisterscheidung: vor, in und nach seiner Ankunft wird das Ja 

54 Zur Theologie von der Hölle im EB vgl. außer 65•71 noch 48, 50, 51, 52, 60, 102, 106, 
108 (Zusammenhang mit der Inkarnation), 142, 274. In 52 ist theologisch von Bedeutung, 
daß in der Vulgata Ignatius zu dem Gedanken, es könne jemand wegen einer einzigen Tod- 
sünde in die Hölle kommen, beifügt: forte (MI II, 1, 238). Zur Christologie der Hölle vgl. 
E. Przywara, Deus semper maior I, 236-244. • J. Ratzinger in LThK2 V, 1960, 
448f. • H. Küng, Rechtfertigung, Einsiedeln 1957, S. 149: •Der Verdammte, der sich end- 
gültig von Christus losgesagt hat, der durch willentliches Wegsein von Christus sein Trotz- 
dem-Existieren durch Christus und sein seinhaftes Hinsein auf Christus niederhält in sinn- 
loser Zerrissenheit, der aber trotzdem vor Jesus Christus seine Knie beugen und ihn verherr- 
lichen muß, ist anders in Christus als der Selige, der in Christus und durch ihn im Heiligen 
Geist und im Vater die unendliche Erfüllung seines Seins gefunden hat und der Gott dienen 
und Dank sagen darf in Ewigkeit." 



38 Heribert Fischer 

und das Nein der Erlösten gesprochen • und wieder tun sich hier alle Tore der 
Zweiten Woche auf, weil sich das ewige Geschick aller geschaffenen Geister entschei- 
det auf dem Feld •der Synagogen, Städte und Flecken, die Christus der Herr pre- 
digend durchzog" (91). Wenn darum der Übende am Ende der Ersten Woche vor 
Christus niederfällt und ihm •Dank sagt, daß er mich nicht durch Beendigung meines 
Lebens unter eine dieser Klassen hat fallen lassen" (71), und daß er mir •bis auf 
diese Stunde immer eine so große Milde und Barmherzigkeit erwiesen hat", dann 
versammelt er sozusagen, in einer großartigen existentiellen Verdichtung, alle die 
unendlichen Räume des Vergangenen und des möglichen Zukünftigen in den engen 
Raum eines nun vor der Entscheidung stehenden Herzens, in •diese Stunde", in das 
heilsträchtige •Heute", in dem man seine Stimme hört und in dem man sein Herz 
nicht verhärten darf (Ps 94, 8; Hebr 4, 7) sondern •behend und voll Eifer" (91), den 
Ruf des Königs vernehmen muß. Denn in Christus gibt es noch einmal ein •Heute" 
(Hebr 4, 7), und der Betende vernimmt die göttliche Mahnung, mit der alle Sünden- 
betrachtung am Rand der eigenen Höllenmöglichkeit abschließt: •So seht denn zu, 
Brüder, daß keiner von euch ein böses und ungläubiges Herz habe und keiner vom 
lebendigen Gott mehr abfalle. Mahnt euch Tag für Tag, solange es noch ,Heute' 
heißt, damit niemand von euch durch die trügerische Sünde verhärtet werde. Denn 
wir sind ja jetzt Mitgenossen Christi" (Hebr 3, 12•14). 

Damit haben wir wenigstens die äußersten Umrisse einer Christologie der Ersten 
Woche vorgezeichnet. Nun erst, und umgekehrt jetzt schon, wissen wir und haben es 
betend erfahren, was gemeint war, als wir in der scheinbaren Kühle des Funda- 
ments schüchtern und entschlossen uns •sehnten das zu wählen, was uns mehr fördert 
zu dem Ziel, für das wir geschaffen sind" (23). Dieses •Mehr" wird das königliche 
Wort vom Kreuz sein. Ihm entspricht die vor dem Kreuz des Herrn dem betenden 
Herzen sich entringende Frage: Quid agam pro Christo? Was will ich für Christus 
tun? (Forts, folgt) 

Zur geistlichen Lehre Meister Eckharts 

Von Heribert Fischer SJ, Köln 

Meister Eckhart ist mit vollem Recht zu den Meistern des geistlichen Lebens zu 
zählen. Das ergibt sich aus allen seinen Werken, das wird bestätigt durch die Ge- 
schichte seines Lebens und seiner Tätigkeit, das beweist auch das Nachwirken und 
oft anonyme Nachleben seiner Ideen. Grundsätze und Anweisungen zum geistlichen 
Leben finden sich vor allem in jenem Teil seiner Werke, der am meisten bekannt 
geworden ist, in seinen mittelhochdeutsch überlieferten Predigten. In seinen latei- 
nischen Schriften läßt sich auch die tiefere spekulative Begründung, die ,theologia 
spiritualis', nachweisen. Allerdings darf man keine systematische Abhandlung über 
das geistliche Leben bei Meister Eckhart erwarten1. 


