
38 Heribert Fischer 

und das Nein der Erlösten gesprochen • und wieder tun sich hier alle Tore der 
Zweiten Woche auf, weil sich das ewige Geschick aller geschaffenen Geister entschei- 
det auf dem Feld •der Synagogen, Städte und Flecken, die Christus der Herr pre- 
digend durchzog" (91). Wenn darum der Übende am Ende der Ersten Woche vor 
Christus niederfällt und ihm •Dank sagt, daß er mich nicht durch Beendigung meines 
Lebens unter eine dieser Klassen hat fallen lassen" (71), und daß er mir •bis auf 
diese Stunde immer eine so große Milde und Barmherzigkeit erwiesen hat", dann 
versammelt er sozusagen, in einer großartigen existentiellen Verdichtung, alle die 
unendlichen Räume des Vergangenen und des möglichen Zukünftigen in den engen 
Raum eines nun vor der Entscheidung stehenden Herzens, in •diese Stunde", in das 
heilsträchtige •Heute", in dem man seine Stimme hört und in dem man sein Herz 
nicht verhärten darf (Ps 94, 8; Hebr 4, 7) sondern •behend und voll Eifer" (91), den 
Ruf des Königs vernehmen muß. Denn in Christus gibt es noch einmal ein •Heute" 
(Hebr 4, 7), und der Betende vernimmt die göttliche Mahnung, mit der alle Sünden- 
betrachtung am Rand der eigenen Höllenmöglichkeit abschließt: •So seht denn zu, 
Brüder, daß keiner von euch ein böses und ungläubiges Herz habe und keiner vom 
lebendigen Gott mehr abfalle. Mahnt euch Tag für Tag, solange es noch ,Heute' 
heißt, damit niemand von euch durch die trügerische Sünde verhärtet werde. Denn 
wir sind ja jetzt Mitgenossen Christi" (Hebr 3, 12•14). 

Damit haben wir wenigstens die äußersten Umrisse einer Christologie der Ersten 
Woche vorgezeichnet. Nun erst, und umgekehrt jetzt schon, wissen wir und haben es 
betend erfahren, was gemeint war, als wir in der scheinbaren Kühle des Funda- 
ments schüchtern und entschlossen uns •sehnten das zu wählen, was uns mehr fördert 
zu dem Ziel, für das wir geschaffen sind" (23). Dieses •Mehr" wird das königliche 
Wort vom Kreuz sein. Ihm entspricht die vor dem Kreuz des Herrn dem betenden 
Herzen sich entringende Frage: Quid agam pro Christo? Was will ich für Christus 
tun? (Forts, folgt) 

Zur geistlichen Lehre Meister Eckharts 

Von Heribert Fischer SJ, Köln 

Meister Eckhart ist mit vollem Recht zu den Meistern des geistlichen Lebens zu 
zählen. Das ergibt sich aus allen seinen Werken, das wird bestätigt durch die Ge- 
schichte seines Lebens und seiner Tätigkeit, das beweist auch das Nachwirken und 
oft anonyme Nachleben seiner Ideen. Grundsätze und Anweisungen zum geistlichen 
Leben finden sich vor allem in jenem Teil seiner Werke, der am meisten bekannt 
geworden ist, in seinen mittelhochdeutsch überlieferten Predigten. In seinen latei- 
nischen Schriften läßt sich auch die tiefere spekulative Begründung, die ,theologia 
spiritualis', nachweisen. Allerdings darf man keine systematische Abhandlung über 
das geistliche Leben bei Meister Eckhart erwarten1. 



Zur geistlichen Lehre Meister Eckharts 39 

Es ist nun nicht etwa so, daß die geistliche Lehre Meister Eckharts nur eine histo- 
rische Angelegenheit wäre, die dem religiösen Menschen von heute keine Anregung 
für sein inneres Leben zu bieten hätte. Manche seiner Gedanken gehören in dem 
Sinn zu den ,vetera\ daß darin die spirituelle Tradition der Kirche aufgenommen 
und weitergegeben wird. Wer jedoch wachen Geistes von den allgemeinen Grund- 
sätzen bis zu den letzten Quellen vordringt, wird nach Inhalt und Form Neues ent- 
decken können, was ein Echo findet oder wie ein Blitz in der Dunkelheit aufleuch- 
tet; der religiöse Mensch wird seine eigenen Erfahrungen darin bestätigt sehen, mehr 
aber noch werden Impulse zu neuem Streben und Suchen wach werden, Abgründe 
werden sich auftun. Es kann sein, daß Dunkelheiten vertrieben werden, oder aber 
daß die Finsternis wächst. 

Leicht hat es der Prediger denen, die seinen Worten folgen wollten oder sie gar 
zu verstehen glaubten, gewiß nicht gemacht. Ein Zeugnis dafür ist die oft unvoll- 
kommene Form, in der die durch Nachschrift überlieferten Predigten erhalten sind. 
Daß sie jedoch in so zahlreichen Handschriften auf uns gekommen sind, ist wiederum 
ein Beweis dafür, wie begierig man die Worte aufgenommen hat und zu bewahren 
suchte und wie sehr der Meister des Wortes verehrt wurde. Schon zu seinen Leb- 
zeiten mußte sich Eckhart dagegen wehren, daß man seine Worte in einem mißver- 
ständlichen Sinn aufgefaßt hatte. 

Es wird darum auch nicht leicht sein, einige Grundsätze seiner geistlichen Lehre 
anzudeuten und zusammenzufassen. Wir müssen uns vorerst damit begnügen, auf 
einige Gedanken aufmerksam zu machen, aus denen sich ein weiteres Verständnis 
aus dem Zusammenhang ergeben kann, um das Angedeutete weiter zu verfolgen. 

Eckhart und die geistliche Überlieferung 

Meister Eckhart steht bei all seiner Originalität keineswegs isoliert in seiner Zeit. 
Er ist der spirituellen Tradition verpflichtet und gesteht dies auch selbst ein. Er will 
Mittler zwischen Altem und Neuem sein. Die Verwendung anderer Autoren be- 
schränkt sich nun nicht etwa auf die Anführung von Zitaten2. Gewisse Grundbegriffe 
werden vom Prediger übernommen, bisweilen in ein neues Gefüge eingeordnet und 
einem höheren, übergeordneten Sinnzusammenhang angepaßt. So spricht er zum 
Beispiel in einer Predigt von dem ,kleithüs' Gottes3. Die Parallele aus dem Sermo4 

läßt uns darunter das ,vestibulum dei' (Vorhof Gottes) erkennen. Das geht zurück 

1 Die Bezeichnung Predigt muß hier wohl verstanden werden. Entsprechend der Regel 
seines Ordens könnte man Inhalt und Form des gesprochenen Wortes am ehesten mit dem 
Wort kennzeichnen: .contemplata aliis tradere', Thomas von Aquin, S. theol. IIII q. 188 a. 7; 
vgl. S. contra gent. I c. 1: sapientis officium • veritatem divinam meditatam eloqui; Constit. 
ord. fratr. praed. art. 3 § 2: praedicare et docere ex abundantia et plenitudine contempla- 
tionis. 

2 Über die Bewertung ausdrücklicher und einschlußweiser Zitate vgl. Meister Eckhart der 
Prediger, Freiburg 1960, S. 53. 

3 DW I 183,4; vgl. Pf. 110, 18; 197,34. • Die Werke Meister Eckharts werden zitiert 
nach der Ausgabe der Deutschen Forschungsgemeinschaft, Stuttgart, Kohlhammer; DW = 
Die deutschen Werke; LW = Die lateinischen Werke; Pf. = F. Pfeiffer, Meister Eckhart, 
in: Deutsche Mystiker des Mittelalters, 2. Band 1857. 

4 LW IV 446, 6. 



40 Heribert Fischer 

auf Pseudo-Dionysius8. Die Kommentatoren des Areopagiten greifen diese Stelle 
auf, so Albertus Magnus und Thomas6, ebenso und im gleichen Sinne Hugo von 
Sankt Viktor7. 

In einer anderen Predigt heißt es: •Alle Kreaturen zusammen berühren Gott nicht 
gemäß ihrer Geschaffenheit. Was geschaffen ist, das muß gebrochen sein, soll das 
Gute herauskommen: die Schale muß entzwei, soll der Kern herauskommen"8. Das 
Bild dient zur Veranschaulichung verschiedener Verhaltensweisen, hier für das Sich- 
öffnen des Menschen zu Gott, sonst auch zur Verdeutlichung des tieferen Sinnes der 
Schrift unter der Schale des Buchstabens. Das geht zurück auf die Komödie des T. 
Maccus Plautus, Curculio, wo es heißt: ,qui e nuce nuculeum esse uolt, frangit nu- 
cem' (wer den Kern der Nuß essen will, muß die Schale aufbrechen)9. Macrobius 
führt das Wort an in den Saturnalia10. Hieronymus sagt in einem seiner Briefe: 
,totum quod legimus in divinis libris, nitet quidem et fulget etiam in cortice, sed 
dulcius in medulla est. Qui esse (Var.: edere) vult nuculeum, frangit nucem (Alles, 
was wir in der Hl. Schrift lesen, glänzt und leuchtet zwar auch schon in der Schale, 
doch süßer ist es im Innern. Wer den Kern essen will, muß die Schale aufbrechen.)11. 
Dieser zweiten Bedeutung oder Verwendung entspricht es, wenn Eckhart im Prolog 
zum ,Liber parabolarum Genesis' vom ,sensus latentior' der Schrift (dem verborge- 
neren Schriftsinn) spricht, der ,sub cortice litterae' (unter der Schale des Buchsta- 
bens) verborgen ist12. 

Das sind Bilder. Aber auch sie verraten in ihrer Verwendung, worauf es dem Mei- 
ster ankommt: die unerbittliche Konsequenz zu ziehen aus der Tatsache des Nichts 
der auf sich gestellten Kreatur, die restlose Entlarvung jeder .privaten' Selbstsicher- 
heit und Bequemlichkeit, • kein ,ens per se stans' (in sich stehendes Sein), keine 
,causa sui' (Ursache seiner selbst). Aber auch das ist der Tradition entlehnt, wenn 
Eckhart sorgfältig unterscheidet zwischen den ,res' (der Sache) und ,signa' (den 
Zeichen), dem ,uti' (Gebrauchen) und ,frui' (Genießen). Die Belege und Umschrei- 
bungen sind zahlreich für dieses Grundthema, wie es der Lombarde zu Beginn seiner 
Sentenzen aus Augustinus dargelegt hat. 

Dom Francois Vandenbroucke OSB hat im zweiten Band der ,Histoire de la spiri- 
tuality chretienne' (Paris 1961) der Spiritualität Meister Eckharts einen besonderen Abschnitt 
gewidmet13. Da diese ,Histoire' dazu bestimmt ist, den alten Pourrat abzulösen, ist im Inter- 
esse der Urteilsbildung der Leser ein kurzer Hinweis angebracht. 

F. Vandenbroucke sieht die Lehre Eckharts über das geistliche Leben auf dem Hintergrund 
der Biographie des Meisters und ordnet sie in die Tradition ein. Er macht auf das Entstehen 

5 De caelesti hierarchia c. 7 § 2, PG 3,208: en prothyrois; siehe Dionysiaca 844,4.5; 
153,3; 350,3.5; 1179,4. 

6 Thomas auch im Kommentar zu •De divinis nominibus" VII c. 2 lect. 2 und S. theol. I q. 
108 a. 1. 

' PL 175, 1032.1037. 1051. 
8 DW I 212,3ff.; vgl. Pf. 333, 24 als Rückverweis. 
8 Scriptorum classicorum bibliotheca Oxoniensis, Curculio I 1 55. 
10 III c. 18 n. 14, ed. F. E y s s e n h a r d t, Lipsiae 1893, 217, 7. 
11 Ep. 58 n. 9, CSEL LIV 538, 13•17. 
12 LW I 447, 5. 
13 II. Teil, Kapitel 6: L'Allemagne mystique du X1V<< siede, n. 2: Maitre Eckhart, S. 454 

bis 465. 



Zur geistlichen Lehre Meister Eckharts 41 

von Handbüchern und Direktorien zur geistlichen Leitung aufmerksam. Als kennzeichnend 
wird für Eckhart die spekulative Seinsmystik angesehen. Die eigentliche Lehre des Meisters 
wird von der ersten Pariser Quaestion her betrachtet, einige Begriffe wie die von der Got- 
tesgeburt, dem Fünklein der Seele, werden erwähnt, die einzelnen Sätze der Verurteilungs- 
bulle werden kommentiert. Ausführlich beschäftigt sich dann Vandenbroucke mit der Frage, 
ob Eckhart als Vorläufer der Reformation zu betrachten sei; schließlich wendet er sich der 
These F. W. Wentzlaff-Eggeberts in seiner .Deutschen Mystik zwischen Mittelalter und Neu- 
zeit' zu, der Frage der Kontinuität von Brautmystik und spekulativer Mystik. 

Von der eigentlichen .doctrine spirituelle' Eckharts dagegen erfährt man wenig, die Do- 
kumentation ist unzureichend. Jedenfalls ist dieser Abschnitt der ,Histoire de la spiritualite 
chretienne' kein Glanzstück einer verläßlichen Darstellung zu nennen. Für die Biographie 
werden zwar die grundlegenden Arbeiten J. Kochs14 erwähnt, aber nicht verwendet; alte 
und überholte Behauptungen, wie z. B. über den Straßburger Aufenthalt oder die Vor- 
geschichte der Verurteilung, können der Kritik nicht standhalten. Unglücklich gewählt ist als 
Ausgangspunkt für die Darstellung der Lehre die erste Pariser Quaestion. Werke wie die 
.Rede der Unterscheidung', das ,Buch der göttlichen Tröstung', die Predigt ,Vom edlen Men- 
schen', von Vandenbroucke als Traktat bezeichnet, die alle voll geistlichen Lehrgutes sind, 
werden inhaltlich nicht ausgewertet. Schließlich wird Eckhart unter die Mystiker eingereiht, 
eine genauere Darstellung oder Erklärung, worin diese Mystik bestehe, findet sich jedoch 
nicht. Stattdessen meint Vandenbroucke, das sogenannte mystische Element in Eckharts 
Äußerungen sei eher der Reflex der spirituellen Erfahrung seiner Zuhörer15. 

Geistliches Leben als kontemplativer Mitvollzug des Wirkens Gottes 

Eckharts Predigten führen den Grundsatz des ,contemplata aliis tradere' überall 
durch. Dieses kontemplative Element unterscheidet sie auch von anderen Predigt- 
arten. Im Inneren des Menschen vollzieht sich wie in einer kleineren Welt alles 
Geschehen der großen Welt der Heilsgeschichte: Schöpfung, Fall, Erlösung. Im 
Glauben hat der Mensch Zugang zu dieser Welt. Geistliches Leben wird somit zum 
kontemplativen Mitvollzug alles dessen, was von Gott gewirkt wird, Gottes Leben 
wird darin gegenwärtige Wirklichkeit. Kenntnis dieser Wahrheit vermittelt die 
aufmerksame und eindringliche Lesung und innere Aufnahme des Wortes Gottes; 
darin werden die Werke Gottes präsent. Das ist die Nahrung der Seele. Wie man 
auch das Organ für diese Bewußtwerdung in der Seele bezeichnen mag, als Fünklein 
der Seele etwa, es ist immer der Reflex des Göttlichen in der Seele. 

Gottes Werk, Gottes Bild, Gottes Geburt: mit Vorliebe umkreist Eckharts Denken 
diese Zusammenhänge. Immer wieder kehrt er zum Anfang der Schrift zurück. Die 
Schöpfung aus dem Nichts ,in principio' bildet die Grundlage; von da her ergeben 
sich Haltung und Gesinnung, das ,De profundis' der Furcht und Ehrfurcht. Und 
zugleich ist damit das andere ,in principio' verbunden, das ,Verbum', Bild des 
Vaters, dessen Bild auch wir in uns tragen, in der Liebe und Gnade der Erlösten. 
Wir sind mithineingenommen in die ewige Zeugung des Sohnes aus dem Vater. Aus 
dem Glauben, durch die Gnade und in der Liebe ist dieser Weg möglich. Und Gnade 
und selige Schau verhalten sich wie Blüte zur Frucht. Das alles bleibt nicht abstrakte 
Wahrheit, mag es auch nicht jedem stets bewußt sein; das ist nicht subjektive Fröm- 
migkeit, wenn auch der Charakter des unendlichen Geheimnisses gewahrt bleibt und 
bloßes Wissenwollen nicht genügt. Was Gott selbst in die Seele hinein gezeugt und 

14 Kritische Studien zum Leben Meister Eckharts, im Archivum fratrum Praedicatorum 
XXIX 1959, 5•51; XXX 1960, 5•52. 

15 Vgl. S. 462; 468; 473; 482. 



42 Heribert Fischer 

gebildet hat, kann zwar verdeckt und verborgen sein, niemals jedoch kann es aus- 
gelöscht oder zerstört werden. Im Inneren glüht und glänzt, leuchtet und brennt es, 
da neigt alles sich ohne Unterlaß zu Gott hin. 

Dieses dreifache Wirken des dreifaltigen Gottes, dessen Werke untrennbar sind, 
in der Schöpfung, gemäß dem Bilde des Sohnes, das dem Menschen eingestaltet wird 
durch die ,Ausgießung' des Geistes, in der Gottesgeburt (aus dem Heiligen Geist), 
ist Gegenstand des größten Teils der Werke Eckharts. In den lateinischen Werken, 
den Expositionen, wird die theologische Grundlage vom Wort der Schrift aus ge- 
wonnen und spekulativ weiter entfaltet; in den Predigten wird gewissermaßen das 
Ergebnis vorgelegt und für das religiöse Leben ausgewertet. •Ihr fragt mich oft, wie 
ihr leben sollt. Das sollt ihr hier mit Fleiß merken", heißt es in einer Predigt16. 

Die dreifache Grundhaltung des geistlichen Menschen: 

Reine Meinung, Demut, Hingabe 

Diese kontemplative Grundhaltung läßt sich vom Ausgang, vom Fundament und 
vom Ziel des geistlichen Lebens her noch näher kennzeichnen. Ausgang muß immer 
die lautere und einfältige Meinung und Absicht sein, die ,simplicitas cordis'17. Nichts 
anderes sollst du suchen, nichts anderes meinen, nichts anderes soll dich bewegen als 
Gott allein. Denn wer etwas außer Gott oder neben Gott oder mit Gott sucht, der 
denkt nicht recht von Gott18. Es kann ja nichts außer Gott sein, noch ergäbe es ein 
größeres oder höheres Gut, wollte man etwas anderes zu Gott hinzufügen, sonst 
wäre er nicht das unendliche Gut19. 

Das ist im Geist Augustinus gesagt, eine Stelle, die Eckhart häufig heranzieht: Die Seele, 
die auf vieles ausgeht, läuft in ihrer Gier hinter der Armut her und weiß es nicht, daß diese 
nur durch die Abscheidung von dem Vielerlei vermieden werden kann. Um so größere Ent- 
behrung leidet sie, je mehr sie zu umfassen sucht. Wie nämlich in einem noch so großen 
Kreis ein einziger Mittelpunkt ist, in dem alle Radien zusammentreffen, der über alle Teile 
sozusagen mit dem Recht der Gleichheit herrscht, den man aber nicht in jeder beliebigen 
Richtung verlassen kann, ohne in demselben Maße alles zu verlieren, wenn man in die Viel- 
heit vordringt, so wird der Geist, der sich aus sich ergießt, sozusagen durch die Allheit zer- 
schlagen und in wahrer Bettelarmut aufgerieben, während doch seine Natur ihn dazu zwingt, 
über allem das Eine zu suchen, und die Vielheit es ihn nicht finden läßt20. 

Wenn der Mensch nichts als Gott meint, dann sind seine Werke geistlich und 
göttlich, dann ist Gott allein im Tempel der Seele. Ein solcher Mensch ist frei in sei- 
nen Werken und sucht nicht das Seine, wie ja auch Gott frei ist und nicht das Seine 
sucht21. Eine lautere Meinung haben heißt Gott suchen, denn der Anfang der Mei- 
nung ist Gott, und das Werk der Meinung ist er, und sie endet wieder in ihm selbst22. 
Diese gerade Ausrichtung in der guten Meinung ist alles andere als bloße Beschöni- 
gung oder Entschuldigung der eigenen Schwäche, ihre Forderung ist radikal: sich 
ganz Gott zu eigen geben; alles andere ist Hindernis23. 

Jntentio sincera et simplex' (die lautere und einfältige Meinung) ist das vielleicht 

18 DW 1271,1. " LWIV129,14; 130,1. 
18 LWII 328, 3. 7. "» LW II 328, 7•10. 
20 LW II 329; Augustinus, De ordine I c. 2 n. 3. 
21 DW I 10, 1•7; Thomas von Aquin sagt dazu: Quodlibet bonum privatum facit magis 

miserum, De malo q. 5 a. 1 ad 4. 
22 DWI 164,11. 23 DW 1240, 5; 274, 7. 



Zur geistlichen Lehre Meister Eckharts 43 

zögernde Ja im Dialog des Glaubens, im Ich-Du-Verhältnis des Menschen zu Gott, 
die Antwort auf den Anruf von Oben in der Gnade, ein Anfang der unbedingten 
Hingabe an Gott, Nachahmung des Ja-Wortes der Jungfrau Maria. 

Damit ist schon das Stichwort für das zweite Element geistlichen Lebens genannt: 
die Demut. Sie ist sein sicherer Grund. In der Haltung der Demut beschreitet der 
Mensch den Weg zu Gott24. Das ist wiederum Augustinus. Für den, der sich für die 
himmlische Gnade bereitet, ist dreierlei notwendig: .mentis humilitas, cordis stabi- 
litas, receptorum communicabilitas', Demut des Geistes, Beständigkeit, Festigkeit 
des Herzens, Bereitschaft, anderen vom Empfangenen mitzuteilen25. Demut bewahrt 
und lenkt die übrigen Tugenden26. Demut ist aber auch Gebet: nur sie allein ist ein 
Beten, durch welches wir Erhörung finden und verdienen27. Jeder Demütige betet, 
nur er allein; er betet allzeit28. Darum wird er aus dem Munde Gottes hören: Freund, 
steige höher hinauf. Wer in der Demut lebt, macht sich von der Last des Mensch- 
seins frei, hält sein Herz empor zu himmlischer Liebe. Dann kann das göttliche Licht 
in der Seele aufgehen, und in diesem Licht wird die Seele vom Heiligen Geist mit- 
hinaufgezogen29. Wer von oben etwas empfangen will, muß notwendig unten sein 
in rechter Demütigkeit; wer nicht gänzlich unten ist, der empfängt auch nichts30. Der 
demütige Mensch flieht darum alles, was ihn an Gott irre machen kann31. Gott hin- 
wiederum vermag in seiner Güte sich nicht zu enthalten, sich in den demütigen Men- 
schen zu senken und zu ergießen. Dem allergeringsten teilt er sich am allermeisten mit 
und gibt sich ihm völlig, ganz und gar. Was Gott gibt, das ist sein Sein, und sein Sein 
ist seine Gutheit, und seine Gutheit ist seine Liebe. Alles Leid und alles Glück kommt 
von Liebe32. Das Gebet der Demut aber heißt: daß du dich Gott darbringst und 
opferst, mit dem Verdienst und Licht der Mutter Gottes und aller Heiligen, daß du 
dich dem Vater darstellst im Wort und in jener Reinheit dich vergegenwärtigst33. 

Das heißt dann wahre Demut: ,spernere mundum, spernere nullum, spernere sese, 
spernere se sperni' (die Welt verachten, niemanden verachten, sich selbst verachten, 
verachten, verachtet zu werden)34. 

Über diesem Abgrund spannt sich der Bogen wiederum zu Gott, oder auch anders 
gesehen, von Gott zurück. Das ist die dritte Phase dieser Grundhaltung. Nicht nur, 
daß alles auf Gott hin bezogen sein muß, Gott selbst wirkt schon von Anfang an 
in der Seele. Er allein kann auch diesen Abgrund ausfüllen, er allein und ganz und 
gar. Daß Gott wirkt, das heißt, daß ich in diese Bewegung mithineingerissen werde: 
,die geleitet, getrieben werden... sind Söhne Gottes' (Rom 8, 14). Gottes Höhe • 
meine Niedrigkeit. Wo ich mich erniedrige, da wird Gott erhöht. Gib dich Gott zu 
eigen, so ist Gott dein eigen. Gott ist nicht nur ein Beginn all unserer Werke und 
unseres Seins, er ist auch ein Ende und eine Ruhe allen Seins. Das alles ist gesagt, 
daß wir von Jesus Christus die Lektion über die Demut lernen35. 

24 LWIV 75,13. 25 LW IV 116, 6. 
28 LW IV 140,16. 27 LW IV 141, 4. 
28 LW IV 141, 5. 2» LW IV 342, 8; 326, 10; 357,4; 395, 2. 
30 DW I 73, 7. - 31 DW I 248, 3. 
32 DW I 385, 7. 33 LW IV 225, 4. 
34 Als Zitat: LW IV 199, 4; 308, 5; 454, 10. 
35 Vgl. Pr. Surge, Muminare; DW I 230•241. 



44 Heribert Fischer 

Schon aus diesem kurzen Auf riß ergibt sich, daß Eckharts Lehre sich nicht auf irgend- 
ein Schema des ,Aufstiegs' der Seele zu Gott reduzieren läßt. Der Grund dafür mag 
wohl darin zu sehen sein, daß er keine lehrhafte Abhandlung oder Einführung in 
das geistliche Leben bieten will. Aber auch die Verbundenheit der geistlichen Lehre 
mit den Grundgedanken seiner theologischen Spekulation läßt das nicht zu. Ganz 
deutlich zu fassen ist ja die Einheit von theologischem Denken und geistlicher Lehre; 
beide bedingen sich gegenseitig in ihrer Grundlegung und weiteren Ausgestaltung. 
Selbst an solchen Stellen, wo es nahe gelegen hätte, das ,ascensus-descensus' (Auf- 
stieg-Abstieg)-Motiv einzuführen oder zu erwähnen (z. B. bei Stellen wie Gen 28, 
12 f; Mt 3, 16 f; Lk 19,5; Joh 3, 13; Eph 4, 9f), findet sich nichts dergleichen. .Auf- 
stieg' durch ,Abstieg': das Aufsteigen wird zu einem ,Abstieg' in die Tiefen der 
Demut und Armut36. 

Vom Suchen und Finden Gottes in der Seele 

Das Grundthema der geistlichen Lehre Eckharts: das schöpferische und gnaden- 
haft-erlösende Wirken Gottes in der Seele des Menschen wird auch in den deutschen 
Predigten in immer neuer Weise angeschlagen. So heißt es etwa in der zehnten Pre- 
digt (über Jesus Sirach 44,16•17): die Seele empfängt ihr Sein unmittelbar von Gott. 
Aus dieser Unmittelbarkeit folgt die Nähe und Präsenz Gottes in der Seele. Von da 
aus gewinnt das geistliche Leben den Zug zur Innerlichkeit. Gott ist der Seele näher, 
als sie sich selber ist. Vor allem ist erforderlich ein lauteres, klares Wissen; damit 
ist kein abstraktes Erkennen gemeint. Sein und Leben und Erkennen gehören zusam- 
men. Wer so die Tugend im Herzen Gottes findet, der wohnt in Gott, ,er hat wol 
gehüset', er ist Erbe, Kind Gottes, an dem der Vater sein Wohlgefallen hat wie an 
seinem eigenen Sohn. Der Blick zurück, die Reflexion, lehrt, daß alles kreatürliche 
Sein aus dem Nichts geschaffen ist. Darin kann also nicht Adel und Ziel der Seele 
liegen. Wohl aber im Berühren, im ersten Berührtwerden von Gott; da sieht Gott 
die Kreatur an, da gibt er ihr Sein. Und wenn die Kreatur Gott ansieht, da empfängt 
sie ihr Sein. In dieser Innerlichkeit wird alles andere der Seele gleich-gültig: Liebe 
und Leid, Bitteres und Süßes; sie hat im Innersten Gott gefunden37. 

Die Seele ist gnadenhaft miteinbezogen in die Zeugung des Sohnes aus dem Va- 
ter. Dafür muß man sein Herz setzen in der Zeit in die Ewigkeit. Dann ist Freude 
alle Zeit. Dann fällt nichts schwer; alles Leid, alle Schwere und Mühe wird abge- 
nommen; damit wird der Mensch auch innerlich frei. Gottes ,Meinung' ist es, sich 
uns ganz und gar zu schenken: er, Vater, Sohn und Heiliger Geist. Auf das Ziel der 
Meinung kommt es an. Alles, was noch bedeckt ist, muß enthüllt und ent-deckt wer- 
den. Entdecken wir Gott alles, so enthüllt er uns alles, was er hat. Aber wenn einer 
nicht sucht, wie kann er da finden wollen? Jungfräuliche Seelen folgen dem Lamme 
nach, wohin es geht (GehOffbg 14, 4). Manche folgen, solange es in Süßigkeit und 

36 Darum läßt sich aus Eckharts Lehre auch kein Jtinerarium' herauslösen, wie es F. V a n - 
denbroucke meint, Histoire de la spiritualite chretienne II,Paris 1961,oder auch Vladimir 
L o s s k y , Theologie negative et connaissance de Dieu chez Maitre Eckhart, Etudes de philo- 
sophic medievale XLVIII, Paris 1960. • Den Zusammenhang zwischen religiösem Leben 
und theologischem Denken hat bereits Fr. W e s s e 1 y , Meister Eckeharts Lehre vom voll- 
kommenen Leben, Diss. Wien 1934, gesehen. 

37 Vgl. Pr. In diebus suis placuit deo, DW I 161•174. 



Zur geistlichen Lehre Meister Eckharts 45 

Gemächlichkeit geht, bei Leid und Ungemach und Mühe kehren sie um. Das sind 
keine Jungfrauen, mag es auch nach außen den Anschein haben. Die wahren jung- 
fräulichen Seelen gehen dem Lamme nach, durch Enge und Weite, wohin immer es 
geht38. 

Eine großartige Darlegung des Programms der Erlösung, der Heilsgeschichte, von 
den Ursprüngen im Herzen der Dreifaltigkeit bis zur zeitlosen Empfängnis in einer 
jeden Seele und der Enderfüllung in der Heimlichkeit und Stille des verborgenen 
Gottes knüpft Eckhart an das Wort der Verkündigung: ,Ave, gratia plena' an39. In 
dieser Predigt ist viel von dem Geist des Ordens von Citeaux eingefangen. Was da 
gesprochen und gehört wurde, war Geist vom Geist des heiligen Bernhard von 
Clairvaux, dem Kommentator des Hohen Liedes und dem Verfasser der Homilien 
,Super Missus est'. 

Von dieser Predigt ist bekannt, daß sie zu Köln im Zisterzienserinnenkloster St. Marien- 
garten gehalten worden ist, ebenso wie die Predigt 15 zu Köln im Kloster der Benediktine- 
rinnen St. Machabaeorum. Es ist nicht ausgeschlossen, daß auch die übrigen damit in Zu- 
sammenhang stehenden Predigten vor Ordensfrauen gehalten wurden. Damit wird an einer 
Stelle historisch greifbar, wie auch in diesem Sinne die Tradition in diese Predigten, hier 
von der Seite der Zuhörer eingegangen ist. Hier spricht der Meister, dem die ,cura monia- 
lium' anvertraut ist. Er begnügt sich nicht mit frommen Ermahnungen, seine Predigten sind, 
selbst in der schadhaften Form ihrer Überlieferung, noch Zeugen dafür, wie sehr theologische 
Lehre und Anweisung zu religiöser Lebensordnung in eine Einheit zusammengefügt sind. 
Es sind meistens nur wenige Worte, die einen Gedanken erläutern und weiterführen, die 
seine These und sein Thema begründen, das Mitgesagte auseinanderfalten, den Blick weiten, 
das Geheimnis andeuten, zu weiterer vertiefter Kontemplation anregen wollen, ohne jede 
Rhetorik. Das Verständnis dieser Worte aber wird sich nur auf dem Hintergrund seiner 
eigenen Lehre, die er anderswo ausgeführt hatte, erschließen lassen40. 

Gelassenheit und Unterscheidungsgabe 

als Tugenden des gottsuchenden Menschen 

Die dem Lamme folgen, heißt es in einer anderen Predigt, sind ihm angetraut 
und allen Kreaturen nicht-angetraut (getrüwet • entrüwet). Wer oben auf dem 
Berge ist, wo das Lamm steht, der leidet nicht durch das, was unter ihm ist. Solange 
der Mensch bei Gott ist, ist es unmöglich, daß er leide41. Wie aber gelangt der 
Mensch zu solcher Höhe und Abgeschiedenheit? Nur durch Gleichmütigkeit, Gelas- 
senheit, .Indifferenz'; das besagt, er muß den reinen Blick und seinen Willen auf 
Gott gerichtet halten. Der geläuterte Blick sieht, wie die Dinge trotz ihrer Unter- 
schiedlichkeit vor Gott gleich sind. Man muß die Dinge in diesem ihrem wahren 
Wert nehmen oder lassen und sie mit den Augen Gottes ansehen. Wer alles läßt, 
um Gottes willen, dem gibt Gott alles wieder, diese ganze Welt, in einem neuen 
Licht, eine bessere, eine höhere Welt, und auch das ewige Leben. Das höchste Lassen 
ist es, daß der Mensch Gott lasse Gottes wegen. Gelassenheit im christlichen Sinn 
will besagen: der Mensch, der gelassen hat und der gelassen ist und der nicht mehr 

38 Vgl. Pr. Impletum est tempus, DW I 176•189. 3° DW I 375•389. 
40 Zur theologischen Auswertung dieser Predigt siehe:  Meister Eckhart der Prediger 

S. 45•50. 
41 Vgl. Pr. Vidi supra montern Sion, DWI 211•222. 



46 Heribert Fischer 

auf das schaut, was er gelassen hat, der beständig, unbewegt in sich selbst und un- 
wandelbar bleibt • der Mensch allein ist gelassen42. 

Die Lehre von der Armut und Gelassenheit gipfelt in der Forderung, nicht zu 
behalten, nichts für sich festzuhalten, sich selbst zu lassen. Ein solcher hat alles; denn 
nichts haben, heißt alles haben. Sich mit dem Herzen unter Gott werfen und seinen 
eigenen Willen in Gottes Willen setzen und keinen Blick wenden auf das Geschaf- 
fene: wer so aus sich selbst ausgegangen wäre, der würde recht eigentlich sich selbst 
wiedergegeben werden. Er würde dann fähig, Gott zu suchen, Gott zu finden. Und 
das ist das Geheimnis; denn am Ende steht der ,deus ignotus', die Unerkanntheit des 
verborgenen Gottes, der auch in der Seele Grund unerkannt bleibt in der Verbor- 
genheit seines Geheimnisses43. 

Von diesen Predigten der Spätzeit geht der Blick zurück zum frühesten Werk in 
deutscher Sprache. Als Prior von Erfurt und Vikar von Thüringen hielt Eckhart jene 
aszetischen Unterweisungen, die uns in den Handschriften als ,collationes': ,Reden 
der Unterscheidung' überliefert sind, die gehalten wurden, ,da sie saßen in colla- 
tionibus miteinander'44. 

Als Oberer war Eckhart dazu verpflichtet, seine Mitbrüder im geistlichen Leben 
zu unterweisen. Dabei legt er ihnen dar, wie sehr auf die Unterscheidung zu achten 
sei45. Nicht jede Tugend sei eine wahre Tugend, falsche Formen der Frömmigkeit 
können sich einschleichen. Es gehöre ,discretio' dazu, wahre Spiritualität von falscher 
zu unterscheiden. Der wahre und vollkommene Gehorsam sei eine Tugend vor allen 

42 Vgl. Pr. Qui audit me, non confundetur, DW I 192•203. 
43 Vgl. Pr. Homo quidam nobilis, DW I 244•253. 
44 Form, Inhalt und Zweck unterscheiden die ,collatio' als eigenes ,genus litterarium' von 

Predigt und Traktat. Das geht zurück auf die Collationes des Johannes Cassianus (CSEL 
XIII 3•711). •Als der gelesenste unter den alten geistlichen Schriftstellern nährte er mit 
seiner Lehre unzählige Mönchsgenerationen. Überall kann man seinem Einfluß auf die ganze 
Überlieferung begegnen, z. B. selbst noch bei den Autoren der .Devotio moderna' " (M. Vil- 
ler und K. R a h n e r , Aszese und Mystik in der Väterzeit, Freiburg 1939, 186). Im 42. Ka- 
pitel der Regel des hl. Benedikt werden genau Zeit und Gegenstand dieser geistlichen Übung 
umschrieben; dort wird auch die Bezeichnung dafür eben der Lesung aus Kasian entlehnt: 
,sedeant omnes in unum, omnibus in unum occurentibus . . et legat unus collationes'. • Zu- 
gleich werden wir hier auch aufmerksam gemacht auf die Bedeutung der Tugend der ,discre- 
tio', der Unterscheidung'. Es heißt hier: ,abbas ... discernat... cogitans discretionem sancti 
Iacob . . . testimonia discretionis, matris virtutum' (Kap. 64). Die ,discretio' wird nach Kas- 
sian (Coll 2 c. 4) empfohlen und bezeichnet: ,omnium namque virtutum generatrix, custos, 
moderatrix'. Isidor von Sevilla definiert noch genauer, vor allem in seiner ,Regula monacho- 
rum' (c. 7, PL 83, 877) und in ,De ecclesiasticis officiis' (II c. 16 n. 14, PL 83, 800), aber auch 
ausführlich in seinen Sentenzen (Sententiarum libri tres, III c. 14 n. 1•9, PL 83, 688f.). • 
Über die Tradition vom Charisma der Unterscheidung von Paulus (1 Kor 12,10) bis zur Scho- 
lastik und Thomas von Aquin insbesondere vgl. den Kommentar von H. U. vonBaltha- 
s a r im 23. Band der Deutschen Thomas-Ausgabe 1954. Über die Lehre von der Unterschei- 
dung der Geister bei Origenes s. H. U. von Balthasar, Geist und Feuer, Salzburg, 
S. 317•327; zur weiteren Geschichte auch: H. Bacht, Die frühmonastischen Grundlagen 
Ignatianischer Frömmigkeit. Zu einigen Grundbegriffen der Exerzitien, in: Ignatius von 
Loyola, Würzburg 1956, 246•254. 

45 Über das scheinbare Fehlen von sog. spezifisch Eckhartschen Themen in diesem frühen 
Werk sowie über die andersgeartete Form des Aufbaus nebst den zahlreichen Fragen der 
komplizierten Überlieferung des Textes vgl. J. Quint in der Einleitung zu seiner kritischen 
Neuausgabe in DW V 137•182. 



Zur geistlidien Lehre Meister Eckharts 47 

Tugenden. Wahre und vollkommene Minne lasse sich an der Hoffnung und Zuver- 
sicht zu Gott prüfen. Eckhart spricht in diesem Zusammenhang von zweierlei Arten 
von Wissen um die Sicherheit des ewigen Lebens, der eigenen Seligkeit, von zweier- 
lei Menschen, den gelassenen und den ungelassenen, vom äußerlichen und vom 
innerlichen Genießen des Leibes unseres Herrn, vom Gott-suchenden und Gott- 
findenden Menschen; Gott, ebenso wie auch die Gnade, zerstört nicht die Natur, 
sondern vollendet sie; es gibt äußerliche und innerliche Werke. Zur Unterscheidungs- 
gabe gesellt sich noch einmal die Gelassenheit: •Du mußt wissen, daß sich noch nie 
ein Mensch in diesem Leben so weitgehend gelassen hat, daß er sich nicht noch mehr 
zu lassen erfunden hätte. Der Menschen gibt es wenige, die das recht beachten und 
darin beständig bleiben". 

Tugendhaftes Sein vor Tugend Übung 

Wie Eckhart an vielen Stellen und mit Nachdruck schließlich zu seiner Verteidi- 
gung vorbrachte, beginnt die Möglichkeit eines vertieften Verständnisses der Offen- 
barung erst auf jener Stufe der geistlichen Vollkommenheiten, wo alles auf das 
,ens-unum-verum-bonum' zurückgeführt werden kann, wo vor aller Tugendübung 
die ,Gerechtigkeit' steht, die ihrem Träger erst das tugendhafte Sein vermittelt. Er 
mahnt dahen •Die Leute brauchen nicht soviel nachzudenken, was sie tun sollten; 
sie sollten vielmehr bedenken, was sie wären. Wären nun die Leute gut und ihre 
Weise, so könnten ihre Werke leuchten. Bist du gerecht, so sind auch deine Werke 
gerecht. Nicht gedenke man Heiligkeit zu gründen auf ein Tun: man soll Heiligkeit 
vielmehr gründen auf ein Sein. Denn die Werke heiligen nicht uns, sondern wir 
sollen die Werke heiligen. Die nicht großen Seins sind, was die auch wirken, da wird 
nichts daraus"46. 

Die Beziehung der Tugend zum Sein führt Eckhart vom ständigen Lassen bis zum 
Gut-sein, Wahr-sein durch. Er begründet diese Umkehr der naiven Auffassung vor 
allem in seiner Auslegung zum Buch der Weisheit. Nicht das Subjekt, der indivi- 
duelle Träger, ist es, der die Tugend aus sich wirkt und hervorbringt. Der Einzelne 
empfängt alles Sein, auch das tugendhafte Sein. Es ist immer die eine Tugend, ver- 
schieden in der Ausgestaltung durch ihren Träger. Es gibt keine private Tugend, wie 
auch Tugend kein Akzidens ist. Es ist ein ständiges Angleichen, Angeglichenwerden, 
,configuratio', ,conformatio\ nach dem Paulinischen Ausdruck. Tugend gleicht an 
das Bild Gottes an, das der Sohn Gottes im ersten und ursprünglichen Sinn ist. Der 
trinitarische Aspekt wird von Eckhart auch in der Lehre vom geistlichen Leben aus- 
drücklich gewahrt. 

Gott allein und in allem 

In jedem Akt und Wirken ist das Bild und der Ausdruck der Dreifaltigkeit47. 
Jedes Wirken im Bereich der Natur, des religiösen Lebens und der Kunst, die ganze 
Schöpfung, steht in Beziehung zur Trinität48. In seinen Auslegungen der Heiligen 
Schrift, die den größten Teil der lateinischen Werke ausmachen, will Meister Eck- 
hart zeigen, •daß das, was die Wahrheit der Heiligen Schrift in Bildreden gleichsam 

46 Vgl. .Reden der Unterscheidung'. 
47 LW II 392, 13•393, 1. 48 LW II 348, 9•349, 9. 



48 Heribert Fischer 

verborgen andeutet, mit dem übereinstimmt, was wir (d. h. die Theologen) über 
Gott, das religiöse Leben und die Natur ausführen"49. Er findet darin eingeschlos- 
sen •den allerheiligsten Hervorgang der göttlichen Personen mit ihrer Eigentüm- 
lichkeit, ihrer Unterschiedenheit unter und in einem Wesen, einem Sein, Leben und 
Denken; und davon als ihrem Urbild abgeleitet die Hervorbringung der Geschöpfe, 
und zwar dies so, daß in jedem naturhaften, religiösen und sittlichen Werk die Drei- 
faltigkeit aufleuchtet, der ungezeugte Vater, der vom Vater allein gezeugte Sohn, 
die wesentliche, die Zeugung begleitende Liebe und die personbildende Liebe, näm- 
lich der Heilige Geist, der vom Vater und vom Sohn als einem Ursprung gehaucht 
wird oder ausgeht"50. 

Der ,Liber Benedictus Deus', das ,Buch der göttlichen Tröstung', ist einer Einzel- 
person gewidmet, Agnes, der Witwe König Andreas' III. von Ungarn, Tochter 
König Albrechts I. Auch hier gestattet die Rücksicht auf den Adressaten und seine 
persönliche Lage Schlüsse auf Form und Inhalt. Während die Predigt sich an die 
Menge richtet, an die Vielen, mit und ohne Namen, spricht der Verfasser hier dem 
Einzelnen Trost zu51. 

Es mag den Anschein haben, als ob Meister Eckhart in seinen Ausführungen sich 
von diesem Gedanken entfernt. Im ersten grundlegenden Teil des ,Buches der gött- 
lichen Tröstung', der uns seiner theologischen Begründung wegen vor allem inter- 
essiert • der zweite und dritte Teil bringt die Anwendung aus dem Gesagten und 
führt Beispiele dazu an •, wird die Betrachtungsweise ins Allgemeine, scheinbar 
Unpersönliche erhoben. Jeder könnte damit gemeint sein, eine Anrede auf den indi- 
viduellen Fall wird vermißt. Doch ist es in Wahrheit so: wahrer und echter Trost 
kann aus dem Individuellen, dem Partikulären nicht gewonnen werden. Alle ein- 
zelnen Trostgründe führen schließlich zum Einen, Seienden, zum Gott allen Trostes, 
zu Gott, der der Trost selber ist, Brunnen und Quelle allen Trostes. Der geistliche 
Mensch, der Gerechte52, hat gelernt, die Dinge in ihrer Beziehung zum Sein zu 
betrachten. Er beurteilt deshalb auch das Leid anders. Sein Trost ist weder geschaf- 
fen noch gemacht noch geboren, der Getröstete empfängt all seinen Trost, sein gan- 
zes Sein, Wissen, Lieben und Wirken aus dem Innersten, aus dem Herzen Gottes 
allein. Und alles, was nicht Gott ist, das hat in sich und aus sich nur Bitterkeit, 
Untrost und Leid. Worum es hier geht, das steht über allem Leid und dessen 
menschlichen Formen und Kategorien. Alles Leid kommt aus der Liebe, aus der 
Liebe zu dem, was mir genommen werden kann oder genommen ist; Leid ist Liebe 
zum Leid, zum Untrost und zum Festhalten daran. Von der Kreatur kann mir kein 

49 LW I 454, 8•10. 50 LW I 453, 11•454, 4. 
51 Zu diesem ,genus litterarium' bemerkt Isidor von Sevilla: der Prediger spricht zur 

Menge • concionator: multitudinis allocutor •, der Tröster spricht einen Einzelnen an, 
daher wird er Tröster genannt, weil er einem einzelnen allein sich zuwendet, die Einsamkeit 
von ihm nimmt mit seinem Zuspruch • consolator: unius allocutor, et inde dictus consola- 
tor, quod soli se applicat, cui loquitur et solitudinem levat alloquio suo, hinc et solatium. 
Etymologiae X n. 38. 

52 Die Relation Gerecht•Gerechtigkeit, sowie deren Ausweitung auf die anderen Katego- 
rien führt auf Eckharts Lieblingsthese zurück: zum wahren, guten Sein in der Einheit. (In 
der sog. ,Rechtfertigungsschrift' wird diese Grundthese als Voraussetzung jedes weiteren 
echten Verständnisses aller seiner Schriften vorgelegt.) 



Zur geistlichen Lehre Meister Eckharts 49 

wahrer echter Trost kommen. Wahrer Trost heißt: Gott allein in der Kreatur suchen 
und rinden und lieben; die Kreatur allein in Gott suchen und finden und lieben. Das 
ist nicht allgemein und abstrakt gesagt: Trost ist vielmehr der persönliche Gott 
selber. 

Die beiden ,Sermones et lectiones super Ecclesiastici c. 24, 23•51'63 sind auf 
einem Provinzialkapitel gehalten worden. Das Auditorium ist bekannt. Kenntnis 
und Praxis des religiösen Lebens werden vorausgesetzt. Hier geht es um den ,actus 
praedicationis' (Akt der Predigt), das ,officium praedicantis' (Amt des Predigers), 
das ,quid sit praedicatori necessarium' (das, was dem Prediger notwendig ist)54. Die 
Antwort heißt: ,vitae puritas', ,intentionis sinceritas', ,opinionis odoriferae suavitas' 
• reines Leben, lautere Absicht, guter Ruf. Lautere Absicht besagt: nur Christus 
meinen, nichts anderes außer ihm. Reinheit des Lebens: je allgemeiner, je abstrak- 
ter das Sein, um so reiner bezeichnet es das Leben. Der Prediger steht in der Rela- 
tion zu Christus: Christus ist für mich das Leben (Phil 1,21), er muß von sich sagen 
können: ,ich lebe, doch nicht mehr ich, Christus lebt in mir' (Gal 2, 20). Es ist das 
eine Relation der Ähnlichkeit gesteigert bis zu der der Gleichheit. Der Relation ist es 
eigen: Nicht-eigen-sein, kein Für-sich-sein, Sein des anderen, Sein zum anderen 
hin, Sein für das andere. Er soll darüber hinaus Gleichnis sein: nur noch ein Gleich- 
nis seiner selbst, seines eigenen Ich, ganz Gleichnis Christi. 

Schon diese ersten Worte des Sermo enthalten die ganze Tiefe der Lehre des Mei- 
sters der .theologia spiritualis'. Von diesem Ausgangspunkt führt der Redner zu den 
Höhen, zu einer grandiosen Entfaltung des Gottesbegriffes, zur ,commendatio' des 
Angebotes der göttlichen Weisheit. Diese besteht in der unvermischten Reinheit des 
göttlichen Wesens, sie ist Quellgrund des allumfassenden Guten, ist überragend in 
ihrer nie begriffenen Erhabenheit, nicht zu vergleichen mit jeglichem sich darbieten- 
den Guten, sie lädt ein mit lieblicher Süße. 

Die zweite Lesung stellt die Verbindung zwischen den beiden Polen her. Hunger 
und Durst der Seele nach diesem unendlichen Gott dürfen niemals aufhören, auch 
nicht im reifen Leben; sie müssen dieses Leben immer begleiten, von innen heraus 
es begeistern. Da darf es keinen Stillstand geben, keine Sattheit und Bequemlichkeit, 
kein Zufriedensein mit dem Erreichten, keine Gewöhnung an Hergebrachtes und 
Geübtes. Im Bereich des Unendlichen ist alles umgekehrt. Hier bleiben Hunger und 
Durst, sie werden nur heißer, unersättlicher, je mehr wir kosten und genießen. Hier 
ist das Ziel unendlich: Gott, die unendliche Wahrheit, unendliche Gutheit, er, das 
unendliche Sein. Alles hungert nach ihm, dem Unendlichen, auf un-endliche Weise. 
Weil Gott Anfang und Ende, Ursprung und Ziel in einem ist, wird die gottliebende 
Seele durch die Liebe nicht gesättigt. Gott ist die Liebe, wer ihn liebt, liebt die Liebe: 
das ist die Kreisbewegung, in der die Liebe kein Ende findet, zu ihrem Anfang zurück- 
kehrt. Wer ihn liebt, der ißt den Hunger in sich hinein55. Alles, was der Gerechte, 
der gute, heilige Mensch ist und wirkt, das ist er und wirkt er in Gott. So mahnt 
denn Eckhart, nicht nur in allem Gott, das Eine, Wahre, Gute, zu suchen und zu 
finden, sondern auch alles Eine, Wahre, Gute in Gott zu suchen und zu finden, bis 
Gott alles in allem wird. 

53 LW II 231•300. M LW II 231,10. 
55 Edendo esurit, esuriem edit, LW II 287, 1. 



50 Heribert Fischer 

Die Eigenart der geistlichen Lehre Meister Eckharts 

Fragen wir zum Schluß noch einmal nach der Eigenart der geistlichen Lehre Mei- 
ster Eckharts, so läßt sich wohl folgendes sagen: Als Leitwort ruft der Prediger sei- 
nen geistlichen Zuhörern immer wieder den Satz seines und ihres Mitbruders, des 
Thomas von Aquin, zu, daß alles Wirken im tätigen Leben aus der Fülle der Kon- 
templation hervorgehen müsse56. Grundthema seiner Unterweisungen ist das Gott- 
suchen und Gott-finden. Methodisch kennzeichnet ihn, daß er ständig die Schrift zum 
Ausgang und zur Grundlage seiner Gedanken nimmt57. Diese Art der .Exegese' geht 
in ihren Ursprüngen auf Origenes und seine Tradition zurück58. Als eine weitere 
Eigenart Eckharts darf die Art und Weise gelten, wie er die geistliche Lehre in seine 
theologische Grundauffassung zurückführt und einordnet, sie seinem philosophisch- 
theologischen Verständnis anzugleichen sucht. Diese theologische Rückführung allein 
ergibt zwar noch kein System der Spiritualität, auch bei Meister Eckhart nicht, der 
uns keinen Traktat zur Einführung in das geistliche Leben hinterlassen hat, ebenso- 
wenig wie Thomas von Aquin einen solchen über die Mystik verfaßt hat. Aber die 
trinitarische Struktur seiner geistlichen Lehre bleibt doch eine originale und schöpfe- 
rische Leistung, die auch heute noch gültig ist. Dabei engt Eckhart den Begriff des 
Geheimnisses nicht durch die subjektive Rücksicht auf die bloße Endlichkeit mensch- 
lichen Erkennens ein. Für ihn bewahrt die Trinität den Charakter der Unendlichkeit 
des Mysteriums durchgehend. Im Grund ist sie das einzige Geheimnis; Inkarnation 
als ,mysterium verbi incarnati' und Erlösung werden im Zusammenhang mit ihr 
gesehen. Von hier aus läßt sich auch am besten Eckharts theologische Anthropologie 
im heilsgeschichtlichen Sinn, auf den sie zuinnerst hingeordnet bleibt, als sein Grund- 
und Lieblingsthema verstehen. Als besonderer Beitrag Eckharts zu einer Lehre vom 
geistlichen Leben kann darum gerade dies gelten, was er über den Menschen sagt, 
wie edel und göttlich er in seinem Sein als Bild des dreifaltigen und dreieinigen 
Gottes geschaffen, begnadet und beseligt sei, von Natur, durch Gnade, zur Glorie. 

56 Thomas, S. theol. IIII q. 188 a. 6. 
57 Über die Methode der Schriftauslegung Eckharts s. J. K o c h, Sinn und Struktur der 

Schriftauslegungen, in: Meister Eckhart der Prediger, S. 73•103. 
58 Zu Origenes und Meister Eddiart vgl. etwa Henri de Lubac, Histoire et esprit. L'intelli- 

gence de l'Ecriture d'apres Origene (Theologie 16). Paris 1950, 315; 349. Auf Origenes geht 
auch die Dreiteilung zurück, wie sie z. B. im Prolog zum ,Liber parabolarum Genesis' syste- 
matisch ausgesprochen wird und auch in den anderen Auslegungen zugrunde gelegt ist: ,divi- 
na, naturalia et moralia', LW I 447, 8; 457, 7; 'res divinae, naturales et morales', 451, 5; 
'claves metaphysicae, naturalis et moralis scientiae', 453, 10; .proprietates divinorum vel na- 
turalium aut etiam moralium sub parabola et superficie litterae', 456, 4; die ,scientia moralis' 
bezieht sich dabei offensichtlich auf das geistliche Leben und seine Grundsätze, wie die weite- 
ren Ausführungen jeweils zeigen. 




