38 Heribert Fischer

und das Nein der Erlosten gesprochen — und wieder tun sich hier alle Tore der
Zweiten Woche auf, weil sich das ewige Geschick aller geschaffenen Geister entschei-
det auf dem Feld ,der Synagogen, Stidte und Flecken, die Christus der Herr pre-
digend durchzog® (91). Wenn darum der Ubende am Ende der Ersten Woche vor
Christus niederfallt und ihm ,Dank sagt, da8} er mich nicht durch Beendigung meines
Lebens unter eine dieser Klassen hat fallen lassen (71), und daf er mir ,bis auf
diese Stunde immer eine so grofe Milde und Barmherzigkeit erwiesen hat“, dann
versammelt er sozusagen, in einer grofartigen existentiellen Verdichtung, alle die
unendlichen Riaume des Vergangenen und des méglichen Zukiinftigen in den engen
Raum eines nun vor der Entscheidung stehenden Herzens, in ,diese Stunde, in das
heilstrachtige ,Heute“, in dem man seine Stimme hort und in dem man sein Herz
nicht verhirten darf (Ps 94, 8; Hebr 4, 7) sondern ,behend und voll Eifer“ (91), den
Ruf des Konigs vernehmen muf}. Denn in Christus gibt es noch einmal ein ,Heute®
(Hebr 4, 7), und der Betende vernimmt die gottliche Mahnung, mit der alle Siinden-
betrachtung am Rand der eigenen Hollenmoglichkeit abschlieft: ,So seht denn zu,
Briider, dafl keiner von euch ein béses und unglaunbiges Herz habe und keiner vom
lebendigen Gott mehr abfalle. Mahnt euch Tag fiir Tag, solange es noch ,Heute
heifit, damit niemand von euch durch die triigerische Siinde verhirtet werde. Denn
wir sind ja jetzt Mitgenossen Christi“ (Hebr 3, 12—14).

Damit haben wir wenigstens die auflersten Umrisse einer Christologie der Ersten
Woche vorgezeichnet. Nun erst, und umgekehrt jetzt schon, wissen wir und haben es
betend erfahren, was gemeint war, als wir in der scheinbaren Kiihle des Funda-
ments schiichtern und entschlossen uns ,sehnten das zu wihlen, was uns mehr fordert
zu dem Ziel, fiir das wir geschaffen sind“ (23). Dieses ,Mehr® wird das konigliche
Wort vom Kreuz sein. Ihm entspricht die vor dem Kreuz des Herrn dem betenden
Herzen sich entringende Frage: Quid agam pro Christo? Was will ich fiir Christus
tun? (Forts. folgt)

Zur geistlichen Lehre Meister Eckharts

Von Heribert Fischer SJ, Kéln

Meister Eckhart ist mit vollem Recht zu den Meistern des geistlichen Lebens zu
zihlen. Das ergibt sich aus allen seinen Werken, das wird bestitigt durch die Ge-
schichte seines Lebens und seiner Tatigkeit, das beweist auch das Nachwirken und
oft anonyme Nachleben seiner Ideen. Grundsitze und Anweisungen zum geistlichen
Leben finden sich vor allem in jenem Teil seiner Werke, der am meisten bekannt
geworden ist, in seinen mittelhochdeutsch iiberlieferten Predigten. In seinen latei-
nischen Schriften 14t sich auch die tiefere spekulative Begriindung, die ,theologia
spiritualis‘, nachweisen. Allerdings darf man keine systematische Abhandlung iiber
das geistliche Leben bei Meister Eckhart erwarten!.



Zur geistlichen Lehre Meister Eckharts 39

Es ist nun nicht etwa so, daf die geistliche Lehre Meister Eckharts nur eine histo-
rische Angelegenheit wire, die dem religiésen Menschen von heute keine Anregung
fiir sein inneres Leben zu bieten hitte. Manche seiner Gedanken gehéren in dem
Sinn zu den ,vetera‘, dafl darin die spirituelle Tradition der Kirche aufgenommen
und weitergegeben wird. Wer jedoch wachen Geistes von den allgemeinen Grund-
siatzen bis zu den letzten Quellen vordringt, wird nach Inhalt und Form Neues ent-
decken konnen, was ein Echo findet oder wie ein Blitz in der Dunkelheit aufleuch-
tet; der religiose Mensch wird seine eigenen Erfahrungen darin bestatigt sehen, mehr
aber noch werden Impulse zu neuem Streben und Suchen wach werden, Abgriinde
werden sich auftun. Es kann sein, dafl Dunkelheiten vertrieben werden, oder aber
daf die Finsternis wachst.

Leicht hat es der Prediger denen, die seinen Worten folgen wollten oder sie gar
zu verstehen glaubten, gewifl nicht gemacht. Ein Zeugnis dafiir ist die oft unvoll-
kommene Form, in der die durch Nachschrift iberlieferten Predigten erhalten sind.
Da8 sie jedoch in so zahlreichen Handschriften auf uns gekommen sind, ist wiederum
ein Beweis dafiir, wie begierig man die Worte aufgenommen hat und zu bewahren
suchte und wie sehr der Meister des Wortes verehrt wurde. Schon zu seinen Leb-
zeiten mufte sich Eckhart dagegen wehren, daf man seine Worte in einem mifiver-
stindlichen Sinn aufgefafit hatte.

Es wird darum auch nicht leicht sein, einige Grundsatze seiner geistlichen Lehre
anzudeuten und zusammenzufassen. Wir miissen uns vorerst damit begniigen, auf
einige Gedanken aufmerksam zu machen, aus denen sich ein weiteres Verstindnis
aus dem Zusammenhang ergeben kann, um das Angedeutete weiter zu verfolgen.

Eckhart und die geistliche Uberlieferung

Meister Eckhart steht bei all seiner Originalitat keineswegs isoliert in seiner Zeit.
Er ist der spirituellen Tradition verpflichtet und gesteht dies auch selbst ein. Er will
Mittler zwischen Altem und Neuem sein. Die Verwendung anderer Autoren be-
schrinkt sich nun nicht etwa auf die Anfithrung von Zitaten2. Gewisse Grundbegriffe
werden vom Prediger iibernommen, bisweilen in ein neues Gefiige eingeordnet und
einem héheren, iibergeordneten Sinnzusammenhang angepafit. So spricht er zum
Beispiel in ciner Predigt von dem Jkleiths’ Gottes®. Die Parallele aus dem Sermot
148t uns darunter das ,vestibulum dei‘ (Vorhof Gottes) erkennen. Das geht zuriick

1 Die Bezeichnung Predigt mufl hier wohl verstanden werden. Entsprechend der Regel
seines Ordens kénnte man Inhalt und Form des gesprochenen Wortes am ehesten mit dem
Wort kennzeichnen: ,contemplata aliis tradere’, Thomas von Aquin, S. theol. II II q. 188 a. 7;
vgl. S. contra gent. I c. 1: sapientis officium — veritatem divinam meditatam eloqui; Constit.
ord. fratr. praed. art. 3 § 2: praedicare et docere ex abundantia et plenitudine contempla-
tionis.

2 Uber die Bewertung ausdriicklicher und einschlufiweiser Zitate vgl. Meister Eckhart der
Prediger, Freiburg 1960, S. 53. :

3 DW I 183,4; vgl. Pf. 110, 18; 197, 34. — Die Werke Meister Eckharts werden zitiert
nach der Ausgabe der Deutschen Forschungsgemeinschaft, Stuttgart, Kohlhammer; DW =
Die deutschen Werke; LW = Die lateinischen Werke; Pf. = F. Pfeiffer, Meister Eckhart,
in: Deutsche Mystiker des Mittelalters, 2. Band 1857.

4+ LW IV 446, 6.



40 Heribert Fischer

auf Pseudo-Dionysius’. Die Kommentatoren des Areopagiten greifen diese Stelle
auf, so Albertus Magnus und Thomas®, ebenso und im gleichen Sinne Hugo von
Sankt Viktor?.

In einer anderen Predigt heifit es: ,Alle Kreaturen zusammen beriihren Gott nicht
gemaf ihrer Geschaffenheit. Was geschaffen ist, das mufl gebrochen sein, soll das
Gute herauskommen: die Schale mufl entzweli, soll der Kern herauskommen®s. Das
Bild dient zur Veranschaulichung verschiedener Verhaltensweisen, hier fiir das Sich-
Offnen des Menschen zu Gott, sonst auch zur Verdeutlichung des tieferen Sinnes der
Schrift unter der Schale des Buchstabens. Das geht zuriick auf die Komddie des T.
Maccus Plautus, Curculio, wo es heifit: ,qui e nuce nuculeum esse uolt, frangit nu-
cem’ (wer den Kern der Nuf essen will, mufl die Schale aufbrechen)?. Macrobius
fihrt das Wort an in den Saturnalial. Hieronymus sagt in einem seiner Briefe:
totum quod legimus in divinis libris, nitet quidem et fulget etiam in cortice, sed
dulcius in medulla est. Qui esse (Var.: edere) vult nuculeum, frangit nucem (Alles,
was wir in der HI. Schrift lesen, glinzt und leuchtet zwar auch schon in der Schale,
doch siifler ist es im Innern. Wer den Kern essen will, muf die Schale aufbrechen.)11,
Dieser zweiten Bedeutung oder Verwendung entspricht es, wenn Eckhart im Prolog
zum ,Liber parabolarum Genesis’ vom ,sensus latentior* der Schrift (dem verborge-
neren Schriftsinn) spricht, der ,sub cortice litterae‘ (unter der Schale des Buchsta-
bens) verborgen ist2.

Das sind Bilder. Aber auch sie verraten in ihrer Verwendung, worauf es dem Mei-
ster ankommt: die unerbittliche Konsequenz zu ziehen aus der Tatsache des Nichts
der auf sich gestellten Kreatur, die restlose Entlarvung jeder ,privaten‘ Selbstsicher-
heit und Bequemlichkeit, — kein ,ens per se¢ stans® (in sich stehendes Sein), keine
,causa sui’ (Ursache seiner selbst). Aber auch das ist der Tradition entlehnt, wenn
Eckhart sorgfiltig unterscheidet zwischen den ,res‘ (der Sache) und ,signa‘ (den
Zeichen), dem ,uti‘ (Gebrauchen) und ,frui’ (Genieflen). Die Belege und Umschrei-
bungen sind zahlreich fiir dieses Grundthema, wie es der Lombarde zu Beginn seiner
Sentenzen aus Augustinus dargelegt hat.

Dom Francois Vandenbroucke OSB hat im zweiten Band der ,Histoire de la spiri-
tualité chrétienne’ (Paris 1961) der Spiritualitit Meister Eckharts einen besonderen Abschnitt
gewidmet's. Da diese ,Histoire’ dazu bestimmt ist, den alten Pourrat abzuldsen, ist im Inter-
esse der Urteilsbildung der Leser ein kurzer Hinweis angebracht.

F. Vandenbroucke sicht die Lehre Eckharts iiber das geistliche Leben auf dem Hintergrund
der Biographie des Meisters und ordnet sie in die Tradition ein. Er macht auf das Entstehen

5 De caelesti hierarchia ¢.7 § 2, PG $8,208: en prothyrois; siche Dionysiaca 844, 4. 5;
158,8; 350,3.5; 1179, 4.

¢ Thomas auch im Kommentar zu ,De divinis nominibus* VII c. 2 lect. 2 und S. theol. I q.
108 a. 1. )

7 PL 175, 1082. 1037. 1051.

¢ DW I 212, 3ff.; vgl. Pf. 833, 24 als Riickverweis.

9 Scriptorum classicorum bibliotheca Oxoniensis, Curculio I 1 55.

0 JiIc.18n.14,ed. F. Eyssenhardt, Lipsiae 1893, 217,7.

11 Ep. 58 n. 9, CSEL LIV 538, 13—17.

12 TW I 447, 5.

13 II. Teil, Kapitel 6: L’ Allemagne mystique du XIVe siécle, n. 2: Maitre Eckhart, S. 454
bis 465.



Zur geistlichen Lehre Meister Eckharts 41

von Handbiichern und Direktorien zur geistlichen Leitung aufmerksam. Als kenuzeichnend
wird fiir Eckhart die spekulative Seinsmystik angesehen. Die eigentliche Lehre des Meisters
wird von der ersten Pariser Quaestion her betrachtet, einige Begriffe wie die von der Got-
tesgeburt, dem Fiinklein der Seele, werden erwihnt, die einzelnen Sétze der Verurteilungs-
bulle werden kommentiert. Ausfithrlich beschéftigt sich dann Vandenbroucke mit der Frage,
ob Eckhart als Vorldufer der Reformation zu betrachten sei; schlieflich wendet er sich der
These F. W. Wentzlaff-Eggeberts in seiner ,Deutschen Mystik zwischen Mittelalter und Neu-
zeit’ zu, der Frage der Kontinuitit von Brautmystik und spekulativer Mystik.

Von der eigentlichen ,doctrine spirituelle’ Eckharts dagegen erfahrt man wenig, die Do-
kumentation ist unzureichend. Jedenfalls ist dieser Abschnitt der ,Histoire de la spiritualité
chrétienne' kein Glanzstiick einer verldflichen Darstellung zu nennen. Fiir die Biographie
werden zwar die grundlegenden Arbeiten J. Kochs'4 erwihnt, aber nicht verwendet; alte
und iberholte Behauptungen, wie z.B. iiber den Strafburger Aufenthalt oder die Vor-
geschichte der Verurteilung, kénnen der Kritik nicht standhalten. Ungliicklich gewahlt ist als
Ausgangspunkt fir die Darstellung der Lehre die erste Pariser Quaestion. Werke wie die
;Rede der Unterscheidung’, das ,Buch der géttlichen Tréstung®, die Predigt ,Vom edlen Men-
schen’, von Vandenbroucke als Traktat bezeichnet, die alle voll geistlichen Lehrgutes sind,
werden inhaltlich nicht ausgewertet. Schliefflich wird Eckhart unter die Mystiker eingereiht,
eine genauere Darstellung oder Erklirung, worin diese Mystik bestehe, findet sich jedoch
nicht. Stattdessen meint Vandenbroucke, das sogenannte mystische Element in Eckharts
Auflerungen sei eher der Reflex der spirituellen Erfahrung seiner Zuhérer?s.

Geistliches Leben als kontemplativer Mitvollzug des Wirkens Gottes

Eckharts Predigten fiihren den Grundsatz des ,contemplata aliis tradere iiberall
durch. Dieses kontemplative Element unterscheidet sie auch von anderen Predigt-
arten. Im Inneren des Menschen vollzieht sich wie in einer kleineren Welt alles
Geschehen der groflen Welt der Heilsgeschichte: Schopfung, Fall, Erlésung. Im
Glauben hat der Mensch Zugang zu dieser Welt. Geistliches Leben wird somit zum
kontemplativen Mitvollzug alles dessen, was von Gott gewirkt wird, Gottes Leben
wird darin gegenwirtige Wirklichkeit. Kenntnis dieser Wahrheit vermittelt die
aufmerksame und eindringliche Lesung und innere Aufnahme des Wortes Gottes;
darin werden die Werke Gottes présent. Das ist die Nahrung der Seele. Wie man
auch das Organ fir diese Bewufltwerdung in der Seele bezeichnen mag, als Fiinklein
der Seele etwa, es ist immer der Reflex des Géttlichen in der Seele.

Gottes Werk, Gottes Bild, Gottes Geburt: mit Vorliebe umkreist Eckharts Denken
diese Zusammenhinge. Immer wieder kehrt er zum Anfang der Schrift zuriick. Die
Schépfung aus dem Nichts ,in principio‘ bildet die Grundlage; von da her ergeben
sich Haltung und Gesinnung, das ,De profundis‘ der Furcht und Ehrfurcht. Und
zugleich ist damit das andere ,in principio’ verbunden, das ,Verbum', Bild des
Vaters, dessen Bild auch wir in uns tragen, in der Liebe und Gnade der Erlosten.
Wir sind mithineingenommen in die ewige Zeugung des Sohnes aus dem Vater. Aus
dem Glauben, durch die Gnade und in der Liebe ist dieser Weg méglich. Und Gnade
und selige Schau verhalten sich wie Bliite zur Frucht. Das alles bleibt nicht abstrakte
Wahrheit, mag es auch nicht jedem stets bewufit sein; das ist nicht subjektive Frém-
migkeit, wenn auch der Charakter des unendlichen Geheimnisses gewahrt bleibt und
blofes Wissenwollen nicht geniigt. Was Gott selbst in die Seele hinein gezeugt und

14 Kritische Studien zym Leben Meister Eckbarts, im Archivum fratrum Praedicatorum
XXIX 1959, 5—51; XXX 1960, 5—52.
15 Vgl. S. 462; 468; 473; 482.



42 Heribert Fischer

gebildet hat, kann zwar verdeckt und verborgen sein, niemals jedoch kann es aus-
geloscht oder zerstort werden. Im Inneren glitht und glinzt, leuchtet und brennt es,
da neigt alles sich ohne Unterlafl zu Gott hin.

Dieses dreifache Wirken des dreifaltigen Gottes, dessen Werke untrennbar sind,
in der Schopfung, gemil dem Bilde des Sohnes, das dem Menschen eingestaltet wird
durch die ,AusgieBung’ des Geistes, in der Gottesgeburt (aus dem Heiligen Geist),
ist Gegenstand des grofiten Teils der Werke Eckharts. In den lateinischen Werken,
den Expositionen, wird die theologische Grundlage vom Wort der Schrift aus ge-
wonnen und spekulativ weiter entfaltet; in den Predigten wird gewissermaflen das
Ergebnis vorgelegt und fir das religiose Leben ausgewertet. ,,Thr fragt mich oft, wie
ihr leben sollt. Das sollt ihr hier mit Fleifl merken®, heiflt es in einer Predigt1s.

Die dreifache Grundhaltung des geistlichen Menschen:
Reine Meinung, Demut, Hingabe

Diese kontemplative Grundhaltung 148t sich vom Ausgang, vom Fundament und
vom Ziel des geistlichen Lebens her noch niher kennzeichnen. Ausgang mufl immer
die lautere und einfiltige Meinung und Absicht sein, die ,simplicitas cordis“?. Nichts
anderes sollst du suchen, nichts anderes meinen, nichts anderes soll dich bewegen als
Gott allein. Denn wer etwas auler Gott oder neben Gott oder mit Gott sucht, der
denkt nicht recht von Gott!8. Es kann ja nichts aufler Gott sein, noch ergibe es ein
grofleres oder hoheres Gut, wollte man etwas anderes zu Gott hinzufiigen, sonst
wire er nicht das unendliche Gut.

Das ist im Geist Augustinus gesagt, eine Stelle, die Eckhart hiufig heranzieht: Die Seele,
die auf vieles ausgeht, 1duft in ihrer Gier hinter der Armut her und wei} es nicht, daf diese
nur durch die Abscheidung von dem Vielerlei vermieden werden kann. Um so gréflere Ent-
behrung leidet sie, je mehr sie zu umfassen sucht. Wie nimlich in einem noch so grofien
Kreis ein einziger Mittelpunkt ist, in dem alle Radien zusammentreffen, der iiber alle Teile
sozusagen mit dem Recht der Gleichheit herrscht, den man aber nicht in jeder beliebigen
Richtung verlassen kann, ohne in demselben Mafle alles zu verlieren, wenn man in die Viel-
heit vordringt, so wird der Geist, der sich aus sich ergiefit, sozusagen durch die Allheit zer-
schlagen und in wahrer Bettelarmut aufgerieben, wihrend doch seine Natur ihn dazu zwingt,
iber allem das Eine zu suchen, und die Vielheit es ihn nicht finden 1a8¢2°,

Wenn der Mensch nichts als Gott meint, dann sind seine Werke geistlich und
gottlich, dann ist Gott allein im Tempel der Seele. Ein solcher Mensch ist frei in sei-
nen Werken und sucht nicht das Seine, wie ja auch Gott frei ist und nicht das Seine
sucht?l. Eine lautere Meinung haben heiflt Gott suchen, denn der Anfang der Mei-
nung ist Gott, und das Werk der Meinung ist er, und sie endet wieder in ihm selbst22.
Diese gerade Ausrichtung in der guten Meinung ist alles andere als blofie Beschoni-
gung oder Entschuldigung der eigenen Schwiche, ihre Forderung ist radikal: sich
ganz Gott zu eigen geben; alles andere ist Hindernis23.

Intentio sincera et simplex‘ (die lautere und einféltige Meinung) ist das vielleicht

16 DW 1271, 1. 17 LWIV 129, 14; 130, 1.

18 LW II328,8.7. 19 LW II 328, 7—10.

20 LW II 829; Augustinus, De ordine I c. 2 n. 3.

2 DPW I 10, 1—7; Thomas von Aquin sagt dazu: Quodlibet bonum privatum facit magis
miserum, De maloq. 5 a. 1 ad 4.

22 DW I 164, 11. 2 DW 240, 5; 274, 7.



Zur geistlichen Lehre Meister Eckharts 43

zogernde Ja im Dialog des Glaubens, im Ich-Du-Verhiltnis des Menschen zu Gott,
die Antwort auf den Anruf von Oben in der Gnade, ein Anfang der unbedingten
Hingabe an Gott, Nachahmung des Ja-Wortes der Jungfrau Maria.

Damit ist schon das Stichwort fiir das zweite Element geistlichen Lebens genannt:
die Demut. Sie ist sein sicherer Grund. In der Haltung der Demut beschreitet der
Mensch den Weg zu Gott24. Das ist wiederum Augustinus. Fiir den, der sich fiir die
himmlische Gnade bereitet, ist dreierlei notwendig: ,mentis humilitas, cordis stabi-
litas, receptorum communicabilitas’, Demut des Geistes, Bestindigkeit, Festigkeit
des Herzens, Bereitschaft, anderen vom Empfangenen mitzuteilen2s. Demut bewahrt
und lenkt die ébrigen Tugenden28. Demut ist aber auch Gebet: nur sie allein ist ein
Beten, durch welches wir Erh6érung finden und verdienen??. Jeder Demiitige betet,
nur er allein; er betet allzeit?8. Darum wird er aus dem Munde Gottes héren: Freund,
steige hoher hinauf. Wer in der Demut lebt, macht sich von der Last des Mensch-
seins frei, hilt sein Herz empor zu bimmlischer Liebe. Dann kann das gottliche Licht
in der Seele aufgehen, und in diesem Licht wird die Seele vom Heiligen Geist mit-
hinaufgezogen2?. Wer von oben etwas empfangen will, mufl notwendig unten sein
in rechter Demiitigkeit; wer nicht ginzlich unten ist, der empfangt auch nichts3. Der
demiitige Mensch flieht darum alles, was ihn an Gott irre machen kann3t. Gott hin-
wiederum vermag in seiner Giite sich nicht zu enthalten, sich in den demiitigen Men-
schen zu senken und zu ergieflen. Dem allergeringsten teilt er sich am allermeisten mit
und gibt sich ihm vé6llig, ganz und gar. Was Gott gibt, das ist sein Sein, und sein Sein
ist seine Gutheit, und seine Gutheit ist seine Liebe. Alles Leid und alles Gliick kommt
von Liebes2, Das Gebet der Demut aber heifit: daf du dich Gott darbringst und
opferst, mit dem Verdienst und Licht der Mutter Gottes und aller Heiligen, dafl du
dich dem Vater darstellst im Wort und in jener Reinheit dich vergegenwirtigst.

Das heifit dann wahre Demaut: ,spernere mundum, spernere nullum, spernere sese,
sperncre se sperni® (die Welt verachten, niemanden verachten, sich selbst verachten,
verachten, verachtet zu werden)34.

Uber diesem Abgrund spannt sich der Bogen wiederum zu Gott, oder auch anders
gesehen, von Gott zuriick. Das ist die dritte Phase dieser Grundhaltung. Nicht nur,
dafB alles auf Gott hin bezogen sein mufl, Gott selbst wirkt schon von Anfang an
in der Secle. Er allein kann auch diesen Abgrund ausfiillen, er allein und ganz und
gar. Dafl Gott wirkt, das heifit, dafl ich in diese Bewegung mithineingerissen werde:
,die geleitet, getrieben werden. .. sind Séhne Gottes* (Rom 8, 14). Gottes Héhe —
meine Niedrigkeit. Wo ich mich erniedrige, da wird Gott erhoht. Gib dich Gott zu
eigen, so ist Gott dein cigen. Gott ist nicht nur ein Beginn all unserer Werke und
unseres Seins, er ist auch ein Ende und eine Ruhe allen Seins. Das alles ist gesagt,
dafl wir von Jesus Christus die Lektion aiber die Demut lernen3s.

2% LWIV 75,13 % LW IV 116, 6.

2 LW IV 140, 16. 27 LWIV 141, 4.

% LWIV 141, 5. 2 LWV 342, 8; 326, 10; 357, 4; 395, 2.
o DWI7s,7. - 31 DW 1248, 3.

2 DW1385,7. 3 LWIV 225, 4.

3 Als Zitat: LW IV 199, 4; 308, 5; 454, 10.
3 Vgl. Pr. Surge, illuminare; DW 1 230—241.



44 Heribert Fischer

Schon aus diesem kurzen Aufriff ergibt sich, daff Edkharts Lehre sich nicht auf irgend-
ein Schema des ,Aufstiegs’ der Seele zu Gott reduzieren 1afit. Der Grund dafiir mag
wohl darin zu sehen sein, daf} er keine lehrhafte Abhandlung oder Einfiihrung in
das geistliche Leben bieten will. Aber auch die Verbundenheit der geistlichen Lehre
mit den Grundgedanken seiner theologischen Spekulation 1afit das nicht zu. Ganz
deutlich zu fassen ist ja die Einheit von theologischem Denken und geistlicher Lebre;
beide bedingen sich gegenseitig in ihrer Grundlegung und weiteren Ausgestaltung.
Selbst an solchen Stellen, wo es nahe gelegen hatte, das ,ascensus-descensus’ (Auf-
stieg-Abstieg)-Motiv einzufithren oder zu erwdhnen (z. B. bei Stellen wie Gen 28,
12f; Mt 8, 16f; Lk 19,5; Joh 3, 13; Eph 4, 9f), findet sich nichts dergleichen. ,Auf-
stieg* durch ,Abstieg’: das Aufsteigen wird zu einem ,Abstieg’ in die Tiefen der
Demut und Armutse.

Uom Suchen und Finden Gottes in der Seele

Das Grundthema der geistlichen Lehre Eckharts: das schopferische und gnaden-
baft-erlosende Wirken Gottes in der Seele des Menschen wird auch in den deutschen
Predigten in immer neuer Weise angeschlagen. So heifit es etwa in der zebnten Pre-
digt (iiber JesusSirach 44, 16—17): die Seele empféingt ihr Sein unmittelbar von Gott.
Aus dieser Unmittelbarkeit folgt die Nahe und Prisenz Gottes in der Seele. Von da
aus gewinnt das geistliche Leben den Zug zur Innerlichkeit. Gott ist der Seele naher,
als sie sich selber ist. Vor allem ist erforderlich ein lauteres, klares Wissen; damit
ist kein abstraktes Erkennen gemeint. Sein und Leben und Erkennen gehéren zusam-
men. Wer so die Tugend im Herzen Gottes findet, der wohnt in Gott, ,er hat wol
gehibset’, er ist Erbe, Kind Gottes, an dem der Vater sein Wohlgefallen hat wie an
seinem eigenen Scohn. Der Blick zuriidk, die Reflexion, lehrt, dafl alles kreatirliche
Sein aus dem Nichts geschaffen ist. Darin kann also nicht Adel und Ziel der Seele
liegen. Wohl aber im Beriihren, im ersten Beriihrtwerden von Gott; da sieht Gott
die Kreatur an, da gibt er ihr Sein. Und wenn die Kreatur Gott ansieht, da empfangt
sie thr Sein. In dieser Innerlichkeit wird alles andere der Seele gleich-giiltig: Liebe
und Leid, Bitteres und Siifles; sie hat im Innersten Gott gefunden??.

Die Seele ist gnadenhaft miteinbezogen in die Zeugung des Sohnes aus dem Va-
ter. Dafiir mufi man sein Herz setzen in der Zeit in die Ewigkeit. Dann ist Freude
alle Zeit. Dann fallt nichts schwer; alles Leid, alle Schwere und Miihe wird abge-
nommen; damit wird der Mensch auch innerlich frei. Gottes ,Meinung" ist es, sich
uns ganz und gar zu schenken: er, Vater, Sohn und Heiliger Geist. Auf das Ziel der
Meinung kommt es an. Alles, was noch bedeckt ist, mufl enthiillt und ent-deckt wer-
den. Entdecken wir Gott alles, so enthillt er uns alles, was er hat. Aber wenn einer
nicht sucht, wie kann er da finden wollen? Jungfrauliche Seelen folgen dem Lamme
nach, wohin es geht (GehOffbg 14, 4). Manche folgen, solange es in Sifligkeit und

3¢ Darum 1Bt sich aus Eckharts Lehre auch kein ,Itinerarium‘ herauslosen, wie es F. Van -
denb ronckemeint, Histoire de la spiritualité chrétienne 11,Paris1961,0der auch Viadimir
Lossky, Théologie négative et connaissance de Dieu chez Maitre Eckhart, Etudes de philo-
sophie médiévale XLVIIl, Paris 1960. — Den Zusammenhang zwischen religiosem Leben
und theologischem Denken hat bereits Fr. Wessely, Meister Eckeharts Lehre vom voll-
kommenen Leben, Diss. Wien 1934, gesehen.

37 Vgl Pr. In diebus suis placuit deo, DW 1 161—174.



Zur geistlichen Lehre Meister Eckharts 45

Gemachlichkeit geht, bei Leid und Ungemach und Miihe kehren sie um. Das sind
keine Jungfrauen, mag es auch nach auflen den Anschein haben. Die wahren jung-
fraulichen Seelen gehen dem Lamme nach, durch Enge und Weite, wohin immer es
geht3s.

Eine groflartige Darlegung des Programms der Erlosung, der Heilsgeschichte, von
den Urspriingen im Herzen der Dreifaltigkeit bis zur zeitlosen Empfingnis in einer
jeden Seele und der Enderfiillung in der Heimlichkeit und Stille des verborgenen
Gottes kniipft Eckhart an das Wort der Verkiindigung: ,Ave, gratia plena‘ an3. In
dieser Predigt ist viel von dem Geist des Ordens von Citeaux eingefangen. Was da
gesprochen und gehort wurde, war Geist vom Geist des heiligen Bernhard von
Clairvaux, dem Kommentator des Hohen Liedes und dem Verfasser der Homilien
,Super Missus est’.

Von dieser Predigt ist bekannt, dafl sie zu K6ln im Zisterzienserinnenkloster St. Marien-
garten gehalten worden ist, ebenso wie die Predigt 15 zu Kéln im Kloster der Benediktine-
rinnen St. Machabaeorum. Es ist nicht ausgeschlossen, dafl auch die iibrigen damit in Zu-
sammenhang stehenden Predigten vor Ordensfrauen gehalten wurden. Damit wird an einer
Stelle historisch greifbar, wie auch in diesem Sinne die Tradition in diese Predigten, hier
von der Seite der Zuhdrer eingegangen ist. Hier spricht der Meister, dem die ,cura monia-
lium® anvertraut ist. Er begniigt sich nicht mit frommen Ermahnungen, seine Predigten sind,
selbst in der schadhaften Form ihrer Uberlieferung, noch Zeugen dafiir, wie sehr theologische
Lehre und Anweisung zu religiéser Lebensordnung in eine Einheit zusammengefiigt sind.
Es sind meistens nur wenige Worte, die einen Gedanken erliutern und weiterfihren, die
seine These und sein Thema begriinden, das Mitgesagte auseinanderfalten, den Blick weiten,
das Geheimnis andeuten, zu weiterer vertiefter Kontemplation anregen wollen, ohne jede
Rhetorik. Das Verstindnis dieser Worte aber wird sich nur auf dem Hintergrund seiner
eigenen Lehre, die er anderswo ausgefiihrt hatte, erschliefen lassent®.

Gelassenheit und Unterscheidungsgabe
als Tugenden des gottsuchenden Menschen

Die dem Lamme folgen, heifit es in einer anderen Predigt, sind ihm angetraut
und allen Kreaturen nicht-angetraut (getriwet — entritwet). Wer oben auf dem
Berge ist, wo das Lamm steht, der leidet nicht durch das, was unter ihm ist. Solange
der Mensch bei Gott ist, ist es unmdglich, dafl er leide®. Wie aber gelangt der
Mensch zu solcher Héhe und Abgeschiedenheit? Nur durch Gleichmiitigkeit, Gelas-
senheit, ,Indifferenz’; das besagt, er mufi den reinen Blick und seinen Willen auf
Gott gerichtet halten. Der gelduterte Blick sieht, wie die Dinge trotz ihrer Unter-
schiedlichkeit vor Gott gleich sind. Man muff die Dinge in diesem ihrem wahren
Wert nehmen oder lassen und sie mit den Augen Gottes ansehen. Wer alles 148t,
um Gottes willen, dem gibt Gott alles wieder, diese ganze Welt, in einem neuen
Licht, eine bessere, eine héhere Welt, und auch das ewige Leben, Das hichste Lassen
ist es, dafl der Mensch Gott lasse Gottes wegen. Gelassenheit im christlichen Sinn
will besagen: der Mensch, der gelassen hat und der gelassen ist und der nicht mehr

% Vgl. Pr. Impletum est tempus, DW 1 176—189. % DW I 375—389.

 Zur theologischen Auswertung dieser Predigt siche: Meister Eckhart der Prediger,
S. 45—50.

# Vgl. Pr. Vidi supra montern Sion, DW1 211—222.



46 Heribert Fischer

auf das schaut, was er gelassen hat, der bestindig, unbewegt in sich selbst und un-
wandelbar bleibt — der Mensch allein ist gelassen42.

Die Lehre von der Armut und Gelassenheit gipfelt in der Forderung, nicht zu
behalten, nichts fiir sich festzuhalten, sich selbst zu lassen. Ein solcher hat alles; denn
nichts haben, heifit alles haben. Sich mit dem Herzen unter Gott werfen und seinen
eigenen Willen in Gottes Willen setzen und keinen Blick wenden auf das Geschaf-
fene: wer so aus sich selbst ausgegangen ware, der wiirde recht eigentlich sich selbst
wiedergegeben werden. Er wiirde dann fihig, Gott zu suchen, Gott zu finden. Und
das ist das Geheimnis; denn am Ende steht der ,deus ignotus’, die Unerkanntheit des
verborgenen Gottes, der auch in der Seele Grund unerkannt bleibt in der Verbor-
genheit seines Geheimnissests.

Von diesen Predigten der Spitzeit geht der Blick zurtick zum frihesten Werk in
deutscher Sprache. Als Prior von Erfurt und Vikar von Thiiringen hielt Eckhart jene
aszetischen Unterweisungen, die uns in den Handschriften als ,collationes‘: ,Reden
der Unterscheidung” iiberliefert sind, die gehalten wurden, ,da sie saflen in colla-
tionibus miteinander‘44, '

Als Oberer war Eckhart dazu verpflichtet, seine Mitbrider im geistlichen Leben
zu unterweisen. Dabei legt er ihnen dar, wie sehr auf die Unterscheidung zu achten
sei®s. Nicht jede Tugend sei eine wahre Tugend, falsche Formen der Frommigkeit
kénnen sich einschleichen. Es gehore ,discretio’ dazu, wahre Spiritualitit von falscher
zu unterscheiden. Der wahre und vollkommene Gehorsam sei eine Tugend vor allen

42 Vgl. Pr. Qui audit me, non confundetur, DW 1 192—203.

4 Vgl. Pr. Homo quidam nobilis, DW I 244—253.

4 Form, Inhalt und Zweck unterscheiden die ,collatio’ als eigenes ,genus litterarium‘ von
Predigt und Traktat. Das geht zuriick auf die Collationes des Johannes Cassianus (CSEL
XIII 8—711). ,Als der gelesenste unter den alten geistlichen Schriftstellern ndhrte er mit
seiner Lehre unzihlige Monchsgenerationen. Uberall kann man seinem Einflu auf die ganze
Uberlieferung begegnen, z. B. selbst noch bei den Autoren der ,Devotio moderna‘“ (M. Vil -
lerund K. Rahner, Aszese und Mystik in der Uiterzeit, Freiburg 1939, 186). Im 42. Ka-
pitel der Regel des hl. Benedikt werden genaun Zeit und Gegenstand dieser geistlichen Ubung
umschrieben; dort wird auch die Bezeichnung dafir eben der Lesung aus Kasian entlehnt:
,sedeant omnes in unum, omnibus in unum occurentibus . . et legat unus collationes’. — Zu-
gleich werden wir hier auch aufmerksam gemacht auf die Bedeutung der Tugend der ,discre-
tio‘, der ,Unterscheidung’. Es heifit hier: ,abbas. .. discernat. .. cogitans discretionem sancti
Jacob . .. testimonia discretionis, matris virtutum‘ (Kap. 64). Die ,discretio’ wird nach Kas-
sian (Coll 2 c. 4) empfohlen und bezeichnet: ,omnium namque virtutum generatrix, custos,
moderatrix‘. Isidor von Sevilla definiert noch genauer, vor allem in seiner ,Regula monacho-
rum’ (c. 7, PL 83, 877) und in ,De ecclesiasticis officiis‘ (II c. 16 n. 14, PL 83, 800), aber auch
ausfihrlich in seinen Sentenzen (Sententiarum libri tres, I1II ¢. 14 n. 1—9, PL 83, 688f.). —
Uber die Tradition vom Charisma der Unterscheidung von Paulus (1 Kor 12, 10) bis zur Scho-
lastik und Thomas von Aquin insbesondere vgl. den Kommentar von H. U.von Baltha -
sar im 23. Band der Deutschen Thomas-Ausgabe 1954. Uber die Lehre von der Unterschei-
dung der Geister bei Origenes s. H. U. von Balthasar, Geist und Feuer, Salzburg,
S. 817—3827; zur weiteren Geschichte auch: H. Bacht, Die friihmonastischen Grundlagen
Ignatianischer Frommigkeit. Zu einigen Grundbegriffen der Exerzitien, in: Ignatius von
Loyola, Wirzburg 1956, 246—254.

45 Uber das scheinbare Fehlen von sog. spezifisch Eckhartschen Themen in diesem frithen
Werk sowie iber die andersgeartete Form des Aufbaus nebst den zahlreichen Fragen der
komplizierten Uberlieferung des Textes vgl. J. Quint in der Einleitung zu seiner kritischen
Neuausgabe in DW V 137—182.



Zur geistlichen Lehre Meister Eckharts 47

Tugenden. Wahre und vollkommene Minne lasse sich an der Hoffnung und Zuver-
sicht zu Gott priifen. Eckhart spricht in diesem Zusammenhang von zweierlei Arten
von Wissen um die Sicherheit des ewigen Lebens, der eigenen Seligkeit, von zweier-
lei Menschen, den gelassenen und den ungelassenen, vom &duflerlichen und vom
innerlichen Genieflen des Leibes unseres Herrn, vom Gott-suchenden und Gott-
findenden Menschen; Gott, ebenso wie auch die Gnade, zerstért nicht die Natur,
sondern vollendet sie; es gibt duflerliche und innerliche Werke. Zur Unterscheidungs-
gabe gesellt sich noch einmal die Gelassenheit: ,Du muflt wissen, daf} sich noch nie
ein Mensch in diesem Leben so weitgehend gelassen hat, daf} er sich nicht noch mehr
zu lassen erfunden hitte. Der Menschen gibt es wenige, die das recht beachten und
darin bestandig bleiben®.

Tugendhafles S ein vor Tugendiibung

Wie Eckhart an vielen Stellen und mit Nachdruck schlieRlich zu seiner Verteldl-
gung vorbrachte, beginnt die Méglichkeit eines vertieften Verstindnisses der Offen-
barung erst auf jener Stufe der geistlichen Vollkommenheiten, wo alles auf das
,ens-unum-verum-bonum* zurickgefithrt werden kann, wo vor aller Tugendiibung
die ,Gerechtigkeit’ steht, die ihrem Trager erst das tugendhafte Sein vermittelt. Er
mahnt daher: ,Die Leute brauchen nicht soviel nachzudenken, was sie tun sollten;
sie sollten vielmehr bedenken, was sie wiren. Wiren nun die Leute gut und ihre
Weise, so kénnten ihre Werke leuchten. Bist du gerecht, so sind auch deine Werke
gerecht. Nicht gedenke man Heiligkeit zu grinden auf ein Tun: man soll Heiligkeit
vielmehr grinden auf ein Sein. Denn die Werke heiligen nicht uns, sondern wir
sollen die Werke heiligen. Die nicht grofen Seins sind, was die auch wirken, da wird
nichts daraus“e,

Die Beziehung der Tugend zum Sein fihrt Eckhart vom stindigen Lassen bis zum
Gut-sein, Wahr-sein durch. Er begrindet diese Umkehr der naiven Auffassung vor
allem in seiner Auslegung zum Buch der Weisheit. Nicht das Subjekt, der indivi-
duelle Trager, ist es, der die Tugend aus sich wirkt und hervorbringt. Der Einzelne
empfingt alles Sein, auch das tugendhafte Sein. Es ist immer die eine Tugend, ver-
schieden in der Ausgestaltung durch ihren Tréger. Es gibt keine private Tugend, wie
auch Tugend kein Akzidens ist. Es ist ein stindiges Angleichen, Angeglichenwerden,
,configuratio’, ,conformatio’, nach dem Paulinischen Ausdruck. Tugend gleicht an
das Bild Gottes an, das der Sohn Gottes im ersten und urspriinglichen Sinn ist. Der
trinitarische Aspekt wird von Eckbart auch in der Lehre vom geistlichen Leben aus-
driicklich gewahrt.

Gott allein und in allem

In jedem Akt und Wirken ist das Bild und der Ausdruck der Dreifaltigkeits?.
Jedes Wirken im Bereich der Natur, des religiésen Lebens und der Kunst, die ganze
Schopfung, steht in Beziehung zur Trinitdts®, In seinen Auslegungen der Heiligen
Schrift, die den grofiten Teil der lateinischen Werke ausmachen, will Meister Eck-
hart zeigen, ,daf das, was die Wahrheit der Heiligen Schrift in Bildreden gleichsam

4 Vgl. ,Reden der Unterscheidung’.
47 1.W 11 392, 13—393, 1. 4 LW II 348, 9349, 9.



48 Heribert Fischer

verborgen andeutet, mit dem iibereinstimmt, was wir (d. h. die Theologen) dber
Gott, das religiése Leben und die Natur ausfihren“4?, Er findet darin eingeschlos-
sen ,den allerheiligsten Hervorgang der géttlichen Personen mit ihrer Eigentiim-
lichkeit, ihrer Unterschiedenheit unter und in einem Wesen, einem Sein, Leben und
Denken; und davon als ihrem Urbild abgeleitet die Hervorbringung der Geschopfe,
und zwar dies so, daf in jedem naturhaften, religiésen und sittlichen Werk die Drei-
faltigkeit aufleuchtet, der ungezeugte Vater, der vom Vater allein gezeugte Sohn,
die wesentliche, die Zeugung begleitende Liebe und die personbildende Liebe, ndm-
lich der Heilige Geist, der vom Vater und vom Sohn als ¢inem Ursprung gehaucht
wird oder ansgeht“30,

Der ,Liber Benedictus Deus‘, das ,Buch der gottlichen Trostung’, ist einer Einzel-
person gewidmet, Agnes, der Witwe Konig Andreas’ III. von Ungarn, Tochter
Konig Albrechts I. Auch hier gestattet die Riicksicht auf den Adressaten und seine
personliche Lage Schliisse anf Form und Inhalt, Wihrend die Predigt sich an die
Menge richtet, an die Vielen, mit und ohne Namen, spricht der Verfasser hier dem
Einzelnen Trost zusl.

Es mag den Anschein haben, als ob Meister Eckhart in seinen Ausfithrungen sich
von diesem Gedanken entfernt. Im ersten grundlegenden Teil des ,Buches der gott-
lichen Trostung’, der uns seiner theologischen Begrindung wegen vor allem inter-
essiert — der zweite und dritte Teil bringt die Anwendung aus dem Gesagten und
fithrt Beispiele dazu an —, wird die Betrachtungsweise ins Allgemeine, scheinbar
Unpersonliche erhoben. Jeder kénnte damit gemeint sein, eine Anrede auf den indi-
viduellen Fall wird vermifit. Doch ist es in Wahrheit so: wahrer und echter Trost
kann aus dem Individuellen, dem Partikuliren nicht gewonnen werden. Alle ein-
zelnen Trostgriinde fithren schlieBlich zum Einen, Seienden, zum Gott allen Trostes,
zu Gott, der der Trost selber ist, Brunnen und Quelle allen Trostes. Der geistliche
Mensch, der Gerechtes?, hat gelernt, die Dinge in ihrer Bezichung zum Sein zu
betrachten. Er beurteilt deshalb auch das Leid anders. Sein Trost ist weder geschaf-
fen noch gemacht noch geboren, der Getrostete empfingt all seinen Trost, sein gan-
zes Sein, Wissen, Lieben und Wirken aus dem Innersten, aus dem Herzen Gottes
allein. Und alles, was nicht Gott ist, das hat in sich und aus sich nur Bitterkeit,
Untrost und Leid. Worum es hier geht, das steht iiber allem Leid und dessen
menschlichen Formen und Kategorien. Alles Leid kommt aus der Liebe, aus der
Liebe zu dem, was mir genommen werden kann oder genommen ist; Leid ist Liebe
zum Leid, zum Untrost und zum Festhalten daran. Von der Kreatur kann mir kein

49 LW I 454, 8—10. 50 LW 1453, 11—454, 4.

51 Zu diesem ,genus litterarium‘ bemerkt Isidor von Sevilla: der Prediger spricht zur
Menge — concionator: multitudinis allocutor —, der Tréster spricht einen Einzelnen an,
daher wird er Tréster genannt, weil er einem einzelnen allein sich zuwendet, die Einsamkeit
von ihm nimmt mit seinem Zuspruch — consolator: unius allocutor, et inde dictus consola-
tor, quod soli se applicat, cui loquitur et solitudinem levat alloquio suo, hinc et solatium.
Etymologiae X n. 38.

52 Dje Relation Gerecht—Gerechtigkeit, sowie deren Ausweitung auf die anderen Katego-
rien fiihrt auf Edkharts Lieblingsthese zuriick: zum wahren, guten Sein in der Einheit. (In
der sog. ,Rechtfertigungsschrift’ wird diese Grundthese als Voraussetzung jedes weiteren
echten Verstindnisses aller seiner Schriften vorgelegt.)



Zur geistlichen Lehre Meister Ecktharts 49

wahrer echter Trost kommen. Wahrer Trost heifit: Gott allein in der Kreatur suchen
und finden und lieben; die Kreatur allein in Gott suchen und finden und lieben. Das
ist nicht allgemein und abstrakt gesagt: Trost ist vielmehr der persénliche Gott
selber.

Die beiden ,Sermones et lectiones super Ecclesiastici ¢. 24, 23—51'3 sind auf
einem Provinzialkapitel gebalten worden. Das Auditorium ist bekannt. Kenntnis
und Praxis des religiésen Lebens werden vorausgesetzt. Hier geht es um den ,actus
praedicationis‘ (Akt der Predigt), das ,officium praedicantis’ (Amt des Predigers),
das ,quid sit praedicatori necessarium’ (das, was dem Prediger notwendig ist)s4. Die
Antwort heifit: ,vitae puritas‘, ,intentionis sinceritas’, ,opinionis odoriferae suavitas‘
— reines Leben, lautere Absicht, guter Ruf. Lautere Absicht besagt: nur Christus
meinen, nichts anderes aufler ihm. Reinheit des Lebens: je allgemeiner, je abstrak-
ter das Sein, um so reiner bezeichnet es das Leben. Der Prediger steht in der Rela-
tion zu Christus: Christus ist fiir mich das Leben (Phil 1, 21}, er muf} von sich sagen
konnen: ,ich lebe, doch nicht mehr ich, Christus lebt in mir* (Gal 2, 20). Es ist das
eine Relation der Ahnlichkeit gesteigert bis zu der der Gleichheit. Der Relation ist es
eigen: Nicht-eigen-sein, kein Fiir-sich-sein, Sein des anderen, Sein zum anderen
hin, Sein fiir das andere. Er soll dariiber hinaus Gleichnis sein: nur noch ein Gleich-
nis seiner selbst, seines eigenen Ich, ganz Gleichnis Christi.

Schon diese ersten Worte des Sermo enthalten die ganze Tiefe der Lehre des Mei-
sters der ,theologia spiritualis’. Von diesem Ausgangspunkt fithrt der Redner zu den
Hohen, zu einer grandiosen Entfaltung des Gottesbegriffes, zur ,commendatio® des
Angebotes der gottlichen Weisheit. Diese besteht in der unvermischten Reinheit des
gottlichen Wesens, sie ist Quellgrund des allumfassenden Guten, ist tiberragend in
ihrer nie begriffenen Erhabenheit, nicht zu vergleichen mit jeglichem sich darbieten-
den Guten, sie lidt ein mit lieblicher Sife.

Die zweite Lesung stellt die Verbindung zwischen den beiden Polen her. Hunger
und Durst der Seele nach diesem unendlichen Gott dirfen niemals aufhéren, auch
nicht im reifen Leben; sie miissen dieses L.eben immer begleiten, von innen heraus
es begeistern. Da darf es keinen Stillstand geben, keine Sattheit und Bequemlichkeit,
kein Zufriedensein mit dem Erreichten, keine GewShnung an Hergebrachtes und
Geiibtes. Im Bereich des Unendlichen ist alles umgekehrt. Hier bleiben Hunger und
Durst, sie werden nur heifler, unersattlicher, je mehr wir kosten und genieflen. Hier
ist das Ziel unendlich: Gott, die unendliche Wahrheit, unendliche Gutheit, er, das
unendliche Sein. Alles hungert nach ihm, dem Unendlichen, auf un-endliche Weise.
Weil Gott Anfang und Ende, Ursprung und Ziel in einem ist, wird die gottliebende
Seele durch die Liebe nicht gesittigt. Gott ist die Liebe, wer ihn liebt, liebt die Liebe:
das ist die Kreisbewegung, in der die Liebe kein Ende findet, zu ihrem Anfang zuriick-
kehrt. Wer ihn liebt, der iit den Hunger in sich hineinss. Alles, was der Gerechte,
der gute, heilige Mensch ist und wirkt, das ist er und wirkt er in Gott. So mahnt
denn Eckhart, nicht nur in allem Gott, das Eine, Wahre, Gute, zu suchen und zu
finden, sondern auch alles Eine, Wahre, Gute in Gott zu suchen und zu finden, bis
Gott alles in allem wird.

53 LW II 231—300. 54 LW II 231, 10.
5% Edendo esurit, esuriem edit, LW II 287, 1.



50 Heribert Fischer

Die Eigenart der geistlichen Lehre Meister Eckharts

Fragen wir zum Schlufl noch einmal nach der Eigenart der geistlichen Lehre Mei-
ster Eckharts, so 1afit sich wohl folgendes sagen: Als Leitwort ruft der Prediger sei-
nen geistlichen Zuhérern immer wieder den Satz seines und ihres Mitbruders, des
Thomas von Aquin, zu, daf} alles Wirken im titigen Leben aus der Fiille der Kon-
templation hervorgehen musse’s. Grundthema seiner Unterweisungen ist das Gott-
suchen und Gott-finden. Methodisch kennzeichnet ihn, daf er stindig die Schrift zum
Ausgang und zur Grundlage seiner Gedanken nimmt57, Diese Art der ,Exegese‘ geht
in ihren Urspriingen auf Origenes und seine Tradition zuriickss, Als eine weitere
Eigenart Eckharts darf die Art und Weise gelten, wie er die geistliche Lehre in seine
theologische Grundauffassung zuriickfiithrt und einordnet, sie seinem philosophisch-
theologischen Verstidndnis anzugleichen sucht. Diese theologische Rickfithrung allein
ergibt zwar noch kein System der Spiritualitit, auch bei Meister Eckhart nicht, der
uns keinen Traktat zur Einfithrung in das geistliche Leben hinterlassen hat, ebenso-
wenig wie Thomas von Aquin einen solchen tiber die Mystik verfafit hat. Aber die
trinitarische Struktur seiner geistlichen Lehre bleibt doch eine originale und schopfe-
rische Leistung, die auch heute noch giiltig ist. Dabei engt Eckhart den Begriff des
Geheimnisses nicht durch die subjektive Ritcksicht auf die blofRe Endlichkeit mensch-
lichen Erkennens ein. Fiir ithn bewahrt die Trinitit den Charakter der Unendlichkeit
des Mysteriums durchgehend. Im Grund ist sie das einzige Geheimnis; Inkarnation
als ,mysterium verbi incarnati‘ und Erlosung werden im Zusammenhang mit ihr
gesehen. Von hier aus 148t sich auch am besten Eckharts theologische Anthropologie
im heilsgeschichtlichen Sinn, auf den sie zuinnerst hingeordnet bleibt, als sein Grund-
und Lieblingsthema verstehen. Als besonderer Beitrag Eckharts zu einer Lehre vom
geistlichen Leben kann darum gerade dies gelten, was er iiber den Menschen sagt,
wie edel und géttlich er in seinem Sein als Bild des dreifaltigen und dreieinigen
Gottes geschaffen, begnadet und beseligt sei, von Natur, durch Gnade, zur Glorie.

% Thomas, S. theol. IT I q. 188 a. 6.

57 Uber die Methode der Schriftauslegung Eckharts s. J. Ko ch, Sinn und Struktur der
Schriftauslegungen, in: Meister Eckhart der Prediger, S. 73—108.

%8 Zu Origenes und Meister Eckhart vgl. etwa Henri de Lubac, Histoire et ésprit. L'intelli-
gence de UEcriture d’apres Origéne (Théologie 16). Paris 1950, 315; 349. Auf Origenes geht
auch die Dreiteilung zuriick, wie sie z. B. im Prolog zum ,Liber parabolarum Genesis' syste-
matisch ausgesprochen wird und auch in den anderen Auslegungen zugrunde gelegt ist: ,divi-
na, naturalia et moralia’, LW 1 447, 8; 457, 7; 'res divinae, naturales et morales’, 451, 5;
"claves metaphysicae, naturalis et moralis scientiae’, 453, 10; ,proprietates divinorum vel na-
turalium aut etiam moralium sub parabola et superficie litterae’, 456, 4; die ,scientia moralis
bezieht sich dabei offensichtlich auf das geistliche Leben und seine Grundsitze, wie die weite-
ren Ausfiilhrungen jeweils zeigen.






