I M SPIEGEL D E R Z EI1IT

Der Zélibat des Weltpriesters
und die Jungfriulichkeit des Ordensstandes

Es ist seit einigen Jahren in manchen Kreisen — von Weltpriestern und Theolo-
giestudenten — iiblich geworden, zwischen dem Zélibat des Weltpriesters (in der
lateinischen Kirche) und der im Ordensstand gelobten Keuschbeit (Jungfriulichkeit)
einen grundsatzlichen Unterschied in der ,Sache“ selbst zu machen. Das Unterschei-
dende wird in der verschiedenen Begriindung und Sinnerfiillung der tbernommenen
Ehelosigkeit gesehen. Hin und wieder wird daraus auch die Folgerung gezogen, die
Stellung des Weltpriesters zur Frau sei eine andere als die des Ordenspriesters.
Was ist zu solchen Uberlegungen zu sagen?

Zunichst ist klar, dafl das neutestamentliche Priestertum nicht notwendig die Ehe-
losigkeit fordert. Das bezeugen schon die Pastoralbriefe. Die Berufung zum Priester-
tum ist daher an sich, von der Sache her, eine andere als die zum Stand der Rite. Das
Priestertum ist ein Amt, ein Dienst fiir die Gemeinde, ein kirchlicher Auftrag zur
Verkiindigung des Offenbarungswortes und zur Verwaltung der Geheimnisse Gottes
(1Kor4,1). Der Ratestand ist die zeichenhafte Darlebung der durch Christus begriin-
deten und mit ihm angebrochenen eschatologischen Gnadenordnung in der Form der
besonderen Lebensweise des irdischen Jesus, ist also nichts anderes als charismatisch
bedingtes radikales Christsein. Das Grundkriterium fiir die Echtheit einer Berufung
zum Priestertum als solchem ist daher unmittelbar (nicht ausschlieBlich) die Geeignet-
beit (im umfassenden christlichen Sinn), zum Ritestand ein im Hinblick auf die
Basileia erfolgter spezifischer Gnadenruf. Das Priestertum hat in erster Linie einen
sozialen Charakter, es ist von vornherein an die Gemeinde gebunden, niemand wird
fir sich Priester, der Priester ,wird fiir die Menschen bestellt®, sagt der Hebrier-
brief (5,1). Der Rétestand hat in erster Linie einen individuellen Charakter, ist
unvertauschbarer Gnadenruf in die personliche Nachfolge Jesu; er hat daber
unmittelbar die Gottgeweihtheit des Einzelnen zum Ziel, ist Ganzhingabe, Ganz-
opfer der Person. Da aber anderseits auch das Priestertum eine einmalige person-
liche Verbundenheit mit Christus begriindet (der neutestamentliche Priester steht vor
Gott und vor der Gemeinde ,in der Person Christi“, spricht und handelt in seinem
Auftrag) und umgekehrt auch der Ritestand einen sozialen Aspekt hat, indem er
von seinem Wesen her die neue Gottesfamilie (Mk 3, 34 f.), die Bruderschaft in
Christus, sichtbar machen will, darum haben beide, Priestertum und Rétestand, letzt-
lich eine verwandte christliche Struktur und das gleiche Anliegen: die Verwirklichung
der Gottesherrschaft in Christus, den Aufbau des Leibes Christi. Es ist daher nicht
verwunderlich, daf sich im Laufe der christlichen Geschichte beide Ordnungen immer
wieder aufeinander zubewegten: im Priestertum zeigt sich von Anfang an eine
starke Neigung zum Rétestand und das Monchtum dringt zum Priestertum. Diese
Entwicklung hat nichts Kiinstliches an sich; sie wurde nicht von oben gesteuert,
sondern liegt in der Natur der Sache.

Das gilt es zu wissen, will man den tieferen, christlichen Sinn der dem Priester in
der lateinischen Kirche auferlegten Ehelosigkeit sehen. Man spricht gern von Kon-
venienzgriinden, die die Kirche dazu veranlafiten, mit dem priesterlichen Amt die



52 Im Spiegel der Zeit

Forderung nach Ehelosigkeit zu verbinden. Welches sind diese Konvenienzgriinde?
Etwa nur das den ganzen Menschen ausfiillende Amt, im Sinne des Pauluswortes
vom ,tiglichen Andrang“ und von der ,Sorge um alle Gemeinden“ (2 Kor 11, 28),
oder nur das Frei-sein-Miissen des Priesters fiir alle Menschen oder nur seine Stel-
lung als Gewissensberater und als Mitwisser der Schuld des anderen? All das mag
ins Gewicht fallen und die Ehelosigkeit empfehlen. Aber es reichte nicht aus, um ein
so radikales, den ganzen Menschen so tief und umfassend beriihrendes Opfer als
verpflichtend auferlegen zu konnen. Die Motive wiren auch nicht stark genug, um
das Opfer in allen Lagen des Lebens durchzuhalten. Es kann sich also bei einer
Sache, die rein natiirlich gesehen sehr problematisch ist, nur um etwas handeln, das
in der christlichen Botschaft und im gnadenhaften Geheimnis des Priestertums seinen
Ursprung hat und darum selbst gnadenhafter Natur ist. M. a. W. es handelt sich im
Zglibat um eine im eigentlichen Sinn christliche Ehelosigkeit.

Im Grunde stimmen darin auch alle, die mit der Frage befafit sind, iiberein. Aber
es werden doch nicht immer die richtigen Folgerungen daraus gezogen. Denn was
besagt christliche Ehelosigkeit? Dariiber geben die Schrift und die kirchliche Uber-
lieferung hinreichend Auskunft. Christlich ist jene Ehelosigkeit, die ,um des Him-
melreiches willen (Mt 19, 12) erwihlt wird, d. h. wegen jener gnadenhaften und
siegreichen Gottesherrschaft, die mit Christus herbeigekommen, in ihm und durch
ilin schon endgiiltig geworden ist und die sich am Ende der Tage als Neuer Himmel
und Neue Erde, als ,Gott alles in allem® (1 Kor 15, 29) erweisen wird. Mit dem
Anbruch des neuen Aons, der eschatologischen Weltzeit, ist die Ehe als geschlechts-
bestimmte personale Partnerschaft zu gegenseitiger Hilfe (Gen 2, 18) und zaur Wei-
tergabe des Lebens an sich schon wberholt. Denn in der endzeitlichen Gnaden-
ordnung, die die durch Christus vermittelte Unmittelbarkeit zu Gott offenkundig
werden 1af}t, gilt nicht mehr das Gesetz von Mann und Frau (Gal 3, 28) und braucht
das Leben nicht mehr weitergegeben zu werden (Lk 20, 85 {.). Hier zahlt nur noch
jene Ehe, die Gott in Christus mit der Menschheit eingegangen ist. In ihr empfangen
die Erlosten ewiges Leben, sind sie alle Kinder des einen Vaters und untereinander
Briider. Wer darum ,um des Himmelreiches willen“ die Ehelosigkeit erwihlt, den
Entschluf} fafit, fiir dauernd geschlechtliche Enthaltsamkeit zu Giben, der macht damit
zeichenhaft deutlich, daf er sich vorbehaltlos — ,glaubend in Hoffnung“ — auf jene
gottliche Liebe einldflt, ,die die Welt eschatologisch transzendiert” (K. Rahner). Und
da die eschatologische Liebe Gottes ihre Sichtbarkeit hier auf Erden in der Kirche
hat, ist die Ehelosigkeit ,um des Himmelreiches willen“ ein Teil dieser Sichtbarkeit;
sie bringt das innerste Wesen der Kirche, Ort der briutlichen Begegnung zwischen
Christus und den Erldsten zu sein, deutlicher, als es der Christ fur gew6hnlich tut,
zur Erscheinung.

Eben diese Ehelosigkeit ist im Zélibat von der Kirche gemeint. Anders wire sie
keine christliche. Wenn das wahr ist, dann unterscheidet sie sich aber in ihrer zeichen-
haften Sinngestalt nicht wesentlich von der im Orden gelobten Keuschheit. Man
konnte héchstens sagen, der Priester reprisentiere durch seine Ehelosigkeit mehr
Christus (den Brautigam), die Ordenschristen mehr die Kirche (die Braut). Aber
hier wie dort geht es um die Reprisentanz derselben eschatologischen Wirklichkeit,
um die ausdriickliche Sichtbarmachung der Unmittelbarkeit der Liebe zwischen Gott
und Mensch in Christus und der daraus folgenden neuen Bruderschaft der Erlosten,
wie Paulus sagt: ,Ihr alle seid Einer in Christus® (Gal 3,28). Im iibrigen ist auch der
Priester Getaufter und Gefirmter, er ist zundchst Christ und kann als solcher die in
Christus sich erschlieBende Liebe Gottes nur empfangend entgegennehmen. Darum



Im Spiegel der Zeit 53

wird seine Ehelosigkeit auch diese brautliche Haltung darstellen. Beides hingt not-
wendig miteinander zusammen. Das eine i}t sich vom anderen nicht trennen.

Wenn dennoch die Meinung aufkommen konnte, die Ehelosigkeit des Welt-
priesters unterscheide sich grundsatzlich von der Jungfriulichkeit des Ordensstandes,
so mag das an den falschen Vorstellungen liegen, die fiir gewéhnlich mit dem Begriff
der Jungfriulichkeit verbunden werden. Man denkt dabei an ein ausschlieRlich per-
sonliches Verhalinis zwischen der Einzelseele und Christus, wie es eben die mensch-
liche Analogie dieses Begriffes nahe legt. Jungfraulichkeit in dieser Sicht gehdrt
dann zum individuellen ,Vollkommenheitsstreben®, zur »Selbstheiligung®, die ja
nach einer dberlieferten Terminologie das Wesen des Ordensstandes ausmachen
sollen. Tatsdchlich hat die Frommigkeitsgeschichte solchen Meinungen in etwa Vor-
schub geleistet. Die Jungfriulichkeit wurde seit den Tagen der Kirchenviter vor-
wiegend im Hinblick auf die gotigeweihten Jungfrauen gesehen. Wenn man nun die
Briefe und Traktate ,,Uber die Jungfraulichkeit*, die uns aus dieser Zeit zahlreich
vorliegen, einmal anschaut, dann ist nicht zu verkennen, wie unmittelbar hier das
menschliche Verhiltnis von Braut und Briutigam ins Religidse iibertragen wird:
Der Brautigam Christus wihlt sich seine Braut; diese darf darum keinem anderen
Mann mehr gefallen wollen; wenn sie Christus einmal vermahlt ist, muf sie des
Herrn heiliges Brautgemach rein erhalten usw. Die gleiche Welt begegnet in der
Jungfravenweihe des Pontificale Romanum. Wenn der Bischof (oder Abt) nach der
Zeremonie der Verschleierung den Einzelnen den Ring an den Finger steckt, spricht
er: ,Ich verlobe dich Jesus Christus, dem Schn des hochsten Vaters, der dich unver-
sehrt bewahren mége. Nimm also den Ring des Glaubens, das Siegel des Heiligen
Geistes, damit du Braut Gottes genannt und, wenn du ihm treu gedient hast, fir
ewig gekront werdest“. — Zu dieser Betonung des personlichen und ausschlief-
lichen Verhiltnisses zwischen Braut und Briutigam kommt dann in der patristischen
Literatur noch ein anderes: Es wird mit dberaus preisenden Worten die Schénheit
der ehelosen Keuschheit als solcher gepriesen. Sie ist das Zeichen einer unversehrten
Natur. Wer mit ihr geschmiickt ist, ist der Welt mit ihren Verlockungen entronnen,
hat schon ein himmlisches Wesen angenommen. Keuschheit ist in dieser Sicht die
Krone, der Glanz aller Tugenden.

Man wird vielleicht zugeben miissen, dafl dieses Ideal — wenigstens in der Aus-
sageweise — mit zeitgenossischen, neuplatonischen Anschauungen verbunden ist;
Leib und Geschlechtlichkeit werden nicht ohne Vorurteile gesehen und bewertet;
man begegnet thnen mit Miflitrauen. Aber sentimental ist es nicht. Der etwas siflliche
Geschmack, den wir im allgemeinen Sprachgebrauch bei dem Wort Jungfriulichkeit
heute empfinden, ist erst eine Frucht der Neuzeit, des 18. und 19. Jahrhunderts.
Leider ist dieser Empfindungsgehalt auch in der religiésen Sphire nicht ganz ohne
Einflufl geblieben. Je mehr die grofie theologische Uberlieferung des Brautschafts-
gedankens in Vergessenheit geriet, desto subjektiver, individueller faflite man das
dem Gelubde der Jungfriulichkeit zugeordnete brautliche Verhiltnis der Seele zu
Christus auf. Diese Auffassung entspricht aber nicht der altchristlichen und mittel-
alterlichen Tradition. Wohl hat schon Origenes die mystisch-reale Gemeinschaft des
Getauften mit Christus im Seelengrund (zum ersten Mal) Brautschaft genannt. Aber
die Einzelseele ist nur Braut in der Gemeinschaft aller geistlichen Seelen, der heili-
gen Kirche. Diese, die Kirche, ist die vollkommene Braut. ,Als Brautigam mufit du
dir Christus vorstellen, die Kirche aber als Braut ohne Makel und Runzel“ (Cant.
Hom. I, 1). ,Wenn er (der Briutigam) aber einmal geruht, meine Seele zu seiner
Braut zu machen und sie zu besuchen, wie schén mufl sie dann sein . . . welche Liebe



51 Im Spiegel der Zeit

wird in ihr glithen miissen, dafl er solche Worte zu ihr spricht, wie er sie zur voll-
kommenen Braut gesprochen!“ (Cant. Hom. I, 3). Diese Braut hat eine zahlreiche
Nachkommenschaft, die sie jungfriulich gebiert. Das sind ihre S6hne und Téochter.
Braut Christi kann also einer nur sein, der die vollkommene Braut, die Kirche, zar
Mutter hat. Diese Auffassung hat sich durchgesetzt. Wir begegnen ihr immer
wieder. Nachdem Ambrosius in seinem ersten Buch iber die Jungfrauen die Schon-
heit der jungfriulichen, briutlichen Kirche beschrieben hat, fahrt er fort: ,Doch lafit
uns jetzt von der Mutter weg zu den Téchtern herabsteigen® (V, 22). Selbst Maria,
das Vorbild aller Jungfrauen, die vorbildliche und typische Braut, wird von Augu-
stinus im Zusammenhang der ganzen Heilsgemeinschaft gesehen; sie ist fir ihn ,ein
heiliges Glied, ein ausgezeichnetes Glied, ein bervorragendes Glied, aber ein Glied
des ganzen Leibes“ (Sermo Denis 25, 7 ed. Morin S. 162). Und noch Bernhard von
Clairvaux, dem man doch gern nachsagt, er habe einen neuen, subjektiven Stil in die
Frommigkeit gebracht, bewegt sich auf der gleichen Linie, wenn er sagt, cine einzelne
Seele kénne es nicht wagen, als einzelne sich Braut zu nennen, sondern nur als Glied
der Kirche (Cant. Serm. 12, 11). Denn, so sagt er, ,schliefilich hat Gott nicht wegen
einer einzelnen Seele, sondern wegen der vielen, die zu einer Kirche gesammelt, zu
einer einzigen Braut zusammengefafit werden sollen, so vieles getan und gelitten®
(Cant. Serm. 68,4). Das Bild der makellosen Braut-Kirche muf in der Einzelseele
nachgeformt werden. Diese origenistische Idee hat sich bis in die spatmittelalterliche
Theologie erbalten, wenn man auch immer mehr die Betrachtung der Einzelseele
von ihrem ekklesiologischen Hintergrund lste und schlieflich — in der Neuzeit —
ganz auf diesen Hintergrund vergafl.

Die Zusammenschau von Einzelseele und Kirche, wie man sie in der patristischen
und mittelalterlichen theologischen Tradition vorfindet, entspricht auch dem bibli-
schen Befund der Jungfriulichkeit. Von ihr ist in der Schrift aufler Mt 19, 12 vor
allem an zwei Stellen die Rede, im ersten Korintherbrief (7, 7. 32. 834) und in der
Geheimen Offenbarung (14, 4). Wenn Paulus schreibt: ,Der Unverheiratete (,um
des Himmelreiches willen“) sorgt fiir die Sache des Herrn, wie er dem Hermn
gefalle . .. Und die unverheiratete Frau und die Jungfrau sorgen fir die Sache des
Herrn, daf sie heilig seien an Leib und Seele®, dann ist damit in erster Linie auf das
persénliche Verhiltnis des jungfraulichen Menschen zu Christus bingewiesen. Wenn
aber Johannes die Hundertvierundvierzigtausend schaut, die dem Lamm folgen,
wohin immer es geht — ,es sind die, die sich mit Weibern nicht befleckt haben; denn
sic sind jungfriulich —, dann sicht er das neue Gottesvolk, das um Christus
geschart zum Endkampf gegen den Drachen auszieht. Dort ein inniges, hier ein welt-
weites Bild. Dort die Einheit zweier Liebenden, hier eine uniibersehbare Schar von
Kimpfenden. Das erste Bild ist uns geliufig, aber wie ungewohnt ist uns dasletztere,
das Bild von jungfriulichen Ménnern, die die Ehelosigkeit gewéhlt haben, um von
allen Bindungen frei, ihr Leben mit dem Herrn hingeben zu kénnen.

Die christliche Jungfriulichkeit hat zwei Seiten, eine christologische und eine
ekklesiologische, und beide gehéren unzertrennlich zusammen. Wer die Jungfrau-
lichkeit als Lebensform und -haltung wihlt, tritt damit in ein ganz personliches Ver-
hiltnis zu Christus, er macht die Unmittelbarkeit der eschatologischen Liebe zwischen
Gott und Mensch zum ausdriicklichen Thema seines Lebens, er wird ein Gottgeweih-
ter (daher heiflen die Ordensleute Religiosen, d. h. Gottgeweihte). Er macht sich
damit aber auch fiir die Kirche verfiigbar, er will nur noch fiir die Familie des einen
Vaters leben und ist bereit, stellvertretend fiir die vielen Briider mit seinem Herrn
sein Leben einzusetzen, ohne an sich zu denken. Wer zu Christus findet, findet ihn



Im Spiegel der Zeit 55

immer inmitten seiner Briider, seiner Gefolgschaft. Wenn man zur Begriindung des
Zolibats das Motiv des ,ungeteilten Dienstes“ herangezogen hat, so entspricht das
durchaus dem, was die Schrift als Kennzeichen der Jungfraulichkeit ansieht. Aber der
Jungeteilte Dienst“ im Sinne der Ehelosigkeit ,,um des Himmelreiches willen® besagt
immer zugleich die ,ungeteilte Hingabe“ an den Herm, und beides zusammen erst
ist christliche Jungfraulichkeit.

Unterscheidet sich demnach die im Zolibat gemeinte Ehelosigkeit von der Jung-
friulichkeit im Ritestand? Wenn damit nach einem grundsatzlichen Unterschied
gefragt ist, nein. In beiden Fillen handelt es sich um die volle christliche Ebelosig-
keit. Anders kinnte der Zolibat auf die Dauer gar nicht echt gelebt und erfiillt
werden. Damit ist noch nichts iiber die weitere Frage entschieden, ob nicht die Ehe-
losigkeit im Weltpriestertum und im Ordensstand verschiedene Formen annchmen
kann. Das gleiche gilt fiir die Frage: hat der Weltpriester (in der lateinischen Kirche)
aufgrund des Zélibats ein anderes Verhaltnis zur Frau als der Ordenspriester auf-
grund seines zweiten Gelibdes? Wiederum, wenn damit ein grundsitzlicher Unter-
schied gemeint ist, nein. Konkret gesehen wird der Seelsorgspriester aber vielfach in
eine engere Berithrung mit der verheirateten und unverheirateten Frau kommen als
der Ordenspriester. Aber das dndert an der wesentlichen Haltung nichts, die beide
gegeniiber der Frau gewinnen miissen: ihr mit jener Ehrfurcht und Liebe zu begeg-
nen, die aus einem Christus gehorenden, weltubersteigenden Herzen kommen.

Mit dem Gesagten wird klar, dafl es zur Wahl des ehelosen Priestertums, wie es
die lateinische Kirche fordert, eines dhnlichen Gnadenrufes bedarf wie zur Wahl des
Ordensstandes, anders als wenn die Ehelosigkeit nicht gefordert wiirde. Es ist hier
nicht der Ort, zu untersuchen, wieso die Kirche annehmen kann, dafl diese besondere
Berufsgnade, dieses Charisma, von Gott geschenkt werde. Uns geht es hier zuniichst
einmal um die Tatsachenfrage. Wir wollten zum Ausdruck bringen, dafl wir die zu
Beginn unserer Ausfithrungen erwihnte Diskussion weder fiir klug noch fiir dem
Geist der Kirche gemif halten. Dafl durchaus richtige Bemiihen um eine dem Welt-
priester eigene Spiritualitit mufl immer von den Voraussetzungen ausgehen, die
durch die Offenbarung und durch den positiven Willen der Kirche gegeben sind.

Friedrich Wulf S]

Bemiithungen um Erneuerung und zeitgemiile Anpassung
der titigen weiblichen Ordensgenossenschaften in den Niederlanden

Schon bald nach dem zweiten Weltkrieg wurden Stimmen laut, daf sich auch unter
den titigen weiblichen Ordensgenossenschaften eine starke Abnahme der Berufe
bemerkbar mache. Man sammelte statistisches Material! und suchte nach den Ur-
sachen. Es tauchte in diesem Zusammenhang die Frage auf, ob etwa auf Seiten der

! Die in den vierziger Jahren angestellten Erhebungen waren meistens beschrinkter Art;
im Jahre 1955 wurde eine auf breiter Basis ausgefiihrte, nahezu vollstindige Untersuchung
abgeschlossen, in der der Verlauf der Zahl der Berufe in den weiblichen Ordensgenossen-
schaften von 1850 bis 1953 dargestellt worden ist. Katholiek Sociaal-Kerkelijk Instituut
(Katholisches Institut fiir kirchliche Sozialforschung), Rapport 139: Eerste rapport inzake het
verloop van de rocpingen bij de vrouwelijke religieuzen in Nederland. ’s Gravenhage (1955).





