
IM       SPIEGEL       DER       ZEIT 

Der Zölibat des Weltpriesters 
und die Jungfräulichkeit des Ordensstandes 

Es ist seit einigen Jahren in manchen Kreisen • von Weltpriestern und Theolo- 
giestudenten • üblich geworden, zwischen dem Zölibat des Weltpriesters (in der 
lateinischen Kirche) und der im Ordensstand gelobten Keuschheit (Jungfräulichkeit) 
einen grundsätzlichen Unterschied in der •Sache" selbst zu machen. Das Unterschei- 
dende wird in der verschiedenen Begründung und Sinnerfüllung der übernommenen 
Ehelosigkeit gesehen. Hin und wieder wird daraus auch die Folgerung gezogen, die 
Stellung des Weltpriesters zur Frau sei eine andere als die des Ordenspriesters. 
Was ist zu solchen Überlegungen zu sagen? 

Zunächst ist klar, daß das neutestamentliche Priestertum nicht notwendig die Ehe- 
losigkeit fordert. Das bezeugen schon die Pastoralbriefe. Die Berufung zum Priester- 
tum ist daher an sich, von der Sache her, eine andere als die zum Stand der Räte. Das 
Priestertum ist ein Amt, ein Dienst für die Gemeinde, ein kirchlicher Auftrag zur 
Verkündigung des Offenbarungswortes und zur Verwaltung der Geheimnisse Gottes 
(1 Kor 4,1). Der Rätestand ist die zeichenhafte Darlebung der durch Christus begrün- 
deten und mit ihm angebrochenen eschatologischen Gnadenordnung in der Form der 
besonderen Lebensweise des irdischen Jesus, ist also nichts anderes als charismatisch 
bedingtes radikales Christsein. Das Grundkriterium für die Echtheit einer Berufung 
zum Priestertum als solchem ist daher unmittelbar (nicht ausschließlich) die Geeignet- 
heit (im umfassenden christlichen Sinn), zum Rätestand ein im Hinblick auf die 
Basileia erfolgter spezifischer Gnadenruf. Das Priestertum hat in erster Linie einen 
sozialen Charakter, es ist von vornherein an die Gemeinde gebunden, niemand wird 
für sich Priester, der Priester •wird für die Menschen bestellt", sagt der Hebräer- 
brief (5, 1). Der Rätestand hat in erster Linie einen individuellen Charakter, ist 
unvertauschbarer Gnadenruf in die persönliche Nachfolge Jesu; er hat daher 
unmittelbar die Gottgeweihtheit des Einzelnen zum Ziel, ist Ganzhingabe, Ganz- 
opfer der Person. Da aber anderseits auch das Priestertum eine einmalige persön- 
liche Verbundenheit mit Christus begründet (der neutestamentliche Priester steht vor 
Gott und vor der Gemeinde •in der Person Christi", spricht und handelt in seinem 
Auftrag) und umgekehrt auch der Rätestand einen sozialen Aspekt hat, indem er 
von seinem Wesen her die neue Gottesfamilie (Mk 3, 34 f.), die Bruderschaft in 
Christus, sichtbar machen will, darum haben beide, Priestertum und Rätestand, letzt- 
lich eine verwandte christliche Struktur und das gleiche Anliegen: die Verwirklichung 
der Gottesherrschaft in Christus, den Aufbau des Leibes Christi. Es ist daher nicht 
verwunderlich, daß sich im Laufe der christlichen Geschichte beide Ordnungen immer 
wieder aufeinander zubewegten: im Priestertum zeigt sich von Anfang an eine 
starke Neigung zum Rätestand und das Mönchtum drängt zum Priestertum. Diese 
Entwicklung hat nichts Künstliches an sich; sie wurde nicht von oben gesteuert, 
sondern liegt in der Natur der Sache. 

Das gilt es zu wissen, will man den tieferen, christlichen Sinn der dem Priester in 
der lateinischen Kirche auferlegten Ehelosigkeit sehen. Man spricht gern von Kon- 
venienzgründen, die die Kirche dazu veranlaßten, mit dem priesterlichen Amt die 



52 Im Spiegel der Zeit 

Forderung nach Ehelosigkeit zu verbinden. Welches sind diese Konvenienzgründe? 
Etwa nur das den ganzen Menschen ausfüllende Amt, im Sinne des Pauluswortes 
vom •täglichen Andrang" und von der •Sorge um alle Gemeinden" (2 Kor 11, 28), 
oder nur das Frei-sein-Müssen des Priesters für alle Menschen oder nur seine Stel- 
lung als Gewissensberater und als Mitwisser der Schuld des anderen? All das mag 
ins Gewicht fallen und die Ehelosigkeit empfehlen. Aber es reichte nicht aus, um ein 
so radikales, den ganzen Menschen so tief und umfassend berührendes Opfer als 
verpflichtend auferlegen zu können. Die Motive wären auch nicht stark genug, um 
das Opfer in allen Lagen des Lebens durchzuhalten. Es kann sich also bei einer 
Sache, die rein natürlich gesehen sehr problematisch ist, nur um etwas handeln, das 
in der christlichen Botschaft und im gnadenhaften Geheimnis des Priestertums seinen 
Ursprung hat und darum selbst gnadenhafter Natur ist. M. a. W. es handelt sich im 
Zölibat um eine im eigentlichen Sinn christliche Ehelosigkeit. 

Im Grunde stimmen darin auch alle, die mit der Frage befaßt sind, überein. Aber 
es werden doch nicht immer die richtigen Folgerungen daraus gezogen. Denn was 
besagt christliche Ehelosigkeit? Darüber geben die Schrift und die kirchliche Über- 
lieferung hinreichend Auskunft. Christlich ist jene Ehelosigkeit, die •um des Him- 
melreiches willen" (Mt 19, 12) erwählt wird, d. h. wegen jener gnadenhaften und 
siegreichen Gottesherrschaft, die mit Christus herbeigekommen, in ihm und durch 
ihn schon endgültig geworden ist und die sich am Ende der Tage als Neuer Himmel 
und Neue Erde, als •Gott alles in allem" (1 Kor 15, 29) erweisen wird. Mit dem 
Anbruch des neuen Äons, der eschatologischen Weltzeit, ist die Ehe als geschlechts- 
bestimmte personale Partnerschaft zu gegenseitiger Hilfe (Gen 2, 18) und zur Wei- 
tergabe des Lebens an sich schon überholt. Denn in der endzeitlichen Gnaden- 
ordnung, die die durch Christus vermittelte Unmittelbarkeit zu Gott offenkundig 
werden läßt, gilt nicht mehr das Gesetz von Mann und Frau (Gal 3, 28) und braucht 
das Leben nicht mehr weitergegeben zu werden (Lk 20, 35 f.). Hier zählt nur noch 
jene Ehe, die Gott in Christus mit der Menschheit eingegangen ist. In ihr empfangen 
die Erlösten ewiges Leben, sind sie alle Kinder des einen Vaters und untereinander 
Brüder. Wer darum •um des Himmelreiches willen" die Ehelosigkeit erwählt, den 
Entschluß faßt, für dauernd geschlechtliche Enthaltsamkeit zu üben, der macht damit 
zeichenhaft deutlich, daß er sich vorbehaltlos • •glaubend in Hoffnung" • auf jene 
göttliche Liebe einläßt, •die die Welt eschatologisch transzendiert" (K. Rahner). Und 
da die eschatologische Liebe Gottes ihre Sichtbarkeit hier auf Erden in der Kirche 
hat, ist die Ehelosigkeit •um des Himmelreiches willen" ein Teil dieser Sichtbarkeit; 
sie bringt das innerste Wesen der Kirche, Ort der bräutlichen Begegnung zwischen 
Christus und den Erlösten zu sein, deutlicher, als es der Christ für gewöhnlich tut, 
zur Erscheinung. 

Eben diese Ehelosigkeit ist im Zölibat von der Kirche gemeint. Anders wäre sie 
keine christliche. Wenn das wahr ist, dann unterscheidet sie sich aber in ihrer zeichen- 
haften Sinngestalt nicht wesentlich von der im Orden gelobten Keuschheit. Man 
könnte höchstens sagen, der Priester repräsentiere durch seine Ehelosigkeit mehr 
Christus (den Bräutigam), die Ordenschristen mehr die Kirche (die Braut). Aber 
hier wie dort geht es um die Repräsentanz derselben eschatologischen Wirklichkeit, 
um die ausdrückliche Sichtbarmachung der Unmittelbarkeit der Liebe zwischen Gott 
und Mensch in Christus und der daraus folgenden neuen Bruderschaft der Erlösten, 
wie Paulus sagt: •Ihr alle seid Einer in Christus" (Gal 3,28). Im übrigen ist auch der 
Priester Getaufter und Gefirmter, er ist zunächst Christ und kann als solcher die in 
Christus sich erschließende Liebe Gottes nur empfangend entgegennehmen. Darum 



Im Spiegel der Zeit 53 

wird seine Ehelosigkeit auch diese bräutliche Haltung darstellen. Beides hängt not- 
wendig miteinander zusammen. Das eine läßt sich vom anderen nicht trennen. 

Wenn dennoch die Meinung aufkommen konnte, die Ehelosigkeit des Welt- 
priesters unterscheide sich grundsätzlich von der Jungfräulichkeit des Ordensstandes, 
so mag das an den falschen Vorstellungen liegen, die für gewöhnlich mit dem Begriff 
der Jungfräulichkeit verbunden werden. Man denkt dabei an ein ausschließlich per- 
sönliches Verhältnis zwischen der Einzelseele und Christus, wie es eben die mensch- 
liche Analogie dieses Begriffes nahe legt. Jungfräulichkeit in dieser Sicht gehört 
dann zum individuellen •Vollkommenheitsstreben", zur •Selbstheiligung", die ja 
nach einer überlieferten Terminologie das Wesen des Ordensstandes ausmachen 
sollen. Tatsächlich hat die Frömmigkeitsgeschichte solchen Meinungen in etwa Vor- 
schub geleistet. Die Jungfräulichkeit wurde seit den Tagen der Kirchenväter vor- 
wiegend im Hinblick auf die gottgeweihten Jungfrauen gesehen. Wenn man nun die 
Briefe und Traktate •Über die Jungfräulichkeit", die uns aus dieser Zeit zahlreich 
vorliegen, einmal anschaut, dann ist nicht zu verkennen, wie unmittelbar hier das 
menschliche Verhältnis von Braut und Bräutigam ins Religiöse übertragen wird: 
Der Bräutigam Christus wählt sich seine Braut; diese darf darum keinem anderen 
Mann mehr gefallen wollen; wenn sie Christus einmal vermählt ist, muß sie des 
Herrn heiliges Brautgemach rein erhalten usw. Die gleiche Welt begegnet in der 
Jungfrauenweihe des Pontificale Romanum. Wenn der Bischof (oder Abt) nach der 
Zeremonie der Verschleierung den Einzelnen den Ring an den Finger steckt, spricht 
er: •Ich verlobe dich Jesus Christus, dem Sohn des höchsten Vaters, der dich unver- 
sehrt bewahren möge. Nimm also den Ring des Glaubens, das Siegel des Heiligen 
Geistes, damit du Braut Gottes genannt und, wenn du ihm treu gedient hast, für 
ewig gekrönt werdest". • Zu dieser Betonung des persönlichen und ausschließ- 
lichen Verhältnisses zwischen Braut und Bräutigam kommt dann in der patristischen 
Literatur noch ein anderes: Es wird mit überaus preisenden Worten die Schönheit 
der ehelosen Keuschheit als solcher gepriesen. Sie ist das Zeichen einer unversehrten 
Natur. Wer mit ihr geschmückt ist, ist der Welt mit ihren Verlockungen entronnen, 
hat schon ein himmlisches Wesen angenommen. Keuschheit ist in dieser Sicht die 
Krone, der Glanz aller Tugenden. 

Man wird vielleicht zugeben müssen, daß dieses Ideal • wenigstens in der Aus- 
sageweise • mit zeitgenössischen, neuplatonischen Anschauungen verbunden ist; 
Leib und Geschlechtlichkeit werden nicht ohne Vorurteile gesehen und bewertet; 
man begegnet ihnen mit Mißtrauen. Aber sentimental ist es nicht. Der etwas süßliche 
Geschmack, den wir im allgemeinen Sprachgebrauch bei dem Wort Jungfräulichkeit 
heute empfinden, ist erst eine Frucht der Neuzeit, des 18. und 19. Jahrhunderts. 
Leider ist dieser Empfindungsgehalt auch in der religiösen Sphäre nicht ganz ohne 
Einfluß geblieben. Je mehr die große theologische Überlieferung des Brautschafts- 
gedankens in Vergessenheit geriet, desto subjektiver, individueller faßte man das 
dem Gelübde der Jungfräulichkeit zugeordnete bräutliche Verhältnis der Seele zu 
Christus auf. Diese Auffassung entspricht aber nicht der altchristlichen und mittel- 
alterlichen Tradition. Wohl hat schon Origenes die mystisch-reale Gemeinschaft des 
Getauften mit Christus im Seelengrund (zum ersten Mal) Brautschaft genannt. Aber 
die Einzelseele ist nur Braut in der Gemeinschaft aller geistlichen Seelen, der heili- 
gen Kirche. Diese, die Kirche, ist die vollkommene Braut. •Als Bräutigam mußt du 
dir Christus vorstellen, die Kirche aber als Braut ohne Makel und Runzel" (Cant. 
Horn. I, 1). •Wenn er (der Bräutigam) aber einmal geruht, meine Seele zu seiner 
Braut zu machen und sie zu besuchen, wie schön muß sie dann sein ... welche Liebe 



54 Im Spiegel der Zeit 

wird in ihr glühen müssen, daß er solche Worte zu ihr spricht, wie er sie zur voll- 
kommenen Braut gesprochen!" (Cant. Horn. 1,3). Diese Braut hat eine zahlreiche 
Nachkommenschaft, die sie jungfräulich gebiert. Das sind ihre Söhne und Töchter. 
Braut Christi kann also einer nur sein, der die vollkommene Braut, die Kirche, zur 
Mutter hat. Diese Auffassung hat sich durchgesetzt. Wir begegnen ihr immer 
wieder. Nachdem Ambrosius in seinem ersten Buch über die Jungfrauen die Schön- 
heit der jungfräulichen, bräutlichen Kirche beschrieben hat, fährt er fort: •Doch laßt 
uns jetzt von der Mutter weg zu den Töchtern herabsteigen" (V, 22). Selbst Maria, 
das Vorbild aller Jungfrauen, die vorbildliche und typische Braut, wird von Augu- 
stinus im Zusammenhang der ganzen Heilsgemeinschaft gesehen; sie ist für ihn •ein 
heiliges Glied, ein ausgezeichnetes Glied, ein hervorragendes Glied, aber ein Glied 
des ganzen Leibes" (Sermo Denis 25, 7 ed. Morin S. 162). Und noch Bernhard von 
Clairvaux, dem man doch gern nachsagt, er habe einen neuen, subjektiven Stil in die 
Frömmigkeit gebracht, bewegt sich auf der gleichen Linie, wenn er sagt, eine einzelne 
Seele könne es nicht wagen, als einzelne sich Braut zu nennen, sondern nur als Glied 
der Kirche (Cant. Serm. 12, 11). Denn, so sagt er, •schließlich hat Gott nicht wegen 
einer einzelnen Seele, sondern wegen der vielen, die zu einer Kirche gesammelt, zu 
einer einzigen Braut zusammengefaßt werden sollen, so vieles getan und gelitten" 
(Cant. Serm. 68, 4). Das Bild der makellosen Braut-Kirche muß in der Einzelseele 
nachgeformt werden. Diese origenistische Idee hat sich bis in die spätmittelalterliche 
Theologie erhalten, wenn man auch immer mehr die Betrachtung der Einzelseele 
von ihrem ekklesioiogischen Hintergrund löste und schließlich • in der Neuzeit • 
ganz auf diesen Hintergrund vergaß. 

Die Zusammenschau von Einzelseele und Kirche, wie man sie in der patristischen 
und mittelalterlichen theologischen Tradition vorfindet, entspricht auch dem bibli- 
schen Befund der Jungfräulichkeit. Von ihr ist in der Schrift außer Mt 19, 12 vor 
allem an zwei Stellen die Rede, im ersten Korintherbrief (7, 7. 32. 34) und in der 
Geheimen Offenbarung (14, 4). Wenn Paulus schreibt: •Der Unverheiratete (•um 
des Himmelreiches willen") sorgt für die Sache des Herrn, wie er dem Herrn 
gefalle ... Und die unverheiratete Frau und die Jungfrau sorgen für die Sache des 
Herrn, daß sie heilig seien an Leib und Seele", dann ist damit in erster Linie auf das 
persönliche Verhältnis des jungfräulichen Menschen zu Christus hingewiesen. Wenn 
aber Johannes die Hundertvierundvierzigtausend schaut, die dem Lamm folgen, 
wohin immer es geht • •es sind die, die sich mit Weibern nicht befleckt haben; denn 
sie sind jungfräulich" •, dann sieht er das neue Gottesvolk, das um Christus 
geschart zum Endkampf gegen den Drachen auszieht. Dort ein inniges, hier ein welt- 
weites Bild. Dort die Einheit zweier Liebenden, hier eine unübersehbare Schar von 
Kämpfenden. Das erste Bild ist uns geläufig, aber wie ungewohnt ist uns das letztere, 
das Bild von jungfräulichen Männern, die die Ehelosigkeit gewählt haben, um von 
allen Bindungen frei, ihr Leben mit dem Herrn hingeben zu können. 

Die christliche Jungfräulichkeit hat zwei Seiten, eine christologische und eine 
ekklesiologische, und beide gehören unzertrennlich zusammen. Wer die Jungfräu- 
lichkeit als Lebensform und -haltung wählt, tritt damit in ein ganz persönliches Ver- 
hältnis zu Christus, er macht die Unmittelbarkeit der eschatologischen Liebe zwischen 
Gott und Mensch zum ausdrücklichen Thema seines Lebens, er wird ein Gottgeweih- 
ter (daher heißen die Ordensleute Religiösen, d. h. Gottgeweihte). Er macht sich 
damit aber auch für die Kirche verfügbar, er will nur noch für die Familie des einen 
Vaters leben und ist bereit, stellvertretend für die vielen Brüder mit seinem Herrn 
sein Leben einzusetzen, ohne an sich zu denken. Wer zu Christus findet, findet ihn 



Im Spiegel der Zeit 55 

immer inmitten seiner Brüder, seiner Gefolgschaft. Wenn man zur Begründung des 
Zölibats das Motiv des •ungeteilten Dienstes" herangezogen hat, so entspricht das 
durchaus dem, was die Schrift als Kennzeichen der Jungfräulichkeit ansieht. Aber der 
•ungeteilte Dienst" im Sinne der Ehelosigkeit •um des Himmelreiches willen" besagt 
immer zugleich die •ungeteilte Hingabe" an den Herrn, und beides zusammen erst 
ist christliche Jungfräulichkeit. 

Unterscheidet sich demnach die im Zölibat gemeinte Ehelosigkeit von der Jung- 
fräulichkeit im Rätestand? Wenn damit nach einem grundsätzlichen Unterschied 
gefragt ist, nein. In beiden Fällen handelt es sich um die volle christliche Ehelosig- 
keit. Anders könnte der Zölibat auf die Dauer gar nicht echt gelebt und erfüllt 
werden. Damit ist noch nichts über die weitere Frage entschieden, ob nicht die Ehe- 
losigkeit im Weltpriestertum und im Ordensstand verschiedene Formen annehmen 
kann. Das gleiche gilt für die Frage: hat der Weltpriester (in der lateinischen Kirche) 
aufgrund des Zölibats ein anderes Verhältnis zur Frau als der Ordenspriester auf- 
grund seines zweiten Gelübdes? Wiederum, wenn damit ein grundsätzlicher Unter- 
schied gemeint ist, nein. Konkret gesehen wird der Seelsorgspriester aber vielfach in 
eine engere Berührung mit der verheirateten und unverheirateten Frau kommen als 
der Ordenspriester. Aber das ändert an der wesentlichen Haltung nichts, die beide 
gegenüber der Frau gewinnen müssen: ihr mit jener Ehrfurcht und Liebe zu begeg- 
nen, die aus einem Christus gehörenden, weltübersteigenden Herzen kommen. 

Mit dem Gesagten wird klar, daß es zur Wahl des ehelosen Priestertums, wie es 
die lateinische Kirche fordert, eines ähnlichen Gnadenrufes bedarf wie zur Wahl des 
Ordensstandes, anders als wenn die Ehelosigkeit nicht gefordert würde. Es ist hier 
nicht der Ort, zu untersuchen, wieso die Kirche annehmen kann, daß diese besondere 
Berufsgnade, dieses Charisma, von Gott geschenkt werde. Uns geht es hier zunächst 
einmal um die Tatsachenfrage. Wir wollten zum Ausdruck bringen, daß wir die zu 
Beginn unserer Ausführungen erwähnte Diskussion weder für klug noch für dem 
Geist der Kirche gemäß halten. Daß durchaus richtige Bemühen um eine dem Welt- 
priester eigene Spiritualität muß immer von den Voraussetzungen ausgehen, die 
durch die Offenbarung und durch den positiven Willen der Kirche gegeben sind. 

Friedrich Wulf SJ 

Bemühungen um Erneuerung und zeitgemäße Anpassung 

der tätigen weiblichen Ordensgenossenschaften in den Niederlanden 

Schon bald nach dem zweiten Weltkrieg wurden Stimmen laut, daß sich auch unter 
den tätigen weiblichen Ordensgenossenschaften eine starke Abnahme der Berufe 
bemerkbar mache. Man sammelte statistisches Material1 und suchte nach den Ur- 
sachen. Es tauchte in diesem Zusammenhang die Frage auf, ob etwa auf Seiten der 

1 Die in den vierziger Jahren angestellten Erhebungen waren meistens beschränkter Art; 
im Jahre 1955 wurde eine auf breiter Basis ausgeführte, nahezu vollständige Untersuchung 
abgeschlossen, in der der Verlauf der Zahl der Berufe in den weiblichen Ordensgenossen- 
schaften von 1850 bis 1953 dargestellt worden ist. Katholiek Sociaal-Kerkelijk Instituut 
(Katholisches Institut für kirchliche Sozialforschung), Rapport 139: Eerste rapport inzake het 
verloop van de roepingen bij de vrouwelijke religieuzen in Nederland. 's Gravenhage (1955). 




