wAufgefahren in den Himmel*
Von Gerhard Lohfink, Oberursel/Taunus

Wir wufiten ldngst, dafl der christliche Himmel nicht iiber den Sternen anféngt.
Der Himmel der Meteorologen und Astronomen und der Himmel unseres Glaubens
sind nicht miteinander identisch. Seitdem aber die Raketen aufgestiegen sind, und
die Weltraumfahrt begonnen hat, ist das, was wir lingst wuflten, durch ein neues
Bild anschaulich geworden, das fast wie ein Symbol wirkt (und erst solche Symbole
dringen tief in unser Bewufitsein): Der Weltraumfahrer, der durch das Fenster
seiner Raumkapsel in den leblosen Weltenraum starrt. Dafl der kimpferische Atheis-
mus daraus Kapital schlagen will, ist so toricht, wie das Wort des Arztes Rudolf Vir-
chow, der am Ende des vergangenen Jahrhunderts sagte, er habe jeden Zentimeter
des menschlichen Leibes erforscht, aber eine Seele habe er nicht finden kénnen. So
wenig, wie die Geistseele des Menschen rdumlich greifbar ist, so wenig liegt der
christliche Himmel hinter dem Mond oder iiber den Sternen.

Der Himmel, den wir meinen, eréffnet sich aus der Herrlichkeit des Vaters. Und
von Ihm gilt dasselbe, was von dem erhohten Christus gesagt wird: ,Er wohnt in
unzuginglichem Licht“ (1 Tim 6, 16).

Wenn wir also am Fest der Himmelfahrt Christi daran denken, daf Christus
unser Herr in den Himmel aufgefahren ist, so heifit das nicht, dafl er eine Welt-
raumfahrt angetreten hitte, sondern es bedeutet, dafl er zam Vater zuriickgekehrt
ist. Christos verlafit unsere Welt und geht zum Vater. Das ist kein Weg, wie wir ihn
sonst auf Erden kennen. Man kann keine Zeit angeben, die notig wire, diesen Weg
zuriickzulegen. Man kann auch keine Entfernung angeben. Man kann auch nicht
sagen, es ginge in die und die Richtung. Zeit, Entfernung, Richtung — dies alles gilt
nur fiir unsere irdischen Wege.

Der Weg, den Christus bei seiner Himmelfahrt zuriicklegt, ist ganz anderer Art.
Es ist ein Weg von der Zeit in die Ewigkeit, es ist ein Weg vom Diesseits ins Jen-
seits, vom Sichtbaren ins Unsichtbare, von einem Auflen in ein geheimnisvolles
Innen. Er fithrt aus dem Dunkel dieser Welt in das unendliche Licht Gottes. Man
kann fiir diesen Weg wirklich keine irdische Richtung angeben.

Aber heifit es nicht, Christus sei emporgehoben worden, und die Jiinger hitten
ihm nachgeschaut, empor zum Himmel? Sicher! Aber wie anders hitte Jesus denn
seinen Jiingern vor Augen fithren konnen, dafl er jetzt endgiiltig die Welt verlafit
und hingeht in jene andere Welt, die unseren irdischen Sinnen nicht mehr greifbar
ist. Der anscheinend liickenlos ineinandergreifende Bericht der Apostelgeschichte
darf uns nicht vergessen lassen, dafl sich auch die Himmelfahrt Christi den Jiingern
als Erscheinung darbot. In Apg 1, 3 heifit es ja ausdriicklich :,er erschien ihnen. . .%.
Wenn aber das Ubersinnliche im Bereich des Irdischen erscheint, dann mufl es, um
{iberhaupt ankommen zu kénnen, an irgendeinem Punkte der Wahrnehmung ein-
tauchen in die Bedingtheiten und Strukturen, die in dem Betrachter selbst vor-
gegeben sind.

Im iibrigen ist zu beachten, wie knapp und niichtern die Berichte iiber die Himmel-
fahrt Christi sind: Da wird kein spektakuldrer Vorgang beschrieben, da wird keine



~Aufgefahren in den Himmel® 85

Himmelsreise geschildert, wie es die spitere gnostische Literatur liebt. Bei Lukas
heifit es iiberhaupt nur: ,Wéihrend er sie segnete, schied er von ihnen (und ward in
den Himmel emporgehoben)* (Lk 24, 51). Und im Markusschlufl: ,Nachdem der
Herr Jesus mit ihnen geredet hatte, wurde er aufgenommen in den Himmel“ (Mk
16, 19). Aber auch die Apostelgeschichte, in deren Himmelfahrtsbericht wir nur zu
leicht die detailreichen Darstellungen der bildenden Kunst projizieren, sagt nur:
»Nach diesen Worten wurde er vor ihren Augen emporgenommen*® (Apg 1, 9). Wei-
ter nichts. Keine Ausmalung. Keine lange Schilderung. Sondern sofort: ,Und eine
Wolke entzog ihn ihren Blicken.“

Vielleicht ist iiber diese Wolke noch ein Wort zu sagen. Es handelt sich nicht um

irgendeine metereologische Erscheinung. Die Wolke ist im Alten Testament schon
immer Anzeichen und Darstellung der geheimnisvollen Nihe Gottes. Moses, dessen
Aufstieg zum Sinai spiter in vielfiltige Beziehung zur Himmelfahrt Christi gesetat
wird, erfdhrt in der Wolke die Theophanie Gottes: ,,Als Moses den Berg hinauf-
gestiegen war, verhillte die Wolke den Berg. Die Herrlichkeit Jahwes lief sich
nieder auf dem Berge Sinai, und die Wolke verhiillte den Berg sechs Tage lang®
(Ex 24,15 1.). Wichtig ist auch die Theophanie nach der Uberfithrung der Bundes-
lade in den Salomonischen Tempel: , Als nun die Priester aus dem Heiligtum traten,
da erfillte die Wolke das Haus Jahwes. Sie konnten sich wegen der Wolke nicht
zum Dienst aufstellen, denn die Herrlichkeit Jahwes erfiillte das Haus“ (1 Kg 8,
10 f.). Wolke, das bedeutet also: Gott ist nahe, aber zugleich: Er ist unnahbar. Er
ist trotz seiner Nihe undurchdringliches Geheimnis. Die Wolke offenbart und ver-
hiillt zugleich die Herrlichkeit und den Lichtglanz Gottes vor den Augen der Men-
schen. :
So bringt diese Wolke, die Christus den Blicken der Jiinger entzieht, nur das
zum Ausdruck, was wir schon oben gesagt haben: Christus verlafit die Welt und
kehrt zuriick in die Unbegreiflichkeit und in das dunkle Geheimnis Gottes. Er kehrt
zuriick in jenen Bereich, den kein Auge je geschen, den bis dahin kein Mensch
geschaut hat.

Man mufl sogar noch mehr sagen. Mit seiner Himmelfahrt konstituiert Christus
tberhaupt erst den Bereich, in dem Gott mit menschlichen Augen geschaut werden
kann. Das Wort Christi aus dem Johannesevangelium: ,Ich gehe, euch eine Stitte zu
bereiten® ist selir wortlich zu nehmen und hat einen tieferen Sinn, als man zuerst
denken mochte. Bevor Christus nicht aufgefahren ist, gibt es keine Méglichkeit, Gott
zu schauen. In diesem Sinne entsteht Himmel Gberhaupt erst mit der Himmelfahrt
Christi.

Vielleicht verstehen wir jetzt ein klein wenig mehr, was Himmelfahrt eigentlich
ist. Keine Weltraumfahrt, keine phantastische Himmelreise zu den Sternen, sondern
der Weg in die Herrlichkeit des Uaters. Und wenn wir noch schlichter sagen wollen,
was die Himmelfahrt Christi eigentlich ist, so miissen wir es mit den Worten Christi
selber sagen. Er spricht sie im Johannesevangelium: ,Ich verlasse die Welt und
gehe zum Vater® (Joh 16, 28).





