»Grofies hat an mir getan der Michtige
Sein Erbarmen wiihrt von Geschlecht zu Geschlecht
Um die rechte Perspektive in der Marienverehrung

Von Otto Semmelroth SJ, Frankfurt am Main

Innerhalb des kirchlichen Rahmens einer vom Geist Gottes garantierten Offen-
barungsverkiindigung und des Glaubenslebens gibt es noch geniigend Méglichkeiten
fiir einseitige Auffassungen und allzu menschliche Ausgestaltung. Das gilt auch, ja
vielleicht besonders fiir die Marienverehrung. Sie ist ein unverlierbarer Lebens-
vorgang der Kirche, aber nicht selten entzieht sie sich der Kontrolle der Wahrheit
und der wahren Lebendigkeit, die aus dem Lebensprinzip der Kirche kommt, das der
Heilige Geist ist. Das macht in der Marienverehrung wie im Frommigkeitsleben der
Kirche iiberhaupt eine sténdige Uberprifung notwendig. Dazu soll hier einiges
iberlegt werden.

Die notwendige Priifung

Fiir eine solche Priifung findet die katholische Marienverehrung im Lobgesang
der Herrenmutter, den uns der Evangelist Lukas tiberliefert hat (Lk 1, 46—55),
einen uniibertrefflichen Maflstab. Das Magnifikat ist ja zugleich Bestdtigung und
Ausdruck einer giiltigen Marienverehrung. Bestatigt wird sie vor allem in jenem
prophetischen Vers, als dessen Erfillung sich unsere Marienverehrung versteht:
»Siehe, von nun an werden mich seligpreisen alle Geschlechter® (Lk 1, 48). Dieser
Gesang ist aber neben dem Engelgrufl (Lk 1, 28), den die Gebetsiiberlieferung der
Kirche mit dem Grufiwort der Elisabeth verbunden hat (Lk 1, 42), selbst auch schon-
ster Ausdruck der Verehrung Mariens. Hier wendet sich allerdings das verehrende
Wort nicht an Maria, sondern versetzt sich gewissermaflen in ihr Inneres hinein.
Maria wird also nicht nur verherrlicht wie ein achtunggebietender und dadurch dem
Verchrenden fremder Gegenstand. Die Verehrung vereinigt sich hier mit Maria im
Lobpreis dessen, der ja auch in der Marienverehrung eigentlich gemeint ist, des
Herrn.

So hat die Marienverehrung hier nicht nur ihre biblische und daher offenbarungs-
mifige Wurzel, sondern auch das Richtmafl fir ihre rechte Gestalt. An diesem
Richtmafl muf} sie sich immer wieder orientieren und korrigieren. Nicht nur nicht-
katholische Christen empfinden ja manches an der Marienverehrung wie einen
geheimen, oft aber auch recht offenen Einbruch heidnischer Elemente in eine Ver-
ehrung, die doch nur als Ausdruck des Glaubens an die in Christus geschehene Offen-
barung recht sein kann. Gewiff wirft man der Volksfrommigkeit tiberhaupt und der
Marienverechrung im besonderen oft sehr vorschnell Paganismus vor. Nicht alles,
was dem von auflen Betrachtenden so aussehen mag, braucht wirklich heidnisch zu
sein. Aber es bedarf tatsichlich des wachsamen Blickes, der die Ubung der From-
migkeit immer wieder an der Wahrheit mifit. Gerade im Magnifikat der Gottes-
mutter begegnet uns dieses RichtmaR recht eindringlich.

Ein Priifstein ist der Gesang des Magnifikat schon durch seine Form, dadurch



Um die rechte Perspektive in der Marienverehrung 87

namlich, dafl er uns tief ins Alte Testament zuriickweist. Er ist geradezu zusammen-
gesetzt aus Versen verschiedener Biicher des Alten Testamentes. Das gilt auch von
den beiden Versen, in denen wir die korrigierende Bedeutung dieses Hymnus
zusammengefafit schen diirfen. ,,Grofes hat an mir getan der Machtige“ greift ein
Wort auf, mit dem Moses nach der Wiederholung der zehn Gebote das Gottesvolk
an die Grofitaten erinnert, die Gott an ihm gewirkt hat (Dt 10, 21). ,Sein Erbarmen
wahrt von Geschlecht zu Geschlecht denen, die ihn fiirchten® weist auf Psalm 103
(102), 13. 17. Diese Verwurzelung des Magnifikats im Alten Testament ist ein wich-
tiger Hinweis fiir das rechte Verstdndnis der Mariengestalt und fiir die Verehrung,
in der sich dieses Verstandnis ausdriicken mufi.

Von den beiden genannten Versen liebt die Marienverehrung des glaubigen Vol-
kes, aber auch die marianische Theologie vornehmlich den ersten. Dafl der Herr
Grofles an Maria getan hat, ist es ja gerade, was unsere Verehrung anerkennen will.
Aber vielleicht verstehen manche Marienverehrer dieses Grofle nicht ganz so, wie es
der Zusammenhang des Magnifikat und die literarische Herkunft dieses Verses
verstehen lassen wollen. Es will doch wohl beachtet sein, dafl das an Maria gesche-
hene Grofle hier eingefligt wird in die Grofitaten Gottes an seinem alttestament-
lichen Volk. In dessen Heilsgeschichte miissen wir also Maria verwurzelt sehen. Und
das Grofle, das Gott an Maria getan hat, wird als Ausdruck und Auswirkung jenes
Erbarmens gedeutet, das Gott von Geschlecht zu Geschlecht iiber denen walten 1afit,
die ihn firchten — wohl auch deshalb fiirchten, weil sie eigentlich anderes von Gott
zu erwarten hitten als Erbarmen.

Diese Gesichispunkte scheint die Marienverehrung nicht immer so recht wahr-
haben zu wollen, wenn man die Gestalt betrachtet, die sie bisweilen annimmt. Ein
Beispiel dafiir mag, weil es von einiger Aktualitit ist, das Unverstindnis, ja die
entriistete Zuriickweisung sein, mit der viele ganz spontan der Uberlegung begeg-
nen, die heute auch die katholische Exegese iiber die Marienfrage Lk 1, 24 anstellt:
» Wie soll das geschehen, da ich keinen Mann erkenne?“ Seit dem heiligen Ambro-
sius hat die marienfromme Betrachtung in dieser Frage einen Vorsaiz oder gar ein
Geliibde sich spiegeln sehen, jungfrdulich zu bleiben und die Ehe mit Josef nicht
geschlechtlich zu verwirklichen. Der heutigen Exegese ist diese Deutung fraglich
geworden, gerade auch aus einem Grund, der zu dem Riickverweis auf das Alte
Testament pafit, wie wir ihn im Magnifikat fanden. Ein Vorsatz stindiger Jung-
friulichkeit mufl an sich bei einer Frau, die wie Maria in der Uberlieferung des alt-
testamentlichen Gottesvolkes wurzelt, unverstindlich sein. Unter der besonderen
Einwirkung des Heiligen Geistes hingegen, wie wir sie bei Maria gerade um ihrer
Aufgabe im Neuen Bunde willen annehmen miissen, wird freiwillige Jungfriulich-
keit verstindlich. Dafl eine solche aber schon vor der Botschaft des Engels in Maria
wirksam war, deutet nichts in den Berichten der Schrift an. Erst mit dem Eintritt des
Sohnes Gottes in das Leben Mariens und dadurch in die Geschichte der Menschheit
wird sie auch der Anruf zur jungfriulichen Gottesmutterschaft getroffen haben.
Mariens Gottesbrautschaft besteht gerade darin, dafl sie, obwohl bisher ganz der
alttestamentlichen Uberlieferung verbunden, ganz offen war fir das Neue, das mit
dem gottlichen Anruf der Engelbotschaft auf sie zukam. Und dieses Neue hief blei-
bende Jungfraulichkeit.



88 Otto Semmelroth

Gibt man diese Auffassung marienfrommen Menschen zur Uberlegung, so bewirkt
man nicht selten einen Schock. Kommt das aber nicht daher, dafi man das Grofle, das
an Maria geschehen ist, nur als Auflerordentliches, als ganz Anderes versteht, ohne
Verbindung mit einer Geschichte, die, obwohl Heilsgeschichte, doch wirkliche Ge-
schichte ist. Mufl das Grofie, das an Maria geschah, denn nur anders sein als das, was
anderen Menschen in der geschichtlichen Kontinuitit des géttlichen Heilswirkens
geschieht? Oder ist es nicht vielleicht richtiger, bei allem Groflen an Maria, selbst
wenn es ein Besonderes ist, etwas zu sehen, was zu ihrem Teil auch anderen gesche-
hen soll? Aber selbst in der Dogmatik scheint man oft genug die Stellung Mariens in
der Heilsordnung mit Vorliebe in dem zu sehen, was sie vom iibrigen Gottesvolk,
sogar dem neutestamentlichen, unterscheidet. Dagegen diirfte es niitzlich sein, daran
zu denken, dafB die kirchliche Uberlieferung seit frithester Zeit Maria als Urbild des
in der Kirche erlgsten Gottesvolkes betrachtet hat. Auch jene Geheimnisse, in denen
Gott etwas Besonderes an Maria gewirkt hat, missen immer zugleich als typische
Aussagewirklichkeit im Hinblick auf die Kirche gedeutet werden, wenn man ihren
wahren Sinn entdecken will. Was ausdriicklich im Lobgesang Mariens hervor-
gehoben ist, sollten wir in der glaubigen Betrachtung und religiésen Verehrung nicht
verschweigen. Maria selbst versteht sich als Glied des alttestamentlichen Gottes-
volkes. In ihr hat Gottes heilsgeschichtliche Fithrung sein Volk ganz fiir jenes Grofle
geriistet, das durch alle Grofitaten des Alten Bundes vorbereitet war. Nicht Maria
selbst ist der Einbruch des Neuen, in dem Gott das Alte Testament ablost und voll-
endet. Maria ist vielmehr jene Offenheit des Alten Testamentes, die auch durch die
Herzenshirte der vielen (vgl. Mt 19, 8) nicht verschlossen werden konnte. In ihr
hielt der ewige Sohn Gottes Einzug in unsere Geschichte, um darin das gottmensch-
liche Werk der Verséhnung zu vollbringen.

Darin ist an Maria nun allerdings Besonderes geschehen. Aber sie ist dadurch
nicht aus der Schicksalsgemeinschaft der Menschen und aus dem geschichtlichen Zu-
sammenhang mit dem Alten Testament herausgenommen. Jesus selbst hat den Hin-
weis auf seine Mutter dadurch gedeutet, dafl er ithre Verbundenheit mit den anderen
Menschen herausstellte: Ja, selig alle, die das Wort Gottes horen und befolgen (Lk
11, 27 f; vgl. Lk 8,19—21). Hier soll nicht die verehrende Beachtung von Maria
weggewiesen werden, gewill nicht. Aber es soll doch gezeigt werden, dafi Maria
durch eine Haltung vor Gott, in der alle Menschen ihr nachfolgen sollen, geworden
ist, was sie ist. In Maria wurde die Horbereitschaft, die Offenheit fiir Gottes Wort
und Anruf, die das Besondere des Alten Testamentes sein sollte, durch das Kommen
des Wortes Gottes zum Neuen Testament gewandelt, das die Kirche als Gemeinde
derer ist, die im Nachbild Mariens Gottes Wort héren und befolgen. Die Besonder-
heit Mariens besteht also darin, daf sie exemplarisch, typisch genau das verwirk-
licht, worin die Menschen der Erlosung teilhaftig werden: im glaubenden Horen das
empfangen, was nicht Erde, Natur, menschliche Eigenleistung, sondern nur Gott
geben kann. Und was da empfangen wird, ist nicht etwas, sondern letztlich Gott
selbst, der sich den Menschen heiligend mitteilt, so dafl sie ,der gottlichen Natur
teilhaftig® (2 Petr 1, 4) und ,nach dem Bilde seines Sohnes gestaltet* (R6m 8, 29)
werden.



Um die rechte Perspektive in der Marienverehrung 89
Grofles hat an mir getan der Michtige

Betrachten wir nun zunachst, worin das Grofie besteht, das Maria als Gottes Werk
an ihr bekennt und dankend preist. Der biblische Zusammenhang des Wortes und
seine Ausdeutung durch die darin angesprochene Kirche zeigen uns das ,An mir®
in einer Perspektive, die der Bedeutung Mariens als Personalsymbol der Kirche ent-
spricht. Zunichst aber miissen wir das ,An mir® wortlich von einem Werk Gottes
an Maria selbst verstehen. Der Hymnus klingt zu persénlich, als dafl man in ihm,
die Einzelgestalt Mariens gewissermaflen iiberspringend, nur das tiberindividuelle
Heilsgeschick des Gottesvolkes, der Kirche gepriesen sehen diirfte.

Das Grofle an Maria

Zu individualmenschlich in einem recht oberflichlichen Sinn dirfte es allerdings
sein, wenn man, wie es schon geschah, den Jubelruf Mariens rein psychologisch inter-
pretieren wollte, als wenn sich hier nur das Gefithl einer inneren Befreiung aus
ciner ganz personlichen Bedringnis Luft gemacht hitte. Dafl es eine solche person-
liche, innere Not in Maria gab, ist wohl wahr. Was Matthdus und Lukas vom Mut-
terwerden Mariens berichten, wie es vor allem vor den Menschen und sogar vor
Josef verheimlicht blieb, muf eine peinliche Lage fiir Maria mit sich gebracht haben.
Sie wird Mutter, ohne schon in jener Weise heimgefiihrt zu sein, die nach damaligem
Recht erst die moralische Mdglichkeit brachte, ein Kind zu empfangen. So mag die
Befreiung aus dieser Lage durch Gottes Fithrung und Fiigung (Mt 1, 18—21) sich in
befreitem Jubelruf nach auflen gedrangt haben. Nur bietet die Art des evangelischen
Berichtes nicht den Eindrudk, als wire so der Hymnus des Magnifikat hinreichend
erklirt. Der Hinweis auf das erfilllte Alte Testament und die programmatische
Stellung dieses Hymnus 138t eine solche psychologisch-subjektive Erklirung zu klein
erscheinen. Das Grofle, das der Herr an Maria getan hat, mufl mehr sein.

‘Was Maria als das grole Werk des Herrn an ihr erfahren hat und bekemnt, ist
genau das, was auch Elisabeth in ihrem vom Heiligen Geist eingegebenen Grufiwort
anklingen lieB: Die Mutter des Herrn ist zu ihr gekommen. Die Berufung zur Mutter
des Messias und Erlosers hat Maria in ihrem Magnifikat besungen. Sie weif sich in
Gottes besonderen Dienst genommen und hatte ihr Ja dazu gesagt, obwohl sie noch
nicht wuflte, was dieser Dienst ihr alles abverlangen wiirde. In diesen Dienst genom-
men zu sein, bekennt sie als Herrlichkeit und Gréfle, die ihr selbst geschenkt ist. Was
im menschlichen Bereich schon gilt, bleibt auch und erst recht im Bereich des gott-
lichen Heilswirkens wahr: Ein grofer Dienst wird von dem dazu Erwidhlten immer
auch als personliche Gréfle empfunden, mag er noch so belastend sein. Selbst eine im
cigentlichen Sinne ,dienende“ Stellung wird unter einem Groflen als grofi und
erhebend empfunden. In der Ordnung des ibernatiirlichen Heils, die die Ordnung
der Gottesherrschaft ist, verbindet sich beides noch viel enger und innerlicher. Die
Berufung durch den Herrn in einen Dienst, der ein Werk am Heilsvolk Gottes zum
Inhalt hat, ist immer zugleich auch Geschenk und Gnade fiir den Berufenen selbst.
Besonders eindringlich zeigt sich das im Geistlichen Amt der neutestamentlichen
Kirche. Obwohl sein Sinn der Dienst am iibernatiirlichen Gemeinwohl des Gottes-
volkes ist, wird es durch ein Sakrament mitgeteilt, eine Handlung also, die nach dem



90 Otto Semmelroth

Glauben der Kirche persénliche Heilsgnade schenkt. Deutlicher kann kaum gezeigt
werden, wie sehr sich mit dem Dienst am Wohl der Gemeinde die personliche Heili-
gung des zu diesem Dienst Berufenen verbinden will. Mit diesem Hinweis soll
natiirlich nicht gesagt werden, Maria habe in der Kirche eine amtliche Stellung wie
die des Geistlichen Amtes, das ja Christus reprisentiert. Da aber Maria zu einer fiir
die Gemeinde des Gottesvolkes bedentsamen Aufgabe berufen wurde, mit der sich
ihre personliche Heiligung verband, ist dieser Vergleich berechtigt.

Dann ist es aber auch nicht unrecht, jene Aussagen des Neunen Testamentes, deren
unmittelbarer Sinn die Berufung Mariens zum Heilsdienst meint, auch von ihrer
persénlichen Heiligkeit und Gnade zu verstehen. Die Bezengung der ,gratia gratis
data“, der zum Dienst am Heil anderer geschenkten Gnade, um in der Fachsprache
der Theologie zu sprechen, bezeugt zugleich, wenn auch mittelbar und indirekt, die
»gratia gratum faciens®, die heiligmachende Gnade. Se wird die Ankiindigung der
Berufung zur Messiasmutterschaft mit Worten eingeleitet, in denen wir gern die
personliche, gnddige Zuwendung Gottes zum Menschen verstehen, das also, was wir
Gnade, Heil, Erlostsein nennen. ,Farchte dich nicht, Maria“ — der Schrecken, in
dem der Mensch seine tatsdchliche, wenn auch bei Maria nicht siindige, so doch
kreatirliche Ferne von Gott erfdhrt (vgl. Is 6, 5; Lk 5, 8), wird ausgeschaltet mit
dem Hinweis: ,Du hast Gnade gefunden bei Gott“. Das bedeutet zunichst das
Erwihltsein zum besonderen Werk. Aber Gott ergreift den Menschen nicht wie ein
dingliches Instrument, sondern als Person in liebender Zuwendung, die den Erwihl-
ten auch persénlich heil und heilig macht. Diese personliche Heiligkeit und Gnade
ist mit gemeint, wenn der von Goft gesandte Engel Maria mit jenem Wort begrifit,
das die mittelalterliche Theologie und Predigt in ihren vielen Traktaten ,Super
;missus est’“ so gern ausgewertet hat: ,Sei gegriifit, Begnadete“ (Lk 1, 28). Das Be-
gnadetsein ist zun4chst das Erwihltsein zur Gottesmutterschaft, zu jenem Geheimnis,
in dem Gott seinen ewigen Sohn als Menschenkind in den Mutterschof Mariens
sendet, auf dafl er das Heil der Menschen wirke. Aber dieses Begnadetsein steht im
Grufiwort des Engels an der Stelle des Namens, dessen Nennung bei der Gruf}-
formel erwartet werden muff. Gnade bestimmt Mariens Wesen und erfillt, wie wir
aus der Glaubensverkiindigung der Kirche wissen, ihre ganze Existenz.

Es war und ist gewiff zu heilsindividualistisch gedacht, wenn man in diesem
Grufiwort des Engels die personliche Heilsgnade Mariens, und sie in der Fiille der
erbsiindenfreien Empfiangnis bezeugt sieht. Tatsdchlich ist diese aber mit enthalten,
wenn auch verborgen und eingehiillt in die Berufungsgnade zur Gottesmutterschaft.
Auch hier schon zeigt sich der ,ekklesiologische® Charakter, der der Heilsgnade
immer eigen ist. Die ,kirchliche“ Berufung, das heifit die Erwihlung zum gottes-
miitterlichen Dienst am Heil des Gottesvolkes, ist zuerst gemeint, wenn Maria die
Begnadete genannt wird. Und die personlich heiligmachende Gnade ist Maria wohl
nicht nur zugleich mit und neben der Berufung zur Gottesmutterschaft gegeben wor-
den. Die Berufung zur Gottesmutterschaft dirfte wohl auch die konkrete Gestalt
jener gnadenhaften Beziehung zu Christus und der Verbindung mit Christus aus-
machen, durch die Maria heilig ist. Heiligmachende Gnade bedeutet ja die Tatsache,
dafl ein Mensch in der besonderen Weise mit dem Gottmenschen verbunden ist, die
ibm die Liebe des Vaters eintragt. Es fragt sich aber doch, welcher Art und Gestalt



Um die rechte Perspektive in der Marienverehrung 91

diese Verbindung mit dem Gottmenschen ist. Bei Maria hat diese besondere Ver-
bundenheit mit Christus, die ihr die begnadende Liebe des Vaters eintréigt, eben die
Beziehung, die sie als Mutter zu ihm hat. Die Bestimmung zur Mutter des Sohnes
Gottes kennzeichnet Maria von Anfang an. Die Liebe des Vaters, durch die sie heilig
wird, ist von Anfang an die Zuncigung des Vaters zur Mutter seines Sohnes. Ihre
Gnade, mit der sie erbsiindenfrei ins Dasein trat, ist auch vor der geschichtlichen
Verwirklichung ihres Mutterdaseins die Gnade der Gottesmutterschaft.

Grofles fiir die Kirche

So klingt in dem Groflen, das an Maria geschehen ist und das sie in threm Loblied
preist, das Heil der erlésten Menschengemeinschaft mit, das Heil der in der Kirche
zum Volk Gottes gewordenen Menschheit. Was Grofies an Maria geschehen ist, ist
nicht einfach die Tatsache, dafl Maria auf wunderbare, nimlich jungfriuliche Weise
das messianische Kind empfangen hat. (Bei Matthdus und Lukas wird iibrigens
deutlich, dafl die vaterlose Empfiangnis und Geburt des Herrn aus Maria Zeugnis
und Hinweis darauf ist, dafl sein Vater Gott selbst, die erste Person des dreifaltigen
Gottes ist, dessen ewiger Sohn in Maria nun auch wahrer Menschensohn wird.) Das
Grofle ist auch etwas, das Maria in freier Entscheidung, angesprochen allerdings
durch Gottes anrufendes Wort und innerlich beriihrt von seiner gnadenhaften Selbst-
mitteilung, getan hat. Um das recht zu werten, ist es gut, das Erlosungsgeschehen
in seiner Vielgliedrigkeit zu bedenken. Das Ereignis, durch das wir erldst worden
sind, beginnt bei Gott, noch bevor es den Gottmenschen gibt. Erlosung beginnt
damit, dafl Gott seinen ecingeborenen Sohn als gnidiges Wort zu den Menschen
sandte und sie zu jenem Heilsdialog anrief, in dem Erlosung geschieht. Voll wirklich
konnte das Erlosungsgeschehen allerdings erst sein, wenn dieses Wort des Vaters,
bei den Menschen angekommen, auch die Antwort der Menschen an Goti tragt, oder
besser gesagt: selbst ist. Das vollzog der Gottmensch in seinem Kreuzestod, in dem
er sich als Haupt des Menschengeschlechtes opfernd hingab. In Auferstehung und
Himmelfahrt wurde diese Antwort als vom Vater angenommen ausgewiesen.

Das eigentlich Erlésende in diesem ganzen Geschehen liegt in dem, was der
gottmenschliche Mittler tat, den der Vater als Wort sandte und als Antwort annahm.
Kein Mensch, auch nicht Maria, kann zum Erlésungsgeschehen als solchem einen
wesentlichen, konstituierenden Beitrag leisten. Aber gerade weil das Erlésungs-
ereignis dialogisch ist und sich als Wort und Antwort zwischen Gott und den
erlosungsbediirftigen Menschen im mittlerischen Vollzug des Gottmenschen ereig-
net, verlangt seine Verwirklichung auch einen Beitrag von der menschlichen Seite.
Da nun einmal die Wirkung der Erlésung an ihre Verwirklichung gebunden
ist, bedeutet dieser menschliche, marianische Beitrag doch einen integralen Teil des
Zustandekommens der Erlosung. Ein seinem Wesen nach dialogisches Ereignis wird
nicht verwirklicht, wenn nicht das Wort, das vom Sprechenden ausgeht, auf einen
Hérenden trifft und von ihm als Antwort wieder zum Sprechenden zuriickkehrt.
Selbst Augustinus, der die erlésende Verbindung von Gott und den Menschen als
Ehebund zwischen gottlicher und menschlicher Natur in Jesus Christus, dem Gott-
menschen, verwirklicht sieht, zieht doch zur dialogischen Verwirklichung dieses Ehe-
bundes in gegenseitigem Jawort Maria heran, die das Jawort der Menschheit gewis-



92 Otto Semmelroth

sermafien in Stellvertretung der noch nicht existierenden Menschheit Christi vollzieht.
Das Jawort Mariens ist iibrigens ein Ja zum ganzen Werk ihres Sohnes, wenn es
auch ausdriicklich gesprochen wurde zum Empfang ihres Kindes. Dieses Kind aber
bedeutet ihr den Ausdruck des Willens Gottes, der an sie herangetreten ist, wie auch
immer er sich in ihrem und des Kindes Leben verwirklichen mag. Deshalb hat es
nicht viel Sinn, in der Frage nach der Mitwirkung Mariens im Heilswerk Christi das
Jawort zur Menschwerdung von einer Mitwirkung beim Kreuzesopfer zu trennen. —
So gesehen kann man verstehen, obwohl es mifiverstindlich ist und besser vermieden
wiirde, daf bisweilen die Rolle der horenden, glaubenden, empfangenden Mutter
des Herrn in der Verwirklichung des Christusereignisses als die einer ,Miterléserin®
bezeichnet wird.

Als integraler Teil des verwirklichten Werkes Christi steigt dann, was Maria tat,
in Kraft eben dieses Werkes Christi mit dorthin auf, wohin es in Auferstehung und
Himmelfahrt aufgenommen wurde: in die stetige Aktualitit und Wirkkraft vor
dem ewigen Gott (vgl. Hebr 7—10). Und Gott gibt im Hinblick auf dieses Werk
allen im geschichtlichen Nacheinander auf Erden lebenden Menschen, soweit sie
glaubend in die empfangende Entscheidung Mariens eingeheri, die Gnade, die ihnen
das Werk Christi mit dem Anteil Mariens erworben hat. Das alles ist das Grofie,
das Maria preist, mag sie es auch damals nicht ausdriicklich gewufit haben. Es ist mit
dem Groflen, das an ihr selbst geschah, zugleich auch das Grofle, das in ihr an der
Kirche geschah, die nach altem Glauben der Uberlieferung in Maria ihren Typus
besitzt. ‘

Auch darin steht iibrigens Maria immer noch in der Linie dessen, was allen
Erlosten durch Christi Heilswerk geschieht. Das Besondere des Groflen, das an
Maria geschah, ist die Universalitit seiner Bedeutung fiir die ganze ,Gemeinschaft
der Heiligen®. Spezifisch aber unterscheidet sich, was an Maria geschah, wohl nicht
von dem, was die Gabe und Aufgabe aller Erldsten ist. Denn jeder, der in Kraft
der zuvorkommenden Gnade sich dem Werk Christi glaubend und sakramental ver-
bindet und dies in den ,guten Werken® seines Lebens wirksam werden 14}, geht zu
seinem Teil in das Werk Christi ein wie Maria zu ihrem Teil. In Teilnahme an
Christi Tod mit Auferstehung und Himmelfahrt geht am Ende auch das Leben
dieses Menschen mit seiner Geschichte — ,ihre Werke folgen ihnen nach* (Offb
14,18) — in die iibergeschichtliche Existenz und Heilsbedeutung fiir die Gemein-
schaft der Heiligen ein. Von Maria bekennt die Kirche das im universalen Ausmaf}
einer allgemeinen Gnadenmittlerschaft. Von den iibrigen Heiligen gilt es zu ihrem
Teil, dessen Mafl wir nicht errechnen konnen. Es gibt ja keine Entscheidung im
Dienste Gottes, deren Bedeutung sich zwischen Gott und dem einzelnen Menschen
allein erledigte.

Sein Erbarmen wihrt von Geschlecht zu Geschlecht

Dafl Gott Grofies an Maria getan hat, wird im glaubigen Raum der katholischen
Christenheit freudig bekannt. Darin griindet die starke, manche meinen iiberstarke
Marienverehrung der Kirche. Weniger selbstverstindlich aber scheint zu sein, dafl
diese Seite der Marienherrlichkeit eine Art Kehrseite hat, mit der manche Marien-
frommen nichts Rechtes anfangen konnen. ,Grof“ und ,méchtig“ sind ja bei uns



Um die rechte Perspektive in der Marienverehrung 93

schwachen Menschen Eigenschaften, die wir, wenn wir sie schon nicht an uns selbst
erleben, doch gern an den grofien Gestalten unseres Glaubens bewundern — wie
die Ungldubigen an den Gestalten ihrer Wunschtrdume. Dafl aber das an Maria
geschehene Grofle die Wirkung eines gottlichen Erbarmens und damit auf dem
Boden menschlicher Schwache gewachsen ist, beachtet man nicht so gern. Téte man es
mehr, so hitte die Marienverehrung vielleicht weniger Fehlformen, und es wiirde
die utopisch wunschbildliche Gestalt, die sie manchmal zu haben scheint, zur glau-
bensgemifien Wirklichkeitstreue zuriickgefithrt. Um den marianischen Lobpreis ernst
zu nehmen, ,Grofes hat an mir getan, der da méchtig ist*, miissen wir aber den
folgenden Vers ebenso ernst nehmen: ,Sein Erbarmen wihrt von Geschlecht zu
Geschlecht denen, die ihn firchten®.

Zeichen und Gefafs des gottlichen Erbarmens

Es gibt allerdings eine Weise, Gottes Erbarmen in Maria zu preisen, die auch
dem oberflichlichen Marienfrommen keine allzu grofle Schwierigkeit bereitet. Und
so sehr wir uns darum bemiihen wollen, gegen eine unerlenchtete Marienfrémmig-
keit der wahren Weise, die Mutter des Herrn zu verchren, zum Licht zu verhelfen,
miissen wir doch anch dieser Deutung des gottlichen Erbarmens an Maria Recht
widerfahren lassen.

Maria ist in besonderer Weise das Zeichen und die Mittlerin des Erbarmens
Gottes firr uns Menschen. Man gibt einem Edelstein, wenn man ihn zur Wirkung
bringen will, eine entsprechende Fassung. Und fiir ein Kunstwerk, dessen Wert man
leuchten lassen will, sucht man einen entsprechenden Platz. Diese Fassung und diese
Umgebung gehen in das Gesamt des bewunderten Gegenstandes ein. Da wir nun im
menschgewordenen Sohn und Wort Gottes die Gestalt des gottlichen Erbarmens ver-
herrlichen, das sich in der gottmenschlichen Greifbarkeit Christi der erbarmungslosen
Widerspenstigkeit und Niedertracht der Menschen aussetzte, um die Aufnahme-
bereiten zu ergreifen, so muf sich der dankbar empfangende Blick auf dieses gott-
liche Erbarmen Maria zuwenden, in der das Erbarmen Gottes, sein eigener Sohn,
fiir uns greifbar wurde. Maria ist uns wie die Fassung der geschichtlichen Greifbar-
keit, des diesseitigen Realismus, in dem Gottes Erbarmen jene Menschlichkeit (vgl.
Tit 3, 4) bekam, die das Erbarmen haben mufl, wenn es wirklich solches sein soll.

Dies ist ja der eigentliche Grund wahrheitsgemafer katholischer Marienverchrung.
Es soll nicht eine neue Heilsgestalt an die Stelle Christi gestellt werden — wie ein
neuer Versuch etwa, wirksamer auf die Menschen einzugehen. In Maria soll viel-
mehr Christus selbst in seiner Heilswirklichkeit bejaht werden, die darin besteht,
daf er nicht eine Idee, auch nicht Lehrer eines Systems von Glaubensvorstellungen
und eines Kodex von Sittennormen, sondern zunéchst einmal der in unsere geschicht-
liche Not sich einsenkende gottliche Erbarmer ist. Das kann man nicht besser beken-
nen als dadurch, dafl man seine Mutter verehrt, in der und durch die dieses Erbar-
men Gottes menschlich wirklich wurde. Maria verehrend, ergreifen wir Jesus
Christus, in dem das Erbarmen Gottes bei uns angekommen ist und uns zur Ver-
fiigung steht. Indem wir Maria als Mutter Gottes verehren, bekennen wir die Wahr-
heit des ,Emmanuel® (vgl. Mt 1, 23) oder, wie Maria im Magnifikat sagt: ,Sein
Erbarmen wihrt von Geschlecht zu Geschlecht denen, die ihn fiirchten®.



94 Otto Semmelroth
Gegenstand des gottlichen Erbarmens

Das aber wire vielleicht auch moglich, ohne dafl Maria selbst vom gottlichen
Erbarmen betroffen sein miifite. Ohne selbst Gegenstand des gottlichen Erbarmens
sein zu milssen, kdnnte Maria das Erbarmen Gottes fiir uns iibrige Menschen
empfangen haben. Man macht tatsdchlich nicht selten die Erfahrung, dafl Verehrer
Mariens das Erbarmen Gottes, das sie allenfalls. auch iiber Maria walten zu sehen
bereit sind, nur als ein Erbarmen an den {ibrigen Menschen, nicht aber an Maria
selbst verstehen wollen. Damit will man natirlich nicht sagen, Maria habe weniger
Gnade empfangen als die iibrigen. Im Gegenteil, was bei den iibrigen die Gestalt
des Erbarmens Gottes hat, will man in Maria als Gnade ohne Erbarmen deuten.
Und das deshalb, weil Maria ja in einem Zustand gewesen sei, der des Erbarmens
nicht bedurfte. Es ist vielleicht unvorsichtig zu behaupten, dafl es tatsichlich Gliu-
bige und Theologen gebe, die so etwas vertreten, oder gar einzelnen Autoren diese
Auffassung nachzusagen. Denn es wird in diesem Punkt vieles gesagt und geschrie-
ben, das wenig eindeutig und klar ist. Ganz sicher aber enthilt die marianische
Literatur manche Aussagen, die Gottes Gnade, wie sie in Maria war, nicht mit dem
Licht — oder Schatten — des gottlichen Erbarmens zeichnen. Eine solche Tendenz
wird sich sagen lassen miissen, dafl auch hier gilt, wer zu viel beweisen wolle,
beweise in Wahrheit nichts. Wenn Maria vom Erbarmen Gottes spricht, das von
Geschlecht zu Geschlecht wahrt, dann schliedt sie sich offensichtlich in diese Ge-
schlechter ein, bezeichnet also auch sich selbst als Gegenstand des Erbarmens Gottes.

Dieses Erbarmen Gottes wire allerdings auch dann schon vorhanden, wenn noch
nicht von menschlicher Siinde, sondern nur von der kreatiirlichen Schwiche des
Menschen die Rede wire. Schon dafl Gott ein schwaches Geschépf zu einem Werk
erwihlt, das iiber alle bloff menschlichen Krafte hinausgeht, ist Grund, von seinem
Erbarmen zu sprechen. Insofern Erwidblung und Gnade immer auch Beschenktwer-
den mit Kriften und Fahigkeiten ist, die nicht auf dem eigenen Boden des Menschen
gewachsen sein konnen, ist das Grofie, zu dem Gott Maria erwdhlt hat, gottliches
Erbarmen. In diesem Sinn ist Maria auf jeden Fall Gegenstand des Erbarmens, das
heiflt des Schenkens Gottes.

Aber wenn wir von Erbarmen und Barmherzigkeit sprechen, meinen wir nicht nur
ein Beschenktwerden ber allen Anspruch hinaus. Gottes Barmherzigkeit verbinden
wir mit dem menschlichen Elend, nicht nur in der physischen Gestalt kreatiirlicher
Begrenztheit, sondern in der Gestalt der Siinde. Barmherzigkeit Gottes begegnet
einem Elend, in das sich der Mensch oder die Menschheit selbst gebracht hat, da sie
sich zn etwas aufspielte, was sie nicht ist und kann. Dieses Elend kann nur noch
durch Gottes Initiative behoben werden, die eben sein Erbarmen ist.

Einem solchen Erbarmen aber scheinen manche Theologen Maria entzichen zu
wollen. Sie fithren das Privileg der Unbefleckten, also erbsiindenfreien Empfingnis
so weit, dal Maria mit der Geschichte der iibrigen Menschen gar nichts mehr oder
kaum noch etwas zu tun hat. Nicht nur die tatsachliche Verwirklichung der Erbsiinde
wollen sie in Maria aufgrund der vorauswirkenden Kraft des Erlosungswerkes ihres
Sohnes verhindert sehen, wie es das Dogma der Kirche verkiindet. Vielmehr habe
Maria auch nicht in jenem Verschuldungszusammenhang des von Adam kommenden
Menschengeschlechtes gestanden, das die theologische Fachsprache mit dem Begriff



Um die rechte Perspektive in der Marienverehrung 95

»Debitum peccati originalis“ bezeichnet. Wihrend bei den iibrigen Menschen das
Heilswerk Christi eine Gnade bewirkte, die die positive Wirkung der itbernatiir-
lichen Erhebung und , Vergottlichung* zugleich mit der Uberwindung des Negativen
der Siinde enthalte, sei bei Maria nur von dem Positiven der Erhebung die Rede. In
Maria wire dann eben doch nicht eigentlich ,Erlésung® im strengen Sinn dieses
Wortes geschehen, sondern gleich die Erhebung in den iibernatiirlichen Zustand der
Teilnahme am Leben Gottes. Gnade hitte in Maria nicht eigentlich die Gestalt des
Erbarmens Gottes, sondern nur die des Geschenkes an einen Partner, der itber das
Natiirliche hinaus in Gottes eigenes Leben erhoben wurde.

Es mag nun sein, dafl es einen Sinn haben konnte, wenn Gott Maria in seine
Heilsordnung gestellt hitte als eine Darstellung dessen, was er urspriinglich mit
dem Menschen gewollt hatte, also bevor dieser durch die Siinde Gegenstand des
gottlichen Erbarmens wurde. Aber es geht schlieflich nicht darum, was wir uns als
sinnvoll denken konnen, sondern was uns die Offenbarung itber die Rolle der
Mariengestalt sagt. Maria aber steht in der Offenbarung im empfangend mitwir-
kenden Zusammenhang mit dem in Jesus Christus zu uns gekommenen Erbarmen
Gottes. Maria verkiindigt auch iiber sich selbst jenes Erbarmen, von dem sie aus dem
Alten Testament erfahren hat. Sie driickt es ja mit dessen Worten aus. Das aber ist
ein Erbarmen, das aus der Siindennacht errettet. Zwar ist diese Siinde, der das
Erbarmen Gottes begegnet, in Maria nie Wirklichkeit geworden. Das hat uns die
unfehlbare Lehrverkiindigung der Kirche bezeugt. Das aber ist geschehen als Wir-
kung der Erlésung, gewiff eine Wirkung, die bei ihr gleich mit dem Beginn ihrer
menschlichen Existenz ansetzt — bewahrende Erldsung nennt das die Theologie
im Anschlufl an Duns Skotus —, wihrend sie bei den itbrigen Menschen erst ansetzt,
nachdem sie im Zustand der Erbsiinde ins Dasein treten (befreiende Erlosung).

Maria ist also nicht nur Zeichen und Gefifl eines Erbarmens, das Gott fiir die
iibrige Menschheit in unsere Geschichte gesenkt hat. Dieses Erbarmen hat vielmehr
auch sie getroffen. Es ist das gleiche Erbarmen. Dafl es in ihr vollkommener wirkte
als in uns, schliefit nicht aus, daff das, was er wirkte, im wesentlichen in Maria das
Gleiche ist wie bei uns. Es ist jenes Erbarmen, das Gott der Siinde entgegenstellte,
indem er ,seines eigenen Sohnes nicht geschont, sondern ihn fiir uns (und auch fiir
Maria) hingegeben hat“ (R6m 8, 32).






