
•Großes hat an mir getan der Mächtige 
Sein Erbarmen währt von Geschlecht zu Geschlecht" 

Um die rechte Perspektive in der Marienverehrung 

Von Otto Semmelroth   SJ, Frankfurt am Main 

Innerhalb des kirchlichen Rahmens einer vom Geist Gottes garantierten Offen- 
barungsverkündigung und des Glaubenslebens gibt es noch genügend Möglichkeiten 
für einseitige Auffassungen und allzu menschliche Ausgestaltung. Das gilt auch, ja 
vielleicht besonders für die Marienverehrung. Sie ist ein unverlierbarer Lebens- 
vorgang der Kirche, aber nicht selten entzieht sie sich der Kontrolle der Wahrheit 
und der wahren Lebendigkeit, die aus dem Lebensprinzip der Kirche kommt, das der 
Heilige Geist ist. Das macht in der Marienverehrung wie im Frömmigkeitsleben der 
Kirche überhaupt eine ständige Überprüfung notwendig. Dazu soll hier einiges 
überlegt werden. 

Die notwendige Prüfung 

Für eine solche Prüfung findet die katholische Marienverehrung im Lobgesang 
der Herrenmutter, den uns der Evangelist Lukas überliefert hat (Lk 1,46•55), 
einen unübertrefflichen Maßstab. Das Magnifikat ist ja zugleich Bestätigung und 
Ausdruck einer gültigen Marienverehrung. Bestätigt wird sie vor allem in jenem 
prophetischen Vers, als dessen Erfüllung sich unsere Marienverehrung versteht: 
•Siehe, von nun an werden mich seligpreisen alle Geschlechter" (Lk 1,48). Dieser 
Gesang ist aber neben dem Engelgruß (Lk 1, 28), den die Gebetsüberlieferung der 
Kirche mit dem Grußwort der Elisabeth verbunden hat (Lk 1, 42), selbst auch schön- 
ster Ausdruck der Verehrung Mariens. Hier wendet sich allerdings das verehrende 
Wort nicht an Maria, sondern versetzt sich gewissermaßen in ihr Inneres hinein. 
Maria wird also nicht nur verherrlicht wie ein achtunggebietender und dadurch dem 
Verehrenden fremder Gegenstand. Die Verehrung vereinigt sich hier mit Maria im 
Lobpreis dessen, der ja auch in der Marienverehrung eigentlich gemeint ist, des 
Herrn. 

So hat die Marienverehrung hier nicht nur ihre biblische und daher offenbarungs- 
mäßige Wurzel, sondern auch das Richtmaß für ihre rechte Gestalt. An diesem 
Richtmaß muß sie sich immer wieder orientieren und korrigieren. Nicht nur nicht- 
katholische Christen empfinden ja manches an der Marien Verehrung wie einen 
geheimen, oft aber auch recht offenen Einbruch heidnischer Elemente in eine Ver- 
ehrung, die doch nur als Ausdruck des Glaubens an die in Christus geschehene Offen- 
barung recht sein kann. Gewiß wirft man der Volksfrömmigkeit überhaupt und der 
Marienverehrung im besonderen oft sehr vorschnell Paganismus vor. Nicht alles, 
was dem von außen Betrachtenden so aussehen mag, braucht wirklich heidnisch zu 
sein. Aber es bedarf tatsächlich des wachsamen Blickes, der die Übung der Fröm- 
migkeit immer wieder an der Wahrheit mißt. Gerade im Magnifikat der Gottes- 
mutter begegnet uns dieses Richtmaß recht eindringlich. 

Ein Prüfstein ist der Gesang des Magnifikat schon durch seine Form, dadurch 



Um die rechte Perspektive in der Marienverehrung 87 

nämlich, daß er uns tief ins Alte Testament zurückweist. Er ist geradezu zusammen- 
gesetzt aus Versen verschiedener Bücher des Alten Testamentes. Das gilt auch von 
den beiden Versen, in denen wir die korrigierende Bedeutung dieses Hymnus 
zusammengefaßt sehen dürfen. •Großes hat an mir getan der Mächtige" greift ein 
Wort auf, mit dem Moses nach der Wiederholung der zehn Gebote das Gottesvolk 
an die Großtaten erinnert, die Gott an ihm gewirkt hat (Dt 10, 21). •Sein Erbarmen 
währt von Geschlecht zu Geschlecht denen, die ihn fürchten" weist auf Psalm 103 
(102), 13. 17. Diese Verwurzelung des Magnifikats im Alten Testament ist ein wich- 
tiger Hinweis für das rechte Verständnis der Mariengestalt und für die Verehrung, 
in der sich dieses Verständnis ausdrücken muß. 

Von den beiden genannten Versen liebt die Marienverehrung des gläubigen Vol- 
kes, aber auch die marianische Theologie vornehmlich den ersten. Daß der Herr 
Großes an Maria getan hat, ist es ja gerade, was unsere Verehrung anerkennen will. 
Aber vielleicht verstehen manche Marienverehrer dieses Große nicht ganz so, wie es 
der Zusammenhang des Magnifikat und die literarische Herkunft dieses Verses 
verstehen lassen wollen. Es will doch wohl beachtet sein, daß das an Maria gesche- 
hene Große hier eingefügt wird in die Großtaten Gottes an seinem alttestament- 
lichen Volk. In dessen Heilsgeschichte müssen wir also Maria verwurzelt sehen. Und 
das Große, das Gott an Maria getan hat, wird als Ausdruck und Auswirkung jenes 
Erbarmens gedeutet, das Gott von Geschlecht zu Geschlecht über denen walten läßt, 
die ihn fürchten • wohl auch deshalb fürchten, weil sie eigentlich anderes von Gott 
zu erwarten hätten als Erbarmen. 

Diese Gesichtspunkte scheint die Marienverehrung nicht immer so recht wahr- 
haben zu wollen, wenn man die Gestalt betrachtet, die sie bisweilen annimmt. Ein 
Beispiel dafür mag, weil es von einiger Aktualität ist, das Unverständnis, ja die 
entrüstete Zurückweisung sein, mit der viele ganz spontan der Überlegung begeg- 
nen, die heute auch die katholische Exegese über die Marienfrage Lk 1, 24 anstellt: 
•Wie soll das geschehen, da ich keinen Mann erkenne?" Seit dem heiligen Ambro- 
sius hat die marienfromme Betrachtung in dieser Frage einen Vorsatz oder gar ein 
Gelübde sich spiegeln sehen, jungfräulich zu bleiben und die Ehe mit Josef nicht 
geschlechtlich zu verwirklichen. Der heutigen Exegese ist diese Deutung fraglich 
geworden, gerade auch aus einem Grund, der zu dem Rückverweis auf das Alte 
Testament paßt, wie wir ihn im Magnifikat fanden. Ein Vorsatz ständiger Jung- 
fräulichkeit muß an sich bei einer Frau, die wie Maria in der Überlieferung des alt- 
testamentlichen Gottesvolkes wurzelt, unverständlich sein. Unter der besonderen 
Einwirkung des Heiligen Geistes hingegen, wie wir sie bei Maria gerade um ihrer 
Aufgabe im Neuen Bunde willen annehmen müssen, wird freiwillige Jungfräulich- 
keit verständlich. Daß eine solche aber schon vor der Botschaft des Engels in Maria 
wirksam war, deutet nichts in den Berichten der Schrift an. Erst mit dem Eintritt des 
Sohnes Gottes in das Leben Mariens und dadurch in die Geschichte der Menschheit 
wird sie auch der Anruf zur jungfräulichen Gottesmutterschaft getroffen haben. 
Mariens Gottesbrautschaft besteht gerade darin, daß sie, obwohl bisher ganz der 
alttestamentlichen Überlieferung verbunden, ganz offen war für das Neue, das mit 
dem göttlichen Anruf der Engelbotschaft auf sie zukam. Und dieses Neue hieß blei- 
bende Jungfräulichkeit. 



88 Otto Semmelroth 

Gibt man diese Auffassung marienfrommen Menschen zur Überlegung, so bewirkt 
man nicht selten einen Schock. Kommt das aber nicht daher, daß man das Große, das 
an Maria geschehen ist, nur als Außerordentliches, als ganz Anderes versteht, ohne 
Verbindung mit einer Geschichte, die, obwohl Heilsgeschichte, doch wirkliche Ge- 
schichte ist. Muß das Große, das an Maria geschah, denn nur anders sein als das, was 
anderen Menschen in der geschichtlichen Kontinuität des göttlichen Heilswirkens 
geschieht? Oder ist es nicht vielleicht richtiger, bei allem Großen an Maria, selbst 
wenn es ein Besonderes ist, etwas zu sehen, was zu ihrem Teil auch anderen gesche- 
hen soll? Aber selbst in der Dogmatik scheint man oft genug die Stellung Mariens in 
der Heilsordnung mit Vorliebe in dem zu sehen, was sie vom übrigen Gottesvolk, 
sogar dem neutestamentlichen, unterscheidet. Dagegen dürfte es nützlich sein, daran 
zu denken, daß die kirchliche Überlieferung seit frühester Zeit Maria als Urbild des 
in der Kirche erlösten Gottesvolkes betrachtet hat. Auch jene Geheimnisse, in denen 
Gott etwas Besonderes an Maria gewirkt hat, müssen immer zugleich als typische 
Aussagewirklichkeit im Hinblick auf die Kirche gedeutet werden, wenn man ihren 
wahren Sinn entdecken will. Was ausdrücklich im Lobgesang Mariens hervor- 
gehoben ist, sollten wir in der gläubigen Betrachtung und religiösen Verehrung nicht 
verschweigen. Maria selbst versteht sich als Glied des alttestamentlichen Gottes- 
volkes. In ihr hat Gottes heilsgeschichtliche Führung sein Volk ganz für jenes Große 
gerüstet, das durch alle Großtaten des Alten Bundes vorbereitet war. Nicht Maria 
selbst ist der Einbruch des Neuen, in dem Gott das Alte Testament ablöst und voll- 
endet. Maria ist vielmehr jene Offenheit des Alten Testamentes, die auch durch die 
Herzenshärte der vielen (vgl. Mt 19, 8) nicht verschlossen werden konnte. In ihr 
hielt der ewige Sohn Gottes Einzug in unsere Geschichte, um darin das gottmensch- 
liche Werk der Versöhnung zu vollbringen. 

Darin ist an Maria nun allerdings Besonderes geschehen. Aber sie ist dadurch 
nicht aus der Schicksalsgemeinschaft der Menschen und aus dem geschichtlichen Zu- 
sammenhang mit dem Alten Testament herausgenommen. Jesus selbst hat den Hin- 
weis auf seine Mutter dadurch gedeutet, daß er ihre Verbundenheit mit den anderen 
Menschen herausstellte: Ja, selig alle, die das Wort Gottes hören und befolgen (Lk 
11, 27 f; vgl. Lk 8, 19•21). Hier soll nicht die verehrende Beachtung von Maria 
weggewiesen werden, gewiß nicht. Aber es soll doch gezeigt werden, daß Maria 
durch eine Haltung vor Gott, in der alle Menschen ihr nachfolgen sollen, geworden 
ist, was sie ist. In Maria wurde die Hörbereitschaft, die Offenheit für Gottes Wort 
und Anruf, die das Besondere des Alten Testamentes sein sollte, durch das Kommen 
des Wortes Gottes zum Neuen Testament gewandelt, das die Kirche als Gemeinde 
derer ist, die im Nachbild Mariens Gottes Wort hören und befolgen. Die Besonder- 
heit Mariens besteht also darin, daß sie exemplarisch, typisch genau das verwirk- 
licht, worin die Menschen der Erlösung teilhaftig werden: im glaubenden Hören das 
empfangen, was nicht Erde, Natur, menschliche Eigenleistung, sondern nur Gott 
geben kann. Und was da empfangen wird, ist nicht etwas, sondern letztlich Gott 
selbst, der sich den Menschen heiligend mitteilt, so daß sie •der göttlichen Natur 
teilhaftig" (2 Petr 1,4) und •nach dem Bilde seines Sohnes gestaltet" (Rom 8,29) 
werden. 



Um die rechte Perspektive in der Marienverehrung 89 

Großes hat an mir getan der Mächtige 

Betrachten wir nun zunächst, worin das Große besteht, das Maria als Gottes Werk 
an ihr bekennt und dankend preist. Der biblische Zusammenhang des Wortes und 
seine Ausdeutung durch die darin angesprochene Kirche zeigen uns das •An mir" 
in einer Perspektive, die der Bedeutung Mariens als Personalsymbol der Kirche ent- 
spricht. Zunächst aber müssen wir das •An mir" wörtlich von einem Werk Gottes 
an Maria selbst verstehen. Der Hymnus klingt zu persönlich, als daß man in ihm, 
die Einzelgestalt Mariens gewissermaßen überspringend, nur das überindividuelle 
Heilsgeschick des Gottesvolkes, der Kirche gepriesen sehen dürfte. 

Das Große an Maria 

Zu individualmenschlich in einem recht oberflächlichen Sinn dürfte es allerdings 
sein, wenn man, wie es schon geschah, den Jubelruf Mariens rein psychologisch inter- 
pretieren wollte, als wenn sich hier nur das Gefühl einer inneren Befreiung aus 
einer ganz persönlichen Bedrängnis Luft gemacht hätte. Daß es eine solche persön- 
liche, innere Not in Maria gab, ist wohl wahr. Was Matthäus und Lukas vom Mut- 
terwerden Mariens berichten, wie es vor allem vor den Menschen und sogar vor 
Josef verheimlicht blieb, muß eine peinliche Lage für Maria mit sich gebracht haben. 
Sie wird Mutter, ohne schon in jener Weise heimgeführt zu sein, die nach damaligem 
Recht erst die moralische Möglichkeit brachte, ein Kind zu empfangen. So mag die 
Befreiung aus dieser Lage durch Gottes Führung und Fügung (Mt 1, 18•21) sich in 
befreitem Jubelruf nach außen gedrängt haben. Nur bietet die Art des evangelischen 
Berichtes nicht den Eindruck, als wäre so der Hymnus des Magnifikat hinreichend 
erklärt. Der Hinweis auf das erfüllte Alte Testament und die programmatische 
Stellung dieses Hymnus läßt eine solche psychologisch-subjektive Erklärung zu klein 
erscheinen. Das Große, das der Herr an Maria getan hat, muß mehr sein. 

Was Maria als das große Werk des Herrn an ihr erfahren hat und bekennt, ist 
genau das, was auch Elisabeth in ihrem vom Heiligen Geist eingegebenen Grußwort 
anklingen ließ: Die Mutter des Herrn ist zu ihr gekommen. Die Berufung zur Mutter 
des Messias und Erlösers hat Maria in ihrem Magnifikat besungen. Sie weiß sich in 
Gottes besonderen Dienst genommen und hatte ihr Ja dazu gesagt, obwohl sie noch 
nicht wußte, was dieser Dienst ihr alles abverlangen würde. In diesen Dienst genom- 
men zu sein, bekennt sie als Herrlichkeit und Größe, die ihr selbst geschenkt ist. Was 
im menschlichen Bereich schon gilt, bleibt auch und erst recht im Bereich des gött- 
lichen Heilswirkens wahr: Ein großer Dienst wird von dem dazu Erwählten immer 
auch als persönliche Größe empfunden, mag er noch so belastend sein. Selbst eine im 
eigentlichen Sinne •dienende" Stellung wird unter einem Großen als groß und 
erhebend empfunden. In der Ordnung des übernatürlichen Heils, die die Ordnung 
der Gottesherrschaft ist, verbindet sich beides noch viel enger und innerlicher. Die 
Berufung durch den Herrn in einen Dienst, der ein Werk am Heilsvolk Gottes zum 
Inhalt hat, ist immer zugleich auch Geschenk und Gnade für den Berufenen selbst. 
Besonders eindringlich zeigt sich das im Geistlichen Amt der neutestamentlichen 
Kirche. Obwohl sein Sinn der Dienst am übernatürlichen Gemeinwohl des Gottes- 
volkes ist, wird es durch ein Sakrament mitgeteilt, eine Handlung also, die nach dem 



90 Otto Semmelroth 

Glauben der Kirche persönliche Heilsgnade schenkt. Deutlicher kann kaum gezeigt 
werden, wie sehr sich mit dem Dienst am Wohl der Gemeinde die persönliche Heili- 
gung des zu diesem Dienst Berufenen verbinden will. Mit diesem Hinweis soll 
natürlich nicht gesagt werden, Maria habe in der Kirche eine amtliche Stellung wie 
die des Geistlichen Amtes, das ja Christus repräsentiert. Da aber Maria zu einer für 
die Gemeinde des Gottesvolkes bedeutsamen Aufgabe berufen wurde, mit der sich 
ihre persönliche Heiligung verband, ist dieser Vergleich berechtigt. 

Dann ist es aber auch nicht unrecht, jene Aussagen des Neuen Testamentes, deren 
unmittelbarer Sinn die Berufung Mariens zum Heilsdienst meint, auch von ihrer 
persönlichen Heiligkeit und Gnade zu verstehen. Die Bezeugung der •gratia gratis 
data", der zum Dienst am Heil anderer geschenkten Gnade, um in der Fachsprache 
der Theologie zu sprechen, bezeugt zugleich, wenn auch mittelbar und indirekt, die 
•gratia gratum faciens", die heiligmachende Gnade. So wird die Ankündigung der 
Berufung zur Messiasmutterschaft mit Worten eingeleitet, in denen wir gern die 
persönliche, gnädige Zuwendung Gottes zum Menschen verstehen, das also, was wir 
Gnade, Heil, Erlöstsein nennen. •Fürchte dich nicht, Maria" • der Schrecken, in 
dem der Mensch seine tatsächliche, wenn auch bei Maria nicht sündige, so doch 
kreatürliche Ferne von Gott erfährt (vgl. Is 6, 5; Lk 5, 8), wird ausgeschaltet mit 
dem Hinweis: •Du hast Gnade gefunden bei Gott". Das bedeutet zunächst das 
Erwähltsein zum besonderen Werk. Aber Gott ergreift den Menschen nicht wie ein 
dingliches Instrument, sondern als Person in liebender Zuwendung, die den Erwähl- 
ten auch persönlich heil und heilig macht. Diese persönliche Heiligkeit und Gnade 
ist mit gemeint, wenn der von Gott gesandte Engel Maria mit jenem Wort begrüßt, 
das die mittelalterliche Theologie und Predigt in ihren vielen Traktaten •Super 
,missus est'" so gern ausgewertet hat: •Sei gegrüßt, Begnadete" (Lk 1, 28). Das Be- 
gnadetsein ist zunächst das Erwähltsein zur Gottesmutterschaft, zu jenem Geheimnis, 
in dem Gott seinen ewigen Sohn als Menschenkind in den Mutterschoß Mariens 
sendet, auf daß er das Heil der Menschen wirke. Aber dieses Begnadetsein steht im 
Grußwort des Engels an der Stelle des Namens, dessen Nennung bei der Gruß- 
formel erwartet werden muß. Gnade bestimmt Mariens Wesen und erfüllt, wie wir 
aus der Glaubensverkündigung der Kirche wissen, ihre ganze Existenz. 

Es war und ist gewiß zu heilsindividualistisch gedacht, wenn man in diesem 
Grußwort des Engels die persönliche Heilsgnade Mariens, und sie in der Fülle der 
erbsündenfreien Empfängnis bezeugt sieht. Tatsächlich ist diese aber mit enthalten, 
wenn auch verborgen und eingehüllt in die Berufungsgnade zur Gottesmutterschaft. 
Auch hier schon zeigt sich der •ekklesiologische" Charakter, der der Heilsgnade 
immer eigen ist. Die •kirchliche" Berufung, das heißt die Erwählung zum gottes- 
mütterlichen Dienst am Heil des Gottesvolkes, ist zuerst gemeint, wenn Maria die 
Begnadete genannt wird. Und die persönlich heiligmachende Gnade ist Maria wohl 
nicht nur zugleich mit und neben der Berufung zur Gottesmutterschaft gegeben wor- 
den. Die Berufung zur Gottesmutterschaft dürfte wohl auch die konkrete Gestalt 
jener gnadenhaften Beziehung zu Christus und der Verbindung mit Christus aus- 
machen, durch die Maria heilig ist. Heiligmachende Gnade bedeutet ja die Tatsache, 
daß ein Mensch in der besonderen Weise mit dem Gottmenschen verbunden ist, die 
ihm die Liebe des Vaters einträgt. Es fragt sich aber doch, welcher Art und Gestalt 



Um die rechte Perspektive in der Marienverehrung 91 

diese Verbindung mit dem Gottmenschen ist. Bei Maria hat diese besondere Ver- 
bundenheit mit Christus, die ihr die begnadende Liebe des Vaters einträgt, eben die 
Beziehung, die sie als Mutter zu ihm hat. Die Bestimmung zur Mutter des Sohnes 
Gottes kennzeichnet Maria von Anfang an. Die Liebe des Vaters, durch die sie heilig 
wird, ist von Anfang an die Zuneigung des Vaters zur Mutter seines Sohnes. Ihre 
Gnade, mit der sie erbsündenfrei ins Dasein trat, ist auch vor der geschichtlichen 
Verwirklichung ihres Mutterdaseins die Gnade der Gottesmutterschaft. 

Großes für die Kirche 

So klingt in dem Großen, das an Maria geschehen ist und das sie in ihrem Loblied 
preist, das Heil der erlösten Menschengemeinschaft mit, das Heil der in der Kirche 
zum Volk Gottes gewordenen Menschheit. Was Großes an Maria geschehen ist, ist 
nicht einfach die Tatsache, daß Maria auf wunderbare, nämlich jungfräuliche Weise 
das messianische Kind empfangen hat. (Bei Matthäus und Lukas wird übrigens 
deutlich, daß die vaterlose Empfängnis und Geburt des Herrn aus Maria Zeugnis 
und Hinweis darauf ist, daß sein Vater Gott selbst, die erste Person des dreifaltigen 
Gottes ist, dessen ewiger Sohn in Maria nun auch wahrer Menschensohn wird.) Das 
Große ist auch etwas, das Maria in freier Entscheidung, angesprochen allerdings 
durch Gottes anrufendes Wort und innerlich berührt von seiner gnadenhaften Selbst- 
mitteilung, getan hat. Um das recht zu werten, ist es gut, das Erlösungsgeschehen 
in seiner Vielgliedrigkeit zu bedenken. Das Ereignis, durch das wir erlöst worden 
sind, beginnt bei Gott, noch bevor es den Gottmenschen gibt. Erlösung beginnt 
damit, daß Gott seinen eingeborenen Sohn als gnädiges Wort zu den Menschen 
sandte und sie zu jenem Heilsdialog anrief, in dem Erlösung geschieht. Voll wirklich 
konnte das Erlösungsgeschehen allerdings erst sein, wenn dieses Wort des Vaters, 
bei den Menschen angekommen, auch die Antwort der Menschen an Gott trägt, oder 
besser gesagt: selbst ist. Das vollzog der Gottmensch in seinem Kreuzestod, in dem 
er sich als Haupt des Menschengeschlechtes opfernd hingab. In Auferstehung und 
Himmelfahrt wurde diese Antwort als vom Vater angenommen ausgewiesen. 

Das eigentlich Erlösende in diesem ganzen Geschehen liegt in dem, was der 
gottmenschliche Mittler tat, den der Vater als Wort sandte und als Antwort annahm. 
Kein Mensch, auch nicht Maria, kann zum Erlösungsgeschehen als solchem einen 
wesentlichen, konstituierenden Beitrag leisten. Aber gerade weil das Erlösungs- 
ereignis dialogisch ist und sich als Wort und Antwort zwischen Gott und den 
erlösungsbedürftigen Menschen im mittlerischen Vollzug des Gottmenschen ereig- 
net, verlangt seine Verwirklichung auch einen Beitrag von der menschlichen Seite. 
Da nun einmal die Wirkung der Erlösung an ihre Verwirklichung gebunden 
ist, bedeutet dieser menschliche, marianische Beitrag doch einen integralen Teil des 
Zustandekommens der Erlösung. Ein seinem Wesen nach dialogisches Ereignis wird 
nicht verwirklicht, wenn nicht das Wort, das vom Sprechenden ausgeht, auf einen 
Hörenden trifft und von ihm als Antwort wieder zum Sprechenden zurückkehrt. 
Selbst Augustinus, der die erlösende Verbindung von Gott und den Menschen als 
Ehebund zwischen göttlicher und menschlicher Natur in Jesus Christus, dem Gott- 
menschen, verwirklicht sieht, zieht doch zur dialogischen Verwirklichung dieses Ehe- 
bundes in gegenseitigem Jawort Maria heran, die das Jawort der Menschheit gewis- 



92 Otto Semmelroth 

sermaßen in Stellvertretung der noch nicht existierenden Menschheit Christi vollzieht. 
Das Jawort Mariens ist übrigens ein Ja zum ganzen Werk ihres Sohnes, wenn es 
auch ausdrücklich gesprochen wurde zum Empfang ihres Kindes. Dieses Kind aber 
bedeutet ihr den Ausdruck des Willens Gottes, der an sie herangetreten ist, wie auch 
immer er sich in ihrem und des Kindes Leben verwirklichen mag. Deshalb hat es 
nicht viel Sinn, in der Frage nach der Mitwirkung Mariens im Heilswerk Christi das 
Jawort zur Menschwerdung von einer Mitwirkung beim Kreuzesopfer zu trennen. • 
So gesehen kann man verstehen, obwohl es mißverständlich ist und besser vermieden 
würde, daß bisweilen die Rolle der hörenden, glaubenden, empfangenden Mutter 
des Herrn in der Verwirklichung des Christusereignisses als die einer •Miterlöserin" 
bezeichnet wird. 

Als integraler Teil des verwirklichten Werkes Christi steigt dann, was Maria tat, 
in Kraft eben dieses Werkes Christi mit dorthin auf, wohin es in Auferstehung und 
Himmelfahrt aufgenommen wurde: in die stetige Aktualität und Wirkkraft vor 
dem ewigen Gott (vgl. Hebr 7•10). Und Gott gibt im Hinblick auf dieses Werk 
allen im geschichtlichen Nacheinander auf Erden lebenden Menschen, soweit sie 
glaubend in die empfangende Entscheidung Mariens eingehen, die Gnade, die ihnen 
das Werk Christi mit dem Anteil Mariens erworben hat. Das alles ist das Große, 
das Maria preist, mag sie es auch damals nicht ausdrücklich gewußt haben. Es ist mit 
dem Großen, das an ihr selbst geschah, zugleich auch das Große, das in ihr an der 
Kirche geschah, die nach altem Glauben der Überlieferung in Maria ihren Typus 
besitzt. 

Auch darin steht übrigens Maria immer noch in der Linie dessen, was allen 
Erlösten durch Christi Heilswerk geschieht. Das Besondere des Großen, das an 
Maria geschah, ist die Universalität seiner Bedeutung für die ganze •Gemeinschaft 
der Heiligen". Spezifisch aber unterscheidet sich, was an Maria geschah, wohl nicht 
von dem, was die Gabe und Aufgabe aller Erlösten ist. Denn jeder, der in Kraft 
der zuvorkommenden Gnade sich dem Werk Christi glaubend und sakramental ver- 
bindet und dies in den •guten Werken" seines Lebens wirksam werden läßt, geht zu 
seinem Teil in das Werk Christi ein wie Maria zu ihrem Teil. In Teilnahme an 
Christi Tod mit Auferstehung und Himmelfahrt geht am Ende auch das Leben 
dieses Menschen mit seiner Geschichte • •ihre Werke folgen ihnen nach" (Offb 
14; 13) • in die übergeschichtliche Existenz und Heilsbedeutung für die Gemein- 
schaft der Heiligen ein. Von Maria bekennt die Kirche das im universalen Ausmaß 
einer allgemeinen Gnadenmittlerschaft. Von den übrigen Heiligen gilt es zu ihrem 
Teil, dessen Maß wir nicht errechnen können. Es gibt ja keine Entscheidung im 
Dienste Gottes, deren Bedeutung sich zwischen Gott und dem einzelnen Menschen 
allein erledigte. 

Sein Erbarmen währt von Geschleckt zu Geschlecht 

Daß Gott Großes an Maria getan hat, wird im gläubigen Raum der katholischen 
Christenheit freudig bekannt. Darin gründet die starke, manche meinen überstarke 
Marienverehrung der Kirche. Weniger selbstverständlich aber scheint zu sein, daß 
diese Seite der Marienherrlichkeit eine Art Kehrseite hat, mit der manche Marien- 
frommen nichts Rechtes anfangen können. •Groß" und •mächtig" sind ja bei uns 



Um die rechte Perspektive in der Marienverehrung 93 

schwachen Menschen Eigenschaften, die wir, wenn wir sie schon nicht an uns selbst 
erleben, doch gern an den großen Gestalten unseres Glaubens bewundern • wie 
die Ungläubigen an den Gestalten ihrer Wunschträume. Daß aber das an Maria 
geschehene Große die Wirkung eines göttlichen Erbarmens und damit auf dem 
Boden menschlicher Schwäche gewachsen ist, beachtet man nicht so gern. Täte man es 
mehr, so hätte die Marienverehrung vielleicht weniger Fehlformen, und es würde 
die utopisch wunschbildliche Gestalt, die sie manchmal zu haben scheint, zur glau- 
bensgemäßen Wirklichkeitstreue zurückgeführt. Um den marianischen Lobpreis ernst 
zu nehmen, •Großes hat an mir getan, der da mächtig ist", müssen wir aber den 
folgenden Vers ebenso ernst nehmen: •Sein Erbarmen währt von Geschlecht zu 
Geschlecht denen, die ihn fürchten". 

Zeichen und Gefäß des göttlichen Erbarmens 

Es gibt allerdings eine Weise, Gottes Erbarmen in Maria zu preisen, die auch 
dem oberflächlichen Marienfrommen keine allzu große Schwierigkeit bereitet. Und 
so sehr wir uns darum bemühen wollen, gegen eine unerleuchtete Marienfrömmig- 
keit der wahren Weise, die Mutter des Herrn zu verehren, zum Licht zu verhelfen, 
müssen wir doch auch dieser Deutung des göttlichen Erbarmens an Maria Recht 
widerfahren lassen. 

Maria ist in besonderer Weise das Zeichen und die Mittlerin des Erbarmens 
Gottes für uns Menschen. Man gibt einem Edelstein, wenn man ihn zur Wirkung 
bringen will, eine entsprechende Fassung. Und für ein Kunstwerk, dessen Wert man 
leuchten lassen will, sucht man einen entsprechenden Platz. Diese Fassung und diese 
Umgebung gehen in das Gesamt des bewunderten Gegenstandes ein. Da wir nun im 
menschgewordenen Sohn und Wort Gottes die Gestalt des göttlichen Erbarmens ver- 
herrlichen, das sich in der gottmenschlichen Greifbarkeit Christi der erbarmungslosen 
Widerspenstigkeit und Niedertracht der Menschen aussetzte, um die Aufnahme- 
bereiten zu ergreifen, so muß sich der dankbar empfangende Blick auf dieses gött- 
liche Erbarmen Maria zuwenden, in der das Erbarmen Gottes, sein eigener Sohn, 
für uns greifbar wurde. Maria ist uns wie die Fassung der geschichtlichen Greifbar- 
keit, des diesseitigen Realismus, in dem Gottes Erbarmen jene Menschlichkeit (vgl. 
Tit 3, 4) bekam, die das Erbarmen haben muß, wenn es wirklich solches sein soll. 

Dies ist ja der eigentliche Grund wahrheitsgemäßer katholischer Marienverehrung. 
Es soll nicht eine neue Heilsgestalt an die Stelle Christi gestellt werden • wie ein 
neuer Versuch etwa, wirksamer auf die Menschen einzugehen. In Maria soll viel- 
mehr Christus selbst in seiner Heilswirklichkeit bejaht werden, die darin besteht, 
daß er nicht eine Idee, auch nicht Lehrer eines Systems von Glaubensvorstellungen 
und eines Kodex von Sittennormen, sondern zunächst einmal der in unsere geschicht- 
liche Not sich einsenkende göttliche Erbarmer ist. Das kann man nicht besser beken- 
nen als dadurch, daß man seine Mutter verehrt, in der und durch die dieses Erbar- 
men Gottes menschlich wirklich wurde. Maria verehrend, ergreifen wir Jesus 
Christus, in dem das Erbarmen Gottes bei uns angekommen ist und uns zur Ver- 
fügung steht. Indem wir Maria als Mutter Gottes verehren, bekennen wir die Wahr- 
heit des •Emmanuel" (vgl. Mt 1,23) oder, wie Maria im Magnifikat sagt: •Sein 
Erbarmen währt von Geschlecht zu Geschlecht denen, die ihn fürchten". 



94 Otto Semmelroth 

Gegenstand des göttlichen Erbarmens 

Das aber wäre vielleicht auch möglich, ohne daß Maria selbst vom göttlichen 
Erbarmen betroffen sein müßte. Ohne selbst Gegenstand des göttlichen Erbarmens 
sein zu müssen, könnte Maria das Erbarmen Gottes für uns übrige Menschen 
empfangen haben. Man macht tatsächlich nicht selten die Erfahrung, daß Verehrer 
Mariens das Erbarmen Gottes, das sie allenfalls auch über Maria walten zu sehen 
bereit sind, nur als ein Erbarmen an den übrigen Menschen, nicht aber an Maria 
selbst verstehen wollen. Damit will man natürlich nicht sagen, Maria habe weniger 
Gnade empfangen als die übrigen. Im Gegenteil, was bei den übrigen die Gestalt 
des Erbarmens Gottes hat, will man in Maria als Gnade ohne Erbarmen deuten. 
Und das deshalb, weil Maria ja in einem Zustand gewesen sei, der des Erbarmens 
nicht bedurfte. Es ist vielleicht unvorsichtig zu behaupten, daß es tatsächlich Gläu- 
bige und Theologen gebe, die so etwas vertreten, oder gar einzelnen Autoren diese 
Auffassung nachzusagen. Denn es wird in diesem Punkt vieles gesagt und geschrie- 
ben, das wenig eindeutig und klar ist. Ganz sicher aber enthält die marianische 
Literatur manche Aussagen, die Gottes Gnade, wie sie in Maria war, nicht mit dem 
Licht • oder Schatten • des göttlichen Erbarmens zeichnen. Eine solche Tendenz 
wird sich sagen lassen müssen, daß auch hier gilt, wer zu viel beweisen wolle, 
beweise in Wahrheit nichts. Wenn Maria vom Erbarmen Gottes spricht, das von 
Geschlecht zu Geschlecht währt, dann schließt sie sich offensichtlich in diese Ge- 
schlechter ein, bezeichnet also auch sich selbst als Gegenstand des Erbarmens Gottes. 

Dieses Erbarmen Gottes wäre allerdings auch dann schon vorhanden, wenn noch 
nicht von menschlicher Sünde, sondern nur von der kreatürlichen Schwäche des 
Menschen die Rede wäre. Schon daß Gott ein schwaches Geschöpf zu einem Werk 
erwählt, das über alle bloß menschlichen Kräfte hinausgeht, ist Grund, von seinem 
Erbarmen zu sprechen. Insofern Erwählung und Gnade immer auch Beschenktwer- 
den mit Kräften und Fähigkeiten ist, die nicht auf dem eigenen Boden des Menschen 
gewachsen sein können, ist das Große, zu dem Gott Maria erwählt hat, göttliches 
Erbarmen. In diesem Sinn ist Maria auf jeden Fall Gegenstand des Erbarmens, das 
heißt des Schenkens Gottes. 

Aber wenn wir von Erbarmen und Barmherzigkeit sprechen, meinen wir nicht nur 
ein Beschenktwerden über allen Anspruch hinaus. Gottes Barmherzigkeit verbinden 
wir mit dem menschlichen Elend, nicht nur in der physischen Gestalt kreatürlicher 
Begrenztheit, sondern in der Gestalt der Sünde. Barmherzigkeit Gottes begegnet 
einem Elend, in das sich der Mensch oder die Menschheit selbst gebracht hat, da sie 
sich zu etwas aufspielte, was sie nicht ist und kann. Dieses Elend kann nur noch 
durch Gottes Initiative behoben werden, die eben sein Erbarmen ist. 

Einem solchen Erbarmen aber scheinen manche Theologen Maria entziehen zu 
wollen. Sie führen das Privileg der Unbefleckten, also erbsündenfreien Empfängnis 
so weit, daß Maria mit der Geschichte der übrigen Menschen gar nichts mehr oder 
kaum noch etwas zu tun hat. Nicht nur die tatsächliche Verwirklichung der Erbsünde 
wollen sie in Maria aufgrund der vorauswirkenden Kraft des Erlösungswerkes ihres 
Sohnes verhindert sehen, wie es das Dogma der Kirche verkündet. Vielmehr habe 
Maria auch nicht in jenem Verschuldungszusammenhang des von Adam kommenden 
Menschengeschlechtes gestanden, das die theologische Fachsprache mit dem Begriff 



Um die rechte Perspektive in der Marienverehrung 95 

•Debitum peccati originalis" bezeichnet. Während bei den übrigen Menschen das 
Heilswerk Christi eine Gnade bewirkte, die die positive Wirkung der übernatür- 
lichen Erhebung und •Vergöttlichung" zugleich mit der Überwindung des Negativen 
der Sünde enthalte, sei bei Maria nur von dem Positiven der Erhebung die Rede. In 
Maria wäre dann eben doch nicht eigentlich •Erlösung" im strengen Sinn dieses 
Wortes geschehen, sondern gleich die Erhebung in den übernatürlichen Zustand der 
Teilnahme am Leben Gottes. Gnade hätte in Maria nicht eigentlich die Gestalt des 
Erbarmens Gottes, sondern nur die des Geschenkes an einen Partner, der über das 
Natürliche hinaus in Gottes eigenes Leben erhoben wurde. 

Es mag nun sein, daß es einen Sinn haben könnte, wenn Gott Maria in seine 
Heilsordnung gestellt hätte als eine Darstellung dessen, was er ursprünglich mit 
dem Menschen gewollt hatte, also bevor dieser durch die Sünde Gegenstand des 
göttlichen Erbarmens wurde. Aber es geht schließlich nicht darum, was wir uns als 
sinnvoll denken können, sondern was uns die Offenbarung über die Rolle der 
Mariengestalt sagt. Maria aber steht in der Offenbarung im empfangend mitwir- 
kenden Zusammenhang mit dem in Jesus Christus zu uns gekommenen Erbarmen 
Gottes. Maria verkündigt auch über sich selbst jenes Erbarmen, von dem sie aus dem 
Alten Testament erfahren hat. Sie drückt es ja mit dessen Worten aus. Das aber ist 
ein Erbarmen, das aus der Sündennacht errettet. Zwar ist diese Sünde, der das 
Erbarmen Gottes begegnet, in Maria nie Wirklichkeit geworden. Das hat uns die 
unfehlbare Lehrverkündigung der Kirche bezeugt. Das aber ist geschehen als Wir- 
kung der Erlösung, gewiß eine Wirkung, die bei ihr gleich mit dem Beginn ihrer 
menschlichen Existenz ansetzt • bewahrende Erlösung nennt das die Theologie 
im Anschluß an Duns Skotus •, während sie bei den übrigen Menschen erst ansetzt, 
nachdem sie im Zustand der Erbsünde ins Dasein treten (befreiende Erlösung). 

Maria ist also nicht nur Zeichen und Gefäß eines Erbarmens, das Gott für die 
übrige Menschheit in unsere Geschichte gesenkt hat. Dieses Erbarmen hat vielmehr 
auch sie getroffen. Es ist das gleiche Erbarmen. Daß es in ihr vollkommener wirkte 
als in uns, schließt nicht aus, daß das, was er wirkte, im wesentlichen in Maria das 
Gleiche ist wie bei uns. Es ist jenes Erbarmen, das Gott der Sünde entgegenstellte, 
indem er •seines eigenen Sohnes nicht geschont, sondern ihn für uns (und auch für 
Maria) hingegeben hat" (Rom 8, 32). 




