»Wir haben hier keine bleibende Stadt,
sondern die zukiinftige suchen wir¢ (Hebr 13, 14)
Erwagungen itber das Wallfahren

Von Hanswerner Reifiner, Diisseldorf

Evangelische Christen sind vielfach der Meinung, in der katholischen Frémmig-
keitspraxis gebe es zahlreiche Dinge, die dem Wesen des Christentums und vor
allem der Heiligen Schrift widersprachen. Oft sei dabei heidnischer Einflufl unver-
kennbar. Das gelte z. B. vom Phinomen der Wallfahrt!. So schreibt etwa J. Leipoldt
in einem neueren Buch ,Von Epidauros bis Lourdes“?: ,Der Gesamtanschauung
Jesu lanft der Begriff des ,Gnadenortes® zuwider. Erst recht widerstrebt ihr wohl die
Geschiftigkeit, die mit dem Gnadenort unweigerlich zusammenhingt. Der vierte
Evangelist streift die Frage in seinem Bericht vom Teiche Bethesda (Joh 5). Mir
scheint deutlich, dafl Jesus und der Erzdhler von dieser Gelegenheit, gesund zu wer-
den, nicht viel halten“s, Und H. von Campenhausen schliefit seine sonst durchaus
positive Studie iiber ,die asketische Heimatlosigkeit im altkirchlichen und frith-
mittelalterlichen Ménchtum® mit dem bezeichnenden Urteil: ,Wie jedes asketische
Ideal bedeutet auch die asketische Heimatlosigkeit eine zwar groflartige, aber doch
damonische Verzerrung dessen, was christlich ist“4. Auch auf katholischer Seite sind
es nicht wenige, die den traditionellen Wallfahrten keinen Sinn mehr abgewinnen
konnen. Oft genug sieht man sogar in unseren Wallfahrten ein Hindernis fiir die
Wiedervereinigung der getrennten Christen. Man spart darum nicht mit starken
Ausdriicken, um das Wallfahrtswesen als unchristlich hinzustellen. Man spricht von
,Fetischismus“ und ,Aberglauben“s, Aber trotz aller Berufung auf das reine Evan-
gelium hier wie dort kann man sich des Verdachtes nicht erwehren, daB {iberall, wo
die Wallfahrt als unevangelisch bekdmpft wird, ein gutes Stiick Rationalismus mit-
spielts. ,Dieser tritt iiberall als Feind des Wallfahrens auf, er brandmarkt es als
Riickfall in eine dem Aufgeklarten ungeziemende Verhaltensweise“?. Er sieht ,im
Pilgertum lediglich eine dumme Heuchelei“s. Aber auch hier ist es wie so oft in der
Geschichte. Wenn das Pendel menschlicher Meinungsbildung zu sehr nach einer
Seite hin ausschligt, sorgt das Leben selbst fiir eine Korrektur. ,Der gehetzte Fliicht-
lingsstrom* der vergangenen Jahre hat ,das iiberhebliche Lacheln iiber den Pilger
jah zum Verstummen® gebracht. ,Das unfreiwillige Fliichtlingswesen® unserer Zeit

1 Vgl. dazu bes. Bekenntnisschriften der ev.-luth. Kirche (Gdéttingen 1985) 1/255, 15 und
422, 20: Wallfahrten gelten hier als ,kindisch und nérrisch®, ja als ,verderblich“ (pernicio-
sas!). Andererseits sagt Luther einmal: ,Die Christen sollen dies Leben auf Erden nicht an-
ders ansehen denn ein Waller oder Pilgrim!“ (zit. nach W. Nigg: Des Pilgers Wieder-
kehr. Fischer-Biicherei, 1954, S. 14.)

2 Leipzig, Kohler und Amelang, bzw. Hamburg, Herbert Reich, 1957.

3 Aa0O,S.18.

4 Tibingen (1930) 31.

5 Kroll in ,Werkhefte kath. Laien®, Miinchen, Aprilheft 1960.

6 Tatsichlich kommt Leipoldt aus der liberalen religionsgesch. Schule.

7 B. Kotting in ,Peregrinatio Religiosa“ Miinster 1950, S. 3.

8 W. Nigg, aa.0,8.91.10.



-ir haben hier keine bleibende Stadt . . .~ 97

»steht mit dem Vergessen des freiwilligen Pilgertums in einem inneren Zusammen-
hang*,

Es wird also gut sein, wenn wir einmal den christlich méglichen Sinn der Wall-
fahrt neu bedenken. Dazu soll uns der Riickgang auf die Heilige Schrift sowie auf
die alte christliche Tradition dienen.

»Aus Christi Mund stammt das bestiirzende Wort: ,Die Fiichse haben Gruben,
und die Vogel haben Nester, aber des Menschen Sohn hat nicht, da Er Sein Haupt
hinlege’ (Mt 8, 20). Diese befremdliche Aufierung ist nicht als Klage zu verstehen;
sie ist vielmehr Klarstellung der Seinslage des wahren Jiingers. Das Jesuswort reifit
die abgrundtiefe Kluft auf zwischen seiner als Fremdling iiber diese Erde schrei-
tenden Menschensohnschaft und aller spiteren, in dieser Welt allzu heimisch gewor-
denen Christlichkeit. Jesus ist in seiner endgeschichtlichen Gebirdensprache das
Urbild des Pilgers“1, Das gesamte Neue Testament ist von dieser Grundhaltung
gepragt. Es enthédlt Worte, die den Menschen nicht zur Ruhe kommen lassen wollen.
So erinnert uns Paulus daran, dafl wir als Christen ,jetzt noch fern vom Herrn auf
der Wanderung* sind (2 Kor 5, 6); denn ,das Reich, in dem wir Biirger sind, ist in
den Himmeln®“ (Phil 3, 20). Und der Erste unter den Aposteln, Petrus, schreibt ,an
die erwihlten Fremdlinge“ und will, daf wir uns als ,Pilger und Fremdlinge* fiih-
len (1 Petr 1, 1 und 2, 11). Das Hohelied des Glaubens, das 11. Kapitel des Hebraer-
briefes, verweist auf die Vorbilder des Alten Bundes, deren Vorbildlichkeit gerade
darin besteht, dafl sie unterwegs waren zum wahren Vaterland und sich hier auf
Erden nur als Giéste und Fremdlinge fiihlten. Immer wieder bezeugt das Neue
Testament ,mit gleicher Unerbittlichkeit das Pilgergefihl der urchristlichen Ge-
meinden, womit sie sich von dem im Schlamm der Welt versunkenen Heidentum
unterschieden“!1.

Das Alte Testament ergibt ein dhnliches Bild. Israel als Volk des Alten Bundes
lebt in einer eigentiimlichen Spannung: Einerseits weifl es um das ihm zugesagte
Land, in dem es heimisch ist; anderseits erlebt es sich als pilgerndes Volk. ,Ich bin
dein Pilgrim und dein Biirger” sagt der Beter des 39. Psalmes (hebr. Zihlung). Die
Frommigkeit der Patriarchenzeit und die der Psalmen ist besonders stark gepragt
vom Bewuftsein, Fremdling zu sein auf Erden, unter den Heiden. Man denke nur
an die Psalmen 120—134, die allgemein Wallfahrtslieder heiflen und sicherlich bei
Wallfahrten und Festziigen gebetet wurden. Auch Ps. 68 und 118 diirften min-
destens Prozessionslieder gewesen sein. Von groflem Gewicht fiir das Empfinden
Israels war zweifellos auch das Wort: ,Mir (= Jahwe) gehort das Land; ihr seid
nur Fremdlinge und Beisassen bei mir!“ (Lev 25, 23). Dieser Grundhaltung wider-
spricht es nicht, dafl Israel heilige Stitten kennt: Sinai, Kades, das heilige Zelt, die
verschiedenen grofien und kleinen Heiligtiimer Kanaans, zumal die Stammesheilig-
tiimer, ferner Soloh und Mizpah, aus der Patriarchenzeit Bethel, Morijah, Pniel, die
spiter alle iberholt werden vom Sionstempel. Der hl. Ort wird in Israel Ausdruck
fiir die ganz konkrete Geschichtlichkeit der Offenbarung!?. Was der Hebrierbrief
von Abraham sagt — wohl aus der Sicht des Neuen Bundes, aber doch wohl (fiir

9 Ebda. 10. 10 Ebda. 11.
1 Ebda. 12.
2 Eichrodt, ,Theologie des AT, Berlin 1957, Bd 1., S. 58.



98 Hanswerner Retfiner

Judenchristen!) ankniipfend an alte jiidische Uberlieferungen —, dafl er im Glauben
auszog, nicht wissend, wohin er kdme, und zeit seines Lebens ein Fremdling blieb,
wartend auf eine Stadt, die Gott selbst erbanen werde (Hebr 11, 8—10), das erfiillt
sich im Neuen Bund und im neuen Bundesvolk der Kirche.

Damit sind wir an dem Punkt, wo die Wallfahrt christlich begriindet werden
kann. ,Die Wallfahrt ist die Tat, die die christliche Grundhaltung ausdriickt: Zu
Gott gehen ... Ich gehe zum Vater!* hat Christus gesagt, um in ein Wort das We-
sentliche seiner (menschlichen) Existenz zusammenzufassen. Wallfahren heiflt, sich
duflerlich in Bewegung setzen, um besser die innere Gestimmtheit der Seele zu ver-
wirklichen, die sich bewuflt ist, unterwegs zu Gott zu sein. Man verlafit sein Land,
sein Dorf, seine Stadt, um zur Stadt Gottes emporzusteigen“13. , Jeder Wallfahrtsort
ist (darum) ein Bild der hl. Stadt, des neuen Jerusalem. Und jede Wallfahrt ver-
sinnbildlicht den Ubergang von dieser Welt in die andere. Das war die Symbolik,
die Jesus selbst seiner ersten Pilgerfahrt unterlegte: ,Wifit ihr nicht, daf ich im
Hause meines Vaters sein muf}?* Haus des Vaters und Stadt Gottes, das also sym-
bolisiert der Wallfahrtsort“!4, Mit den Gnadenorten ist es ja ahnlich wie mit den
Sakramenten: Hier wie dort geht es um das Jetzt-schon-hereinragen der jenseitigen
Welt in die unsere, des kommenden Aons in den gegenwirtigen, um die Vorweg-
nahme der himmlischen Herrlichkeit, um das Ergreifen des Unterpfandes der kiinf-
tigen Vollendung. Futurae gloriae nobis pignus datur, singt die Kirche im Angesicht
des encharistischen Altares. Dieser Altar ist nun aber auch die Mitte eines jeden
Wallfahrtsortes.

Die christliche Wallfahrt hat somit zwei ,Seiten“: eine jenseitige und eine dies-
seitige. Wir haben hier auf Erden keine bleibende Stadt! Wir pilgern darum zu
einem heiligen Ort, der in sich selbst Bild ist, Zeichen, das nicht nur auf die Welt
Gottes hinweist, sondern schon etwas von ihr enthilt. Die zeichenhafte Anwesenheit
des himmlischen Jerusalem in der Gnadenstitte (in Lourdes etwa, in Kevelaer, in
La Salette, ,der Stadt auf dem Berge®, in Banneux oder Syrakus) ist die eine Seite
dieses Geheimnisses, bei der es um das Hereinragen der zukiinftigen Welt in die
unsrige geht. ,Die hl. Stadt des Pilgerzuges ist nicht so sehr eine hl. Stadt auf Erden,
als vielmehr das Bild des Himmels selbst. So sieht die Kirche die hl. Stadt und
zeigt sie in der Liturgie unter der Fithrung des Heiligen Geistes, der nicht tduscht.
Fiir sie ist Lourdes das himmlische Jerusalem, von dem das erste nur ein verging-
liches Bild war. Die Liturgie (des Festes vom 11. 2.) wendet ohne Zdgern auf Lour-
des die herrliche Beschreibung an, die der hl. Apostel Johannes von der himmlischen
Stadt macht (Apk 21). Diese Sicht der Dinge, die einzig richtige, erschliefit uns den
Sinn der wesentlichen Lebensiuflerungen der Pilgerziige. Sie haben alle eine escha-
tologische Bedeutung“!5. — Der Weg aber und das Wandern auf ihm ist die zweite,
die andere Seite dieses Geheimnisses. Sie macht unsere Situation als Pilger und
Fremdlinge in dieser Welt fiir uns nnd fiir diejenigen, die fragend oder kopfschiit-
telnd am Wege stehen (vgl. Kol 4, 5; 1 Thess 4, 12), anschaulich und gehért daher

18 J. Galot, in: ,Die Kirde in der Welt“, 10. Jahrgang, S. 161.

14 Fhda.

B I, ochet, ,Muttergotteserscheinungen” Freiburg 21957. S. 86/87. Vgl. auch Messe und
Offizium vom 11. Februar.



»ir haben hier keine bleibende Stadt . . . 99

nicht dem Kommenden an, sondern ist genauer Ausdruck unseres ,Hier und Jetzt®,
Darstellung unserer christlichen Existenz zwischen den beiden Adventen. ,Das Pil-
gern stimmt in seinem tiefsten Sinn mit den groflen Bewegungen des Gottesvolkes
tiberein: mit dem Auszug, der Riickkehr, dem Passah. Es ist die Bekehrung der Her-
zen, leibhaftig dargestellt. Man muf alles verlassen, seine Heimat, sein Besitztum,
seine Familie. Es ist ein Durchgang, ein langer Weg, eine Anstrengung des Leibes
und der Seele, eine Reihe von Verzichten, die durch eine bl. Erwartung gestiitzt
werden, ein Weg zu Gott, ein Zug zum gelobten Land, ein Ostern®16. Unser je neues
Aufbrechen ist Zeichen eines immer von neuem notwendigen Aufbrechens aus Un-
glaube und Stinde, ja es ist wohl sogar ein ganz echtes Auf-brechen einer Schicht der
Verhértung, der Tragheit und daher der Siinde. Ist doch der Siinder der Mensch, der
am Irdischen haftet; im Haften bleibt er theoretisch und praktisch stehen; verweilt er
im Hiesigen als einem Bleibenden. Und genau da setzt die Wallfahrt an. Unser
jeweiliger Wallfahrtsweg ist wiederum Zeichen, und zwar unseres Immer-auf-dem-
Wege-seins, des oft so schmerzlich erlebten Immer-noch-nicht-am-Ziel, das als heil-
same Demiitigung (Ps 119, 71), als ein Kennzeichen christlicher Existenz angesehen
werden mufl. Und die Ankunft an der ersehnten hl. Stétte ist erst recht Zeichen;
Zeichen fir unser Ankommen beim Vater nach miihevoller Erdenwanderung. Auf
dem Hohepunkt der Wallfahrt steht dann die gemeinsame MeBfeier; ohne sie fehlte
der Wallfahrt ihre alles erfiillende Mitte. Das gemeinsame Opfermahl hat aber
ebenfalls einen doppelten Bezug: einmal versinnbildet es am Gnadenort als dem
Abbild des himmlischen Jerusalem das himmlische Hochzeitsmahl (vgl. die Gleich-
nisse des Herrn); zum andern ist es gerade hier Stirkung auf dem Wege, der ja —
von seltenen Sonderberufungen abgesehen!” — weitergegangen werden muf} zuriick
in den Alltag.

Das Moment der Riickkehr wird u. E. noch viel zu wenig beachtet, vor allem von
den Wallfahrern selbst. Darum soll hier noch einiges dazu gesagt werden. Auch in
der Riickkehr vom Wallfahrtsort leuchtet etwas von der Polaritiat des christlichen
Daseins auf. Sie hat eine sehr wichtige Funktion: Indem wir zuriickkehren miissen,
werden wir auf die Heiligung des Alltags verwiesen!8. Nicht nur so, dafl man ,auch
in der Welt“ heilig werden kann. Wir sind direkt an die Welt gewiesen, entspre-
chend dem Herrenwort: ,Gebet hin in alle Welt!“. Das bedeutet nicht nur in alle

16 Ebda. 85.

17 Vgl. Kétting a.a.0. S. 807ff.: Es gab nicht selten Pilger, die zu Unrecht als Wall-
fahrer angesprochen werden; sie erstrebten zwar ein eindeutiges Pilgerziel, batten aber die
Absicht, dort fiir immer zu bleiben. Der bekannteste Reprisentant dieser Gruppe ist der hl.
Hieronymus. Auf die gleiche Stufe mit dem Kirchenvater sind alle zu setzen, die es zum
HL. Land zog, um dort ein Leben als Anachoreten zu fithren. Auch Rom ist in diesem Zu-
sammenhang zu erwahnen. Beda berichtet von angelsichsischen Kénigen, die auf Krone und
Land verzichteten, um in Rom in einfacher Zelle zu wohnen. Um diese Einsiedler entstand
sein Kraftfeld, das seine Wirkungen bis an die Grenzen der damaligen Christenheit aus-
strahlte®.

18 Vgl. die ganz andere Haltung des Buddhismus, v. Mangoldt sagt: ,Als die Jiinger auf
dem Berg der Verklirung Christus baten, sich fiir immer dort niederzulassen, verbot Er es
ihnen. Thr Auftrag war, zuriikzukehren in die Welt... Buddhas Weg dagegen fiihrte aus
der Erleuchtung fort von der Welt und ihren Leiden!“ (Christentum und Buddhismus, Miin-
chen-Planegg. 1957, S. 157.) '



100 Hanswerner Reifiner

Linder, sondern auch in alle Bereiche des menschlichen Lebens. So groff auch die
Gefahr der Verbiirgerlichung, des Seflhaftwerdens in dieser Weltzeit ist — ,wenn
wir uns nicht 16sen aus unserer Sefhaftigkeit, haben wir den Sinn unseres Christ-
seins verfehlt!“1® — nicht minder groff ist die Gefahr der (endzeitlichen) Schwar-
merei bzw. der Uberwertung des Gnadenortes. Darum schreibt schon der hl
Gregor von Nyssa auf eine Anfrage hin, wie man sich zu dem Verlangen vieler
Glaubigen nach einer Jerusalemwallfahrt verhalten sollte: ,Erteile den Briiddernden
Rat, sie sollen ihren Leib verlassen und zum Herrn pilgern und nicht von Kappado-
kien nach Paldstina!“20. Und ein anderesmal mahnt er, in Kappadokien gebe es
ebensoviele Altare wie in Jerusalem?!. Bekannt ist in dieser Hinsicht anch das Wort
der Nachfolge Christi: ,Viele reisen an die verschiedenen Orte, um die Reliquien
der Heiligen zu verehren, sie schauen prachtige Kirchen... Und siche, Du mein
Gott, bist hier bei mir auf dem Altar gegenwartig® (IV,1). Die (endzeitliche)
Schwarmerei mufl sich nicht wie einst bei den Thessalonichern im Nicht-mehr-arbei-
ten-wollen zeigen, sie zeigt sich leider gar nicht selten in der Abwertung des Alltags.
Es gehort zur Mission der kleinen hl. Therese, uns modernen Menschen, die wir all-
zugern dem Alltag zu entfliehen suchen, gezeigt zu haben, dafl gerade er ein Feld
der Heiligung ist. Versinnbildet der Aufbruch zum Wallfahrtsort, dafl wir hier
keine bleibende Stadt haben, so lehrt der Riickweg, dafl wir mit dem uns anvertrau-
ten Pfund — es sei grof} oder geringfiigig, ja menschlich unbedeutend, an dem uns
zugewiesenen Platz wuchern miissen, bis der Herr wiederkommt (Mt 25, 14 ff.).

An dieser Stelle sei eine kurze Einschaltung gestattet. Wir sagten oben, daf} das
Neue Testament von den Christen als Pilgern und Fremdlingen spricht; in der Ge-
richtsrede identifiziert sich Christus sogar mit dem Fremdling (Mt 25, 35). B. Kotting
bemerkt nun mit Recht, dafl Wallfahrt und Pilgerschaft nicht identisch sind; denn:
,Wallfahrt beinhaltet den Willen zur Riickkehr, Pilgerschaft jedoch bezeichnet einen
status vivendi®, einen Lebensstand?2. Dieser entwickelte sich am Ende der langen
Verfolgungszeit, als das junge Christentum den Sieg iiber die heidnische Umwelt
errungen hatte. ,In aller Lautlosigkeit nimmt das Pilgertum ein wesentliches
Anliegen auf, das dem Christentum in die Wiege gelegt ist. Wer Christentum sagt,
der sagt auch homo viator“2. Diese Pilger wollten den Herrn buchstdblich nach-
ahmen und daher wie Jesus Christus nicht eine Statte haben, wohin sie ihr Haupt
legen konnten. Aszeten dieser Art, die um des Herrn willen immer unterwegs sein
wollten, waren u. a. Petrus der Iberer und Gregor Dekapolites. ,Schon dem hl.
Paulinus von Nola ist die Peregrinatio als asketische Forderung bekannt. Auch er
halt sich vier Jahre lang fern von seiner Heimat in Spanien auf; mit den Worten
des hl. Paulus fordert er auch seinen Freund zur Nachfolge auf: ,Um der Mehrung
deines Gnadenstandes und um der Liebe willen entferne dich von deinem Vater-
lande, da du noch im Leibe wallend ferne von Christus bist“. Pro Christo per-
egrinam ducere vitam (fiir Christus ein Pilgerleben fithren) ist eine Formel fiir dieses
Ideal2t. Von morgenlindischen Pilgermonchen, die bis ins Abendland kamen,
berichtet Gregor von Tours: , Johannes Kassian ist nach scinen eigenen Worten ihnen
zuzuzihlen; im iibrigen ist die Idee hier am stirksten aufgegriffen und verwirklicht
worden von den Iroschotten. Die Grofiten und Bedeutendsten unter ihnen haben
sehr viel geleistet als Missionare ... Es waren meist Monche, die um der vollkommenen
Nachfolge Christi willen auf das Daheimsein verzichteten. Sie nannten sich selbst

1 R, Spaemann, ,Die kommende Welt“, Diisseldorf, 1956, Bd. I, S. 62.

20 Ep. 2, 18; a.a.0., 8. 307. 21 Ep.2,9;vgl. Kotting, a.a.0, S. 422.

2 Kotting, a.a.0,S. 307. 2 Nigg, aa.0,8S.10.

2y Campenhausen, a.a.0.,85. 12 und 24.



~Wir haben hier keine bleibende Stadt .. .« 101

,peregrini‘“?5, Der Patriarch der abendlindischen Monche, St. Benedikt, lehnt
freilich die Wanderménche ab26. Wie Columban d. J. lehrt er die stabilitas loci, die
Ortsbestindigkeit, als monastisches Ideal. Aber es handelt sich bei den sog. Gyro-
vagen eben doch schon um eine Verfallsform; wir horen davon, daf Bischéfe und
Konzilien einschreiten missen, sogar gegen sittlich Minderwertige??. Andere bekla-
gen, dafl anstelle des tiefinnerlich gemeinten Opfers von Heimat und hiuslichem
Gliick eine verdienstsuchende und verduBerlichte peregrinatio localis getreten ist.
Zusammenfassend darf man wohl sagen, daf das Vorbild Abrahams in der Deutung
des Hebrierbriefes (11, 8—10) bei der Ausprigung des altkirchlichen Ideals der
peregrinatio bzw. der Xeniteia in hohem Mafle mitbestimmend gewesen ist2s.

Wieder tritt hier die Zweipoligkeit des Christlichen zutage: wie z. B. der Ehe-
stand neben dem jungfriulichen Stand oder das Amtspriestertum neben dem Laien-
priestertum besteht und beide aufeinander bezogen sind und voneinander leben,
und wie erst beide zusammen das Mysterium der Kirche anschaulich machen, so ist es
auch mit dem Pilger als Stand und dem Wallfahrer. Ein hl. Pilger (und Bettler) wie
Benedikt Josef Labre hat eine echte Sendung an die Welt, aber eben auch der von
der Wallfahrt in seinen hauslichen und beruflichen Pflichtenkreis zuriickkehrende
Christ. Beide realisieren das Warten auf Christus — fiirr den echten Christen ist
immer Advent! —, der eine im Sinne des hochzeitlichen Rufes: , Auf, Thm entgegen!“
(Mt 25,6), der andere durch das Warten an dem ihm zugewiesenen Platz als getreuer
Knecht (Lk 12, 87). Pilgerstand und gewdhnlicher Wallfahrer: zwei Weisen der
Realisierung einer eschatologischen Wirklichkeit.

Vielfach suchen die Wallfahrer am hl. Ort ein besonderes physisches Beriihren
oder Beriihrtwerden; man betastet oder kiifit eiwa einen hl. Stein oder den sorgsam
cingefafiten Erdboden (Statten von Erscheinungen), man trinkt von einer hl. Quelle
oder badet in ihrem Wasser, man 14fit sich eine Reliquie auflegen oder berithrt sie
mit der Hand. Der sinnenhafte Mensch mochte seinen Glauben an das in Christus
erschienene Heil in irgendeiner Weise sichtbar machen und zeichenhaft unterstiitzen.
Ist das unbiblisch? Der Herr hat die kranke Frau, die nach Heilung verlangend sein
Gewand beriihrte, nicht gescholten; im Gegenteil; er lobt ihren Glauben, der ja in
diesem Beriihren seinen Ausdruck fand (Mk 5, 34). Ebensowenig hat er den Wunsch,
nein sogar die Bedingung des sog. ungliaubigen Thomas verworfen. Er hat ihm nur
einen anderen, hoheren Weg gewiesen, den Weg der ,dunklen Nacht der Sinne“
bzw. des reinen Glaubens. Dementsprechend haben auch die Apostel zugelassen, daf}
ihre Schweifitiicher Kranken aufgelegt wurden, und es wird bezeugt, Gott habe
dadurch ungewdhnliche Wunder gewirkt (Apg 19, 11). Wollen wir rationalistisch
und aufklirerisch (selbst Goethe spricht einmal von ,, Aufklaricht“) verurteilen, wo
es nicht einmal der Herr und die Apostel tun? Es mag objektiv geldutertere Aus-
drucksformen des Glaubens geben. Aber wer mochte Gott die Weisen seiner Gna-
denzuneigung vorschreiben? Steht nicht geschrieben: ,Ich will zunichte machen die
Weisheit der Weisen, und den Verstand der Verstindigen will ich verwerfen. Weil
die Welt durch jhre Weisheit Gott in seiner Weisheit nicht erkannte, gefiel es Gott,
durch térichte Predigt selig zu machen die, die daran glauben® (1 Kor 1, 19 f£.).

Der eigentliche und tiefste Grund fiir die Sinnenhaftigkeit unserer Glaubens-
bezeugungen liegt in der Geschichtlichkeit des Evangeliums, der Offenbarung, die
eben gerade keine ,Idee” und kein Mythos ist. Hat sie doch thren Héhepunkt in dem

% Kétting, a.a.0, S. 306. 26 Regula, Kap. 1.
27 Kétting, a.a.0, S. 307. #vyv.Campenhausen, 2.a.0,S.1 und 14.



102 Hanswerner Reifiner

historischen Ereignis der Menschwerdung des Gottessohnes. Darum fillt ja auch
schon vom Alten Testament her ein Licht auf das Wallfahren des Neuen Bundes-
volkes, der Kirche. Wenn in der katholischen Uberlieferung von heiligen Stitten
die Rede ist, so geht es durchaus nicht um magische Qualititen, um neue physika-
lische oder geheimnisvolle Zustinde solcher Orte, sondern ganz einfach darum, dafl
nach dem Glauben der Frommen und der Kirche Gott hier gesprochen und gehandelt
hat. Es ist ein Handeln und Reden, von dem man sagen kann: Hier, nicht dort. Nicht
anderswo oder gar iiberall. Zu dieser bestimmten und dadurch besonderen Stunde
und zu keiner anderen. Wer einmal in der Geburtsgrotte zu Bethlehem oder in der
Verkiindigungskirche zu Nazareth oder am HI. Grabe gestanden hat, der kann es
bezeugen, was es um dieses Wissen ist: HIC. Hier also, nicht in Rom oder Konstan-
tinopel, nicht in Moskau oder Canterbury, nicht in Mekka oder Benares. Warum?
Ausschlieflich darum, weil es Gott so gefallen hat. Von daher gibt es im Christentum
den heiligen Ort. Nur von daher. Aber von daher wirklich. Menschwerdung Gottes
heifit Bindung Gottes an Raum und Zeit; Bergung darin, wie im Mutterschof
Mariens bzw. der Kirche; freilich kein Aufgehen darin, und auch durchaus nicht fiir
den Menschen verfiigbar nach seinem Gutdiinken, wiewohl es alles in Menschen-
hinde gelegt ist.

Wer darin eine Erniedrigung Gottes zu sehen meint, die Gott angeblich nicht zu-
komme, ihm nicht zumutbar sei, der muf} sich vom hl. Paulus eines Besseren beleh-
ren lassen. Der Apostel bekennt sich immer wieder vorbehaltlos zur Knechtsgestalt
des Menschgewordenen, den Juden ein Argernis und den Griechen eine Torheit,
damals wie heute (vgl. Phil 2,7 und 1 Xor 1, 23). ,Daf Gott sich in der Form der
Geschichte offenbart, bedeutet zunichst, daf er — Jahwe-Elohim — an dem von ithm
vorgesehenen Ort und zu der von ihm verfiigten Stunde handelt und spricht. Dafl er
Taten vollbringt und Worte ausspricht, historiographisch fixierbare und historiolo-
gisch iberpriifbare Taten und Worte“2®®. Darum kann der hl. Augustinus schreiben:
,Gott ist zwar iiberall, und er, der alles gemacht hat, wird durch keinen Raum
umschlossen oder begrenzt. Was nun aber die dem Auge des Menschen sichtbaren
Dinge betrifft, wer kann da seinen Plan durchschauen, weshalb solche Wunder an
dem einen Ort geschehen, an dem anderen aber nicht?“s?, Und wenn auch zwischen
dem Damaskuserlebnis des hl. Paulus und den von der Kirche beglaubigten Chri-
stus- oder Marienerscheinungen ein qualitativer Unterschied besteht, insofern diese
nicht mehr Heilsgeschichte sind wie jenes, sondern ,nur® Kirchengeschichte, so
stehen doch alle diese Wunder als solche im Raum der Inkarnation. Ihre Orts- und
Zeitgebundenheit, ihr Hier und Damals hat einen realen Bezug zur Menschwerdung
des Logos.

So darf man wohl sagen: die Kritik an der Wallfahrt bedenkt nicht, dal das
Evangelium seinem tiefsten Wesen nach die Botschaft von der Menschwerdung
Gottes ist. Die Inkarnation ist das Zentralmysterium des Christentums. Nicht um-
sonst kniet doch die hl. Kirche gerade an der Stelle des Credo nieder, wo dieses
Geschehen bekannt und verkiindet wird. Wie verfehlt, wenn die Wertung des Wall-
fahrens mit der Kategorie des Padagogischen versucht wird. Das Wort von der

2 Th. Kampmann, Erzichung und Glaube, Miinchen, 1960, S. 95.
% Ep.78,8;bei Kdtting, aa.0,8S. 1.



LUVir haben hier keine bleibende Stadt . . .« 103

echten Fleischwerdung des Logos, die Botschaft, die wir am Schlufl jeder Meffeier
héren, ist fiir uns Grund genug, die Sinnenhaftigkeit und Bildhaftigkeit katholischer
Frommigkeit im Prinzip — also nicht alle konkreten Formen — zubejahen. Hat nicht
der Lieblingsjiinger Johannes, der dem Herrn so nahe stand, den ersten Christen-
gemeinden die Sinnenhaftigkeit der Offenbarung fast eingehdmmert (1 Joh 1, 1£),
um sie gegen jede kommende Spiritualisierung und damit Verfliichtigung der Offen-
barung zu sichern? Christliches Leben ist nicht Zustimmung zu einer blofien Doktrin,
oder eine Angelegenheit von reinen Geistern. Es ist Jesus Christus, der Fleisch-
gewordene und unter uns Erschienene. Darum werden wir auch dereinst nicht nach
Lehrmeinungen befragt, sondern danach, ob wir mit der Fleischwerdung des Gottes-
sohnes ernst gemacht haben. Der Moslem bestreitet jede Verbindung von Gott zum
Menschen, andere Religionen triumen von ihr auf vielerlei Weise. Der Christ weif},
daf das Wort Fleisch wurde, dafl es das wunderbare Hier und Damals gibt, das
begliickende ,In jener Zeit“, mit dem die Liturgie jede Verlesung der Frohbotschaft
beginnt. Darum wallfahrtet der Christ zu den heiligen Stdtten, an denen sich Gott
nach dem Zeugnis der Heiligen Schrift, der Geschichte und frommer Uberlieferung
kundgetan hat. Zugleich aber weif} er, dafl alle diese Orte nur Zeichen des Kommen-
den sind, die ihn daran gemahnen, sich als ,Pilger und Fremdling® auf dieser Erde
zu wissen.






