
•Wir haben hier keine bleibende Stadt, 
sondern die zukünftige suchen wir" (Hebr 13,14) 

Erwägungen über das Wallfahren 

Von Hanswerner R e i ß n e r , Düsseldorf 

Evangelische Christen sind vielfach der Meinung, in der katholischen Frömmig- 
keitspraxis gebe es zahlreiche Dinge, die dem Wesen des Christentums und vor 
allem der Heiligen Schrift widersprächen. Oft sei dabei heidnischer Einfluß unver- 
kennbar. Das gelte z. B. vom Phänomen der Wallfahrt1. So schreibt etwa J. Leipoldt 
in einem neueren Buch •Von Epidauros bis Lourdes"2: •Der Gesamtanschauung 
Jesu läuft der Begriff des ,Gnadenortes' zuwider. Erst recht widerstrebt ihr wohl die 
Geschäftigkeit, die mit dem Gnadenort unweigerlich zusammenhängt. Der vierte 
Evangelist streift die Frage in seinem Bericht vom Teiche Bethesda (Joh 5). Mir 
scheint deutlich, daß Jesus und der Erzähler von dieser Gelegenheit, gesund zu wer- 
den, nicht viel halten"3. Und H. von Campenhausen schließt seine sonst durchaus 
positive Studie über •die asketische Heimatlosigkeit im altkirchlichen und früh- 
mittelalterlichen Mönchtum" mit dem bezeichnenden Urteil: •Wie jedes asketische 
Ideal bedeutet auch die asketische Heimatlosigkeit eine zwar großartige, aber doch 
dämonische Verzerrung dessen, was christlich ist"4. Auch auf katholischer Seite sind 
es nicht wenige, die den traditionellen Wallfahrten keinen Sinn mehr abgewinnen 
können. Oft genug sieht man sogar in unseren Wallfahrten ein Hindernis für die 
Wiedervereinigung der getrennten Christen. Man spart darum nicht mit starken 
Ausdrücken, um das Wallfahrtswesen als unchristlich hinzustellen. Man spricht von 
•Fetischismus" und •Aberglauben"5. Aber trotz aller Berufung auf das reine Evan- 
gelium hier wie dort kann man sich des Verdachtes nicht erwehren, daß überall, wo 
die Wallfahrt als unevangelisch bekämpft wird, ein gutes Stück Rationalismus mit- 
spielt6. •Dieser tritt überall als Feind des Wallfahrens auf, er brandmarkt es als 
Rückfall in eine dem Aufgeklärten ungeziemende Verhaltensweise"7. Er sieht •im 
Pilgertum lediglich eine dumme Heuchelei"8. Aber auch hier ist es wie so oft in der 
Geschichte. Wenn das Pendel menschlicher Meinungsbildung zu sehr nach einer 
Seite hin ausschlägt, sorgt das Leben selbst für eine Korrektur. •Der gehetzte Flücht- 
lingsstrom" der vergangenen Jahre hat •das überhebliche Lächeln über den Pilger 
jäh zum Verstummen" gebracht. •Das unfreiwillige Flüchtlingswesen" unserer Zeit 

1 Vgl. dazu bes. Bekenntnisschriften der ev.-luth. Kirche (Göttingen 1955) 1/255, 15 und 
422, 20: Wallfahrten gelten hier als •kindisch und närrisch", ja als •verderblich" (pernicio- 
sas!). Andererseits sagt Luther einmal: •Die Christen sollen dies Leben auf Erden nicht an- 
ders ansehen denn ein Waller oder Pilgrim!" (zit. nach W. Nigg: Des Pilgers Wieder- 
kehr. Fischer-Bücherei, 1954, S. 14.) 

2 Leipzig, Köhler und Amelang, bzw. Hamburg, Herbert Reich, 1957. 
3 A.a.O., S. 18. 
4 Tübingen (1930) 31. 
5 K r o 11 in •Werkhefte kath. Laien", München, Aprilheft 1960. 
6 Tatsächlich kommt Leipoldt aus der liberalen religionsgesch. Schule. 
7 B. Kötting in •Peregrinatio Religiosa" Münster 1950, S. 3. 
8 W. Nigg, a.a.O., S. 9 u. 10. 



•Wir haben hier keine bleibende Stadt..." 97 

•steht mit dem Vergessen des freiwilligen Pilgertums in einem inneren Zusammen- 
hang"». 

Es wird also gut sein, wenn wir einmal den christlich möglichen Sinn der Wall- 
fahrt neu bedenken. Dazu soll uns der Rückgang auf die Heilige Schrift sowie auf 
die alte christliche Tradition dienen. 

•Aus Christi Mund stammt das bestürzende Wort: ,Die Füchse haben Gruben, 
und die Vögel haben Nester, aber des Menschen Sohn hat nicht, da Er Sein Haupt 
hinlege' (Mt 8, 20). Diese befremdliche Äußerung ist nicht als Klage zu verstehen; 
sie ist vielmehr Klarstellung der Seinslage des wahren Jüngers. Das Jesuswort reißt 
die abgrundtiefe Kluft auf zwischen seiner als Fremdling über diese Erde schrei- 
tenden Menschensohnschaft und aller späteren, in dieser Welt allzu heimisch gewor- 
denen Christlichkeit. Jesus ist in seiner endgeschichtlichen Gebärdensprache das 
Urbild des Pilgers"10. Das gesamte Neue Testament ist von dieser Grundhaltung 
geprägt. Es enthält Worte, die den Menschen nicht zur Ruhe kommen lassen wollen. 
So erinnert uns Paulus daran, daß wir als Christen •jetzt noch fern vom Herrn auf 
der Wanderung" sind (2 Kor 5, 6); denn •das Reich, in dem wir Bürger sind, ist in 
den Himmeln" (Phil 3, 20). Und der Erste unter den Aposteln, Petrus, schreibt •an 
die erwählten Fremdlinge" und will, daß wir uns als •Pilger und Fremdlinge" füh- 
len (1 Petr 1, 1 und 2, 11). Das Hohelied des Glaubens, das 11. Kapitel des Hebräer- 
briefes, verweist auf die Vorbilder des Alten Bundes, deren Vorbildlichkeit gerade 
darin besteht, daß sie unterwegs waren zum wahren Vaterland und sich hier auf 
Erden nur als Gäste und Fremdlinge fühlten. Immer wieder bezeugt das Neue 
Testament •mit gleicher Unerbittlichkeit das Pilgergefühl der urchristlichen Ge- 
meinden, womit sie sich von dem im Schlamm der Welt versunkenen Heidentum 
unterschieden " u. 

Das Alte Testament ergibt ein ähnliches Bild. Israel als Volk des Alten Bundes 
lebt in einer eigentümlichen Spannung: Einerseits weiß es um das ihm zugesagte 
Land, in dem es heimisch ist; anderseits erlebt es sich als pilgerndes Volk. •Ich bin 
dein Pilgrim und dein Bürger" sagt der Beter des 39. Psalmes (hebr. Zählung). Die 
Frömmigkeit der Patriarchenzeit und die der Psalmen ist besonders stark geprägt 
vom Bewußtsein, Fremdling zu sein auf Erden, unter den Heiden. Man denke nur 
an die Psalmen 120•134, die allgemein Wallfahrtslieder heißen und sicherlich bei 
Wallfahrten und Festzügen gebetet wurden. Auch Ps. 68 und 118 dürften min- 
destens Prozessionslieder gewesen sein. Von großem Gewicht für das Empfinden 
Israels war zweifellos auch das Wort: •Mir (= Jahwe) gehört das Land; ihr seid 
nur Fremdlinge und Beisassen bei mir!" (Lev 25, 23). Dieser Grundhaltung wider- 
spricht es nicht, daß Israel heilige Stätten kennt: Sinai, Kades, das heilige Zelt, die 
verschiedenen großen und kleinen Heiligtümer Kanaans, zumal die Stammesheilig- 
tümer, ferner Soloh und Mizpah, aus der Patriarchenzeit Bethel, Morijah, Pniel, die 
später alle überholt werden vom Sionstempel. Der hl. Ort wird in Israel Ausdruck 
für die ganz konkrete Geschichtlichkeit der Offenbarung12. Was der Hebräerbrief 
von Abraham sagt • wohl aus der Sicht des Neuen Bundes, aber doch wohl (für 

» Ebda. 10. 10 Ebda. 11. 
11 Ebda. 12. 
12 E i c h r o d t, •Theologie des AT", Berlin 1957, Bd I., S. 58. 



98 Hanswerner Reißner 

Judenchristen!) anknüpfend an alte jüdische Überlieferungen •, daß er im Glauben 
auszog, nicht wissend, wohin er käme, und zeit seines Lebens ein Fremdling blieb, 
wartend auf eine Stadt, die Gott selbst erbauen werde (Hebr 11, 8•10), das erfüllt 
sich im Neuen Bund und im neuen Bundesvolk der Kirche. 

Damit sind wir an dem Punkt, wo die Wallfahrt christlich begründet werden 
kann. •Die Wallfahrt ist die Tat, die die christliche Grundhaltung ausdrückt: Zu 
Gott gehen... ,Ich gehe zum Vater!' hat Christus gesagt, um in ein Wort das We- 
sentliche seiner (menschlichen) Existenz zusammenzufassen. Wallfahren heißt, sich 
äußerlich in Bewegung setzen, um besser die innere Gestimmtheit der Seele zu ver- 
wirklichen, die sich bewußt ist, unterwegs zu Gott zu sein. Man verläßt sein Land, 
sein Dorf, seine Stadt, um zur Stadt Gottes emporzusteigen"13. •Jeder Wallfahrtsort 
ist (darum) ein Bild der hl. Stadt, des neuen Jerusalem. Und jede Wallfahrt ver- 
sinnbildlicht den Übergang von dieser Welt in die andere. Das war die Symbolik, 
die Jesus selbst seiner ersten Pilgerfahrt unterlegte: ,Wißt ihr nicht, daß ich im 
Hause meines Vaters sein muß?' Haus des Vaters und Stadt Gottes, das also sym- 
bolisiert der Wallfahrtsort"14. Mit den Gnadenorten ist es ja ähnlich wie mit den 
Sakramenten: Hier wie dort geht es um das Jetzt-schon-hereinragen der jenseitigen 
Welt in die unsere, des kommenden Äons in den gegenwärtigen, um die Vorweg- 
nahme der himmlischen Herrlichkeit, um das Ergreifen des Unterpfandes der künf- 
tigen Vollendung. Futurae gloriae nobis pignus datur, singt die Kirche im Angesicht 
des eucharistischen Altares. Dieser Altar ist nun aber auch die Mitte eines jeden 
Wallfahrtsortes. 

Die christliche Wallfahrt hat somit zwei •Seiten": eine jenseitige und eine dies- 
seitige. Wir haben hier auf Erden keine bleibende Stadt! Wir pilgern darum zu 
einem heiligen Ort, der in sich selbst Bild ist, Zeichen, das nicht nur auf die Welt 
Gottes hinweist, sondern schon etwas von ihr enthält. Die zeichenhafte Anwesenheit 
des himmlischen Jerusalem in der Gnadenstätte (in Lourdes etwa, in Kevelaer, in 
La Salette, •der Stadt auf dem Berge", in Banneux oder Syrakus) ist die eine Seite 
dieses Geheimnisses, bei der es um das Hereinragen der zukünftigen Welt in die 
unsrige geht. •Die hl. Stadt des Pilgerzuges ist nicht so sehr eine hl. Stadt auf Erden, 
als vielmehr das Bild des Himmels selbst. So sieht die Kirche die hl. Stadt und 
zeigt sie in der Liturgie unter der Führung des Heiligen Geistes, der nicht täuscht. 
Für sie ist Lourdes das himmlische Jerusalem, von dem das erste nur ein vergäng- 
liches Bild war. Die Liturgie (des Festes vom 11.2.) wendet ohne Zögern auf Lour- 
des die herrliche Beschreibung an, die der hl. Apostel Johannes von der himmlischen 
Stadt macht (Apk 21). Diese Sicht der Dinge, die einzig richtige, erschließt uns den 
Sinn der wesentlichen Lebensäußerungen der Pilgerzüge. Sie haben alle eine escha- 
tologische Bedeutung"15. • Der Weg aber und das Wandern auf ihm ist die zweite, 
die andere Seite dieses Geheimnisses. Sie macht unsere Situation als Pilger und 
Fremdlinge in dieser Welt für uns und für diejenigen, die fragend oder kopfschüt- 
telnd am Wege stehen (vgl. Kol 4, 5; 1 Thess 4, 12), anschaulich und gehört daher 

18 J. G a 1 o t, in: •Die Kirche in der Welt", 10. Jahrgang, S. 161. 
14 Ebda. 
15 Lochet, •Muttergotteserscheinungen" Freiburg 21957. S. 86/87. Vgl. auch Messe und 

Offizium vom 11. Februar. 



•Wir haben hier keine bleibende Stadt..." 99 

nicht dem Kommenden an, sondern ist genauer Ausdruck unseres •Hier und Jetzt", 
Darstellung unserer christlichen Existenz zwischen den beiden Adventen. •Das Pil- 
gern stimmt in seinem tiefsten Sinn mit den großen Bewegungen des Gottesvolkes 
überein: mit dem Auszug, der Rückkehr, dem Passah. Es ist die Bekehrung der Her- 
zen, leibhaftig dargestellt. Man muß alles verlassen, seine Heimat, sein Besitztum, 
seine Familie. Es ist ein Durchgang, ein langer Weg, eine Anstrengung des Leibes 
und der Seele, eine Reihe von Verzichten, die durch eine hl. Erwartung gestützt 
werden, ein Weg zu Gott, ein Zug zum gelobten Land, ein Ostern"16. Unser je neues 
Aufbrechen ist Zeichen eines immer von neuem notwendigen Aufbrechens aus Un- 
glaube und Sünde, ja es ist wohl sogar ein ganz echtes Auf-brechen einer Schicht der 
Verhärtung, der Trägheit und daher der Sünde. Ist doch der Sünder der Mensch, der 
am Irdischen haftet; im Haften bleibt er theoretisch und praktisch stehen; verweilt er 
im Hiesigen als einem Bleibenden. Und genau da setzt die Wallfahrt an. Unser 
jeweiliger Wallfahrtsweg ist wiederum Zeichen, und zwar unseres Immer-auf-dem- 
Wege-seins, des oft so schmerzlich erlebten Immer-noch-nicht-am-Ziel, das als heil- 
same Demütigung (Ps 119, 71), als ein Kennzeichen christlicher Existenz angesehen 
werden muß. Und die Ankunft an der ersehnten hl. Stätte ist erst recht Zeichen; 
Zeichen für unser Ankommen beim Vater nach mühevoller Erdenwanderung. Auf 
dem Höhepunkt der Wallfahrt steht dann die gemeinsame Meßfeier; ohne sie fehlte 
der Wallfahrt ihre alles erfüllende Mitte. Das gemeinsame Opfermahl hat aber 
ebenfalls einen doppelten Bezug: einmal versinnbildet es am Gnadenort als dem 
Abbild des himmlischen Jerusalem das himmlische Hochzeitsmahl (vgl. die Gleich- 
nisse des Herrn); zum andern ist es gerade hier Stärkung auf dem Wege, der ja • 
von seltenen Sonderberufungen abgesehen17 • weitergegangen werden muß zurück 
in den Alltag. 

Das Moment der Rückkehr wird u. E. noch viel zu wenig beachtet, vor allem von 
den Wallfahrern selbst. Darum soll hier noch einiges dazu gesagt werden. Auch in 
der Rückkehr vom Wallfahrtsort leuchtet etwas von der Polarität des christlichen 
Daseins auf. Sie hat eine sehr wichtige Funktion: Indem wir zurückkehren müssen, 
werden wir auf die Heiligung des Alltags verwiesen18. Nicht nur so, daß man •auch 
in der Welt" heilig werden kann. Wir sind direkt an die Welt gewiesen, entspre- 
chend dem Herren wort: •Gehet hin in alle Welt!". Das bedeutet nicht nur in alle 

16 Ebda. 85. 
17 Vgl. K ö 11 i n g a.a.O. S. 307ff.: Es gab nicht selten Pilger, die zu Unrecht als Wall- 

fahrer angesprochen werden; sie erstrebten zwar ein eindeutiges Pilgerziel, hatten aber die 
Absicht, dort für immer zu bleiben. Der bekannteste Repräsentant dieser Gruppe ist der hl. 
Hieronymus. Auf die gleiche Stufe mit dem Kirchenvater sind alle zu setzen, die es zum 
Hl. Land zog, um dort ein Leben als Anachoreten zu führen. Auch Rom ist in diesem Zu- 
sammenhang zu erwähnen. Beda berichtet von angelsächsischen Königen, die auf Krone und 
Land verzichteten, um in Rom in einfacher Zelle zu wohnen. Um diese Einsiedler entstand 
•ein Kraftfeld, das seine Wirkungen bis an die Grenzen der damaligen Christenheit aus- 
strahlte". 

18 Vgl. die ganz andere Haltung des Buddhismus, v. Mangoldt sagt: •Als die Jünger auf 
dem Berg der Verklärung Christus baten, sich für immer dort niederzulassen, verbot Er es 
ihnen. Ihr Auftrag war, zurückzukehren in die Welt... Buddhas Weg dagegen führte aus 
der Erleuchtung fort von der Welt und ihren Leiden!" (Christentum und Buddhismus, Mün- 
chen-Planegg. 1957, S. 157.) 



100 Hanswerner Reißner 

Länder, sondern auch in alle Bereiche des menschlichen Lebens. So groß auch die 
Gefahr der Verbürgerlichung, des Seßhaftwerdens in dieser Weltzeit ist • •wenn 
wir uns nicht lösen aus unserer Seßhaftigkeit, haben wir den Sinn unseres Christ- 
seins verfehlt!"19 •, nicht minder groß ist die Gefahr der (endzeitlichen) Schwär- 
merei bzw. der Überwertung des Gnadenortes. Darum schreibt schon der hl. 
Gregor von Nyssa auf eine Anfrage hin, wie man sich zu dem Verlangen vieler 
Gläubigen nach einer Jerusalemwallfahrt verhalten sollte: •Erteile den Brüdern den 
Rat, sie sollen ihren Leib verlassen und zum Herrn pilgern und nicht von Kappado- 
kien nach Palästina!"20. Und ein anderesmal mahnt er, in Kappadokien gebe es 
ebensoviele Altäre wie in Jerusalem21. Bekannt ist in dieser Hinsicht auch das Wort 
der Nachfolge Christi: •Viele reisen an die verschiedenen Orte, um die Reliquien 
der Heiligen zu verehren, sie schauen prächtige Kirchen... Und siehe, Du mein 
Gott, bist hier bei mir auf dem Altar gegenwärtig" (IV, 1). Die (endzeitliche) 
Schwärmerei muß sich nicht wie einst bei den Thessalonichern im Nicht-mehr-arbei- 
ten-wollen zeigen, sie zeigt sich leider gar nicht selten in der Abwertung des Alltags. 
Es gehört zur Mission der kleinen hl. Therese, uns modernen Menschen, die wir all- 
zugern dem Alltag zu entfliehen suchen, gezeigt zu haben, daß gerade er ein Feld 
der Heiligung ist. Versinnbildet der Aufbruch zum Wallfahrtsort, daß wir hier 
keine bleibende Stadt haben, so lehrt der Rückweg, daß wir mit dem uns anvertrau- 
ten Pfund • es sei groß oder geringfügig, ja menschlich unbedeutend, an dem uns 
zugewiesenen Platz wuchern müssen, bis der Herr wiederkommt (Mt 25, 14 ff.). 

An dieser Stelle sei eine kurze Einschaltung gestattet. Wir sagten oben, daß das 
Neue Testament von den Christen als Pilgern und Fremdlingen spricht; in der Ge- 
richtsrede identifiziert sich Christus sogar mit dem Fremdling (Mt 25, 35). B. Kötting 
bemerkt nun mit Recht, daß Wallfahrt und Pilgerschaft nicht identisch sind; denn: 
•Wallfahrt beinhaltet den Willen zur Rückkehr, Pilgerschaft jedoch bezeichnet einen 
Status vivendi", einen Lebensstand22. Dieser entwickelte sich am Ende der langen 
Verfolgungszeit, als das junge Christentum den Sieg über die heidnische Umwelt 
errungen hatte. •In aller Lautlosigkeit nimmt das Pilgertum ein wesentliches 
Anliegen auf, das dem Christentum in die Wiege gelegt ist. Wer Christentum sagt, 
der sagt auch homo viator"23. Diese Pilger wollten den Herrn buchstäblich nach- 
ahmen und daher wie Jesus Christus nicht eine Stätte haben, wohin sie ihr Haupt 
legen könnten. Aszeten dieser Art, die um des Herrn willen immer unterwegs sein 
wollten, waren u. a. Petrus der Iberer und Gregor Dekapolites. •Schon dem hl. 
Paulinus von Nola ist die Peregrinatio als asketische Forderung bekannt. Auch er 
hält sich vier Jahre lang fern von seiner Heimat in Spanien auf; mit den Worten 
des hl. Paulus fordert er auch seinen Freund zur Nachfolge auf: ,Um der Mehrung 
deines Gnadenstandes und um der Liebe willen entferne dich von deinem Vater- 
lande, da du noch im Leibe wallend ferne von Christus bist". Pro Christo per- 
egrinam ducere vitam (für Christus ein Pilgerleben führen) ist eine Formel für dieses 
Ideal24. Von morgenländischen Pilgermönchen, die bis ins Abendland kamen, 
berichtet Gregor von Tours: •Johannes Kassian ist nach seinen eigenen Worten ihnen 
zuzuzählen; im übrigen ist die Idee hier am stärksten aufgegriffen und verwirklicht 
worden von den Iroschotten. Die Größten und Bedeutendsten unter ihnen haben 
sehr viel geleistet als Missionare... Es waren meist Mönche, die um der vollkommenen 
Nachfolge Christi willen auf das Daheimsein verzichteten. Sie nannten sich selbst 

19 R. Spaemann, •Die kommende Welt", Düsseldorf, 1956, Bd. I, S. 62. 
20 Ep. 2,18; a.a.O., S. 307. 21 Ep. 2, 9; vgl. Kötting, a.a.O., S. 422. 
22 Kötting, a.a.O., S. 307. 28 N i g g , a.a.O., S. 10. 
24 v. Campenhausen, a.a.O., S. 12 und 24. 



•Wir haben hier keine bleibende Stadt..." 101 

,peregrini'"25. Der Patriarch der abendländischen Mönche, St. Benedikt, lehnt 
freilich die Wandermönche ab28. Wie Columban d. J. lehrt er die stabilitas loci, die 
Ortsbeständigkeit, als monastisches Ideal. Aber es handelt sich bei den sog. Gyro- 
vagen eben doch schon um eine Verfallsform; wir hören davon, daß Bischöfe und 
Konzilien einschreiten müssen, sogar gegen sittlich Minderwertige27. Andere bekla- 
gen, daß anstelle des tiefinnerlich gemeinten Opfers von Heimat und häuslichem 
Glück eine verdienstsuchende und veräußerlichte peregrinatio localis getreten ist. 
Zusammenfassend darf man wohl sagen, daß das Vorbild Abrahams in der Deutung 
des Hebräerbriefes (11,8•10) bei der Ausprägung des altkirchlichen Ideals der 
peregrinatio bzw. der Xeniteia in hohem Maße mitbestimmend gewesen ist28. 

Wieder tritt hier die Zweipoligkeit des Christlichen zutage: wie z. B. der Ehe- 
stand neben dem jungfräulichen Stand oder das Amtspriestertum neben dem Laien- 
priestertum besteht und beide aufeinander bezogen sind und voneinander leben, 
und wie erst beide zusammen das Mysterium der Kirche anschaulich machen, so ist es 
auch mit dem Pilger als Stand und dem Wallfahrer. Ein hl. Pilger (und Bettler) wie 
Benedikt Josef Labre hat eine echte Sendung an die Welt, aber eben auch der von 
der Wallfahrt in seinen häuslichen und beruflichen Pflichtenkreis zurückkehrende 
Christ. Beide realisieren das Warten auf Christus • für den echten Christen ist 
immer Advent! •, der eine im Sinne des hochzeitlichen Rufes: •Auf, Ihm entgegen!" 
(Mt25,6), der andere durch das Warten an dem ihm zugewiesenen Platz als getreuer 
Knecht (Lk 12, 37). Pilgerstand und gewöhnlicher Wallfahrer: zwei Weisen der 
Realisierung einer eschatologischen Wirklichkeit. 

Vielfach suchen die Wallfahrer am hl. Ort ein besonderes physisches Berühren 
oder Berührtwerden; man betastet oder küßt etwa einen hl. Stein oder den sorgsam 
eingefaßten Erdboden (Stätten von Erscheinungen), man trinkt von einer hl. Quelle 
oder badet in ihrem Wasser, man läßt sich eine Reliquie auflegen oder berührt sie 
mit der Hand. Der sinnenhafte Mensch möchte seinen Glauben an das in Christus 
erschienene Heil in irgendeiner Weise sichtbar machen und zeichenhaft unterstützen. 
Ist das unbiblisch? Der Herr hat die kranke Frau, die nach Heilung verlangend sein 
Gewand berührte, nicht gescholten; im Gegenteil; er lobt ihren Glauben, der ja in 
diesem Berühren seinen Ausdruck fand (Mk 5, 34). Ebensowenig hat er den Wunsch, 
nein sogar die Bedingung des sog. ungläubigen Thomas verworfen. Er hat ihm nur 
einen anderen, höheren Weg gewiesen, den Weg der •dunklen Nacht der Sinne" 
bzw. des reinen Glaubens. Dementsprechend haben auch die Apostel zugelassen, daß 
ihre Schweißtücher Kranken aufgelegt wurden, und es wird bezeugt, Gott habe 
dadurch ungewöhnliche Wunder gewirkt (Apg 19, 11). Wollen wir rationalistisch 
und aufklärerisch (selbst Goethe spricht einmal von •Aufkläricht") verurteilen, wo 
es nicht einmal der Herr und die Apostel tun? Es mag objektiv geläutertere Aus- 
drucksformen des Glaubens geben. Aber wer möchte Gott die Weisen seiner Gna- 
denzuneigung vorschreiben? Steht nicht geschrieben: •Ich will zunichte machen die 
Weisheit der Weisen, und den Verstand der Verständigen will ich verwerfen. Weil 
die Welt durch ihre Weisheit Gott in seiner Weisheit nicht erkannte, gefiel es Gott, 
durch törichte Predigt selig zu machen die, die daran glauben" (1 Kor 1, 19 ff.). 

Der eigentliche und tiefste Grund für die Sinnenhaftigkeit unserer Glaubens- 
bezeugungen liegt in der Geschichtlichkeit des Evangeliums, der Offenbarung, die 
eben gerade keine •Idee" und kein Mythos ist. Hat sie doch ihren Höhepunkt in dem 

25 K ö 11 i n g , a.a.O., S. 306.        26 Regula, Kap. I. 
27 K ö 11 i n g , a.a.O., S. 307. 28v. Campenhausen, a.a.O., S. 1 und 14. 



102 Hanswerner Reißner 

historischen Ereignis der Menschwerdung des Gottessohnes. Darum fällt ja auch 
schon vom Alten Testament her ein Licht auf das Wallfahren des Neuen Bundes- 
volkes, der Kirche. Wenn in der katholischen Überlieferung von heiligen Stätten 
die Rede ist, so geht es durchaus nicht um magische Qualitäten, um neue physika- 
lische oder geheimnisvolle Zustände solcher Orte, sondern ganz einfach darum, daß 
nach dem Glauben der Frommen und der Kirche Gott hier gesprochen und gehandelt 
hat. Es ist ein Handeln und Reden, von dem man sagen kann: Hier, nicht dort. Nicht 
anderswo oder gar überall. Zu dieser bestimmten und dadurch besonderen Stunde 
und zu keiner anderen. Wer einmal in der Geburtsgrotte zu Bethlehem oder in der 
Verkündigungskirche zu Nazareth oder am Hl. Grabe gestanden hat, der kann es 
bezeugen, was es um dieses Wissen ist: HIG. Hier also, nicht in Rom oder Konstan- 
tinopel, nicht in Moskau oder Canterbury, nicht in Mekka oder Benares. Warum? 
Ausschließlich darum, weil es Gott so gefallen hat. Von daher gibt es im Christentum 
den heiligen Ort. Nur von daher. Aber von daher wirklich. Menschwerdung Gottes 
heißt Bindung Gottes an Raum und Zeit; Bergung darin, wie im Mutterschoß 
Mariens bzw. der Kirche; freilich kein Aufgehen darin, und auch durchaus nicht für 
den Menschen verfügbar nach seinem Gutdünken, wiewohl es alles in Menschen- 

hände gelegt ist. 
Wer darin eine Erniedrigung Gottes zu sehen meint, die Gott angeblich nicht zu- 

komme, ihm nicht zumutbar sei, der muß sich vom hl. Paulus eines Besseren beleh- 
ren lassen. Der Apostel bekennt sich immer wieder vorbehaltlos zur Knechtsgestalt 
des Menschgewordenen, den Juden ein Ärgernis und den Griechen eine Torheit, 
damals wie heute (vgl. Phil 2, 7 und 1 Kor 1, 23). •Daß Gott sich in der Form der 
Geschichte offenbart, bedeutet zunächst, daß er • Jahwe-Elohim • an dem von ihm 
vorgesehenen Ort und zu der von ihm verfügten Stunde handelt und spricht. Daß er 
Taten vollbringt und Worte ausspricht, historiographisch fixierbare und historiolo- 
gisch überprüfbare Taten und Worte"29. Darum kann der hl. Augustinus schreiben: 
•Gott ist zwar überall, und er, der alles gemacht hat, wird durch keinen Raum 
umschlossen oder begrenzt. Was nun aber die dem Auge des Menschen sichtbaren 
Dinge betrifft, wer kann da seinen Plan durchschauen, weshalb solche Wunder an 
dem einen Ort geschehen, an dem anderen aber nicht?"30. Und wenn auch zwischen 
dem Damaskuserlebnis des hl. Paulus und den von der Kirche beglaubigten Chri- 
stus- oder Marienerscheinungen ein qualitativer Unterschied besteht, insofern diese 
nicht mehr Heilsgeschichte sind wie jenes, sondern •nur" Kirchengeschichte, so 
stehen doch alle diese Wunder als solche im Raum der Inkarnation. Ihre Orts- und 
Zeitgebundenheit, ihr Hier und Damals hat einen realen Bezug zur Menschwerdung 

des Logos. 
So darf man wohl sagen: die Kritik an der Wallfahrt bedenkt nicht, daß das 

Evangelium seinem tiefsten Wesen nach die Botschaft von der Menschwerdung 
Gottes ist. Die Inkarnation ist das Zentralmysterium des Christentums. Nicht um- 
sonst kniet doch die hl. Kirche gerade an der Stelle des Credo nieder, wo dieses 
Geschehen bekannt und verkündet wird. Wie verfehlt, wenn die Wertung des Wall- 
fahrern mit der Kategorie des Pädagogischen versucht wird. Das Wort von der 

29 Th. Kampmann, Erziehung und Glaube, München, 1960, S. 95. 
30 Ep. 78, 3; bei K ö 11 i n g, a.a.O., S. 1. 



•Wir haben hier keine bleibende Stadt..." 103 

echten Fleischwerdung des Logos, die Botschaft, die wir am Schluß jeder Meßfeier 
hören, ist für uns Grund genug, die Sinnenhaftigkeit und Bildhaftigkeit katholischer 
Frömmigkeit im Prinzip • also nicht alle konkreten Formen • zu bejahen. Hat nicht 
der Lieblingsjünger Johannes, der dem Herrn so nahe stand, den ersten Christen- 
gemeinden die Sinnenhaftigkeit der Offenbarung fast eingehämmert (l Joh 1, 1 f.), 
um sie gegen jede kommende Spiritualisierung und damit Verflüchtigung der Offen- 
barung zu sichern? Christliches Leben ist nicht Zustimmung zu einer bloßen Doktrin, 
oder eine Angelegenheit von reinen Geistern. Es ist Jesus Christus, der Fleisch- 
gewordene und unter uns Erschienene. Darum werden wir auch dereinst nicht nach 
Lehrmeinungen befragt, sondern danach, ob wir mit der Fleischwerdung des Gottes- 
sohnes ernst gemacht haben. Der Moslem bestreitet jede Verbindung von Gott zum 
Menschen, andere Religionen träumen von ihr auf vielerlei Weise. Der Christ weiß, 
daß das Wort Fleisch wurde, daß es das wunderbare Hier und Damals gibt, das 
beglückende •In jener Zeit", mit dem die Liturgie jede Verlesung der Frohbotschaft 
beginnt. Darum wallfahrtet der Christ zu den heiligen Stätten, an denen sich Gott 
nach dem Zeugnis der Heiligen Schrift, der Geschichte und frommer Überlieferung 
kundgetan hat. Zugleich aber weiß er, daß alle diese Orte nur Zeichen des Kommen- 
den sind, die ihn daran gemahnen, sich als •Pilger und Fremdling" auf dieser Erde 
zu wissen. 




