\

Weltverstiandnis im Glauben
Christliche Orientierung in der Weltlichkeit der Welt heute

Von Johannes B. M e t z, Miinchen

L.

Eine These zum christlichen Weltverstindnis heute

Die Welt ist heute weltlich geworden, und wenn nicht alles triigt, ist dieser Vor-
gang noch keineswegs an einem liberschaubaren Ende angelangtl. Der Glaube ist
von dieser universalen Weltlichkeit gestellt und gefragt, wie er sich zu ihr verstehe.
Er kann natiirlich versuchen, vor einer derart angeschirften Situation die Vorhiinge
zuzuziehen, hinter verschlossenen Turen allein auf die vertrauten Gepflogenheiten
in Theologie und Frémmigkeit zu pochen — als wére der Pfingsttag noch nicht {iber
ihn gekommen und damit die Not, die jeweilige Weltzeit zu verstehen und zu ver-
antworten. Ein solch ungeschichtlicher Glaube kommt zunéichst kaum vor sich selbst
in Verlegenheit (in jene heilsame Verlegenheit, die Gottes ist und durch die Gott
zuweilen neue Wege veranlafit); ein solcher Glaube bleibt wortreich, er kann in
einer erstaunlichen Uberlegenheit iiber Gott und die Welt weiterreden. Aber es
mangelt ihm leicht der Klang des Not-wendigen und die Farbe des Wirklichen, und
unversehens kann er mitten im Christentum zur Mythologie herabsinken. Stellt er
sich jedoch der aufgetragenen Situation (in deren Uniibersehbarkeit sich letztlich
immer Gottes unverfiigbarer Anspruch buchstabiert), so gerit er vielleicht zunéchst
in die Diirftigkeit, in die Armut des Wortes und des Einfalls. Die ldngst cingeiibten
Horizonte weichen, der allzu vertraute Boden 6ffnet sich; es gilt Grund zu nehmen
in einer kaum entworfenen geschichtlichen Méglichkeit gldubiger Existenz.

Nun gibt es heute gewiff bedenkenswerte Versuche, der uns aufgetragenen Welt- -
situation aus dem Geiste der Offenbarung und threr Theologie zu antworten. Wir
kénnen sie hier nicht darstellen und wiirdigen. Neben den Versuchen, die Weltlich-
keit der Welt heute in einer ,Theologie der irdischen Wirklichkeiten“ schlielich
wieder in jene Gottunmittelbarkeit einzuriicken, die dem mittelalterlichen Welt-
verstdndnis geliufig war?, steht das Bemiihen, den Christen eine unbefangenere
»Weltoffenheit® einzuschéirfen mit dem deutlichen Ziel und Auftrag, diese welt-
liche Welt heute einzuholen und neu einzugriinden in das Christusmysterium3. Die
zuniichst erwihnten Versuche erscheinen uns zu ungeschichtlich-restaurativ. Doch
fragen wir uns auch, ob die durchaus zu recht bestehende Betonung der christlichen
» Weltoffenheit®, in der die Welt als unmittelbares Material des christlichen Aktes
erscheint, immer ganz ernst macht mit der universalen, hochst differenzierten und

1 Vgl. hierzu etwa K. Rahner, Unterwegs zum ,neuen Menschen”: Wort und Wahrheit
16 (1961), 807—819.

2 Vgl. G. Thils, Theologie der irdischen Wirklichkeiten, Salzburg o. J.

3 Vgl. neuerdings vor allem das viel beachtete Werk von A. Auer, Weltoffener Christ.
Grundsdtzliches und Geschichtliches zur Laienfrommigkeit, Disseldorf 21962. Leider war uns
eine detaillierte Auseinandersetzung mit diesem wichtigen Buch nicht mehr méglich; wir
hoffen sie in einer spiteren Publikation nachholen zu kénnen.



166 Johannes B. Metz

komplizierten, kaum durchdringbaren und iiberschaubaren Weltlichkeit der Welt
und ihren pluralistischen Ansitzen, und ob dieses Weltverstindnis deshalb nicht in
die gefihrliche Nihe eines Weltoptimismus gerit, der gerade in dem, der diese
Weltlichkeit der Welt radikal ernst nimmt, ein christliches Unbehagen nihrt. Wie
dem aber auch immer sei, wir wollen hier nur auf etwas aufmerksam madhen, was
all diesen und dhnlichen Versuchen, so weit wir sehen, gemeinsam ist: sie alle setzen
als mehr oder weniger selbstverstindlich voraus, dafl die Weltlichkeit der Welt als
solche etwas sei, was dem christlichen Weltverstindnis urspriinglich zuwider 1iuft
und was deshalb christlich total iitberwunden werden muf}; ihnen allen ist gemeinsam
das grundsitzliche Nein zur Verweltlichung der Welt, wie sie neuzeitlich anhub und
in unserer gegenwirtigen Weltsituation verscharft zum Ausdruck kommt?,

Gerade diese ,selbstverstindliche“ Voraussetzung erscheint uns aber geschichts-
theologisch hochst bedenkenswert. Denn eine Theologie, die geschichtlich denkt,
kann sich nicht so leicht mit der Unterstellung abfinden, der neuzeitliche Verwelt-
lichungsprozef sei in seinem Kern unchristlich und die innergeschichtlich greifbare
Welt-Geschichte habe sich deshalb eigentlich wieder epochal von der Heilsgeschichte
wegentwickelt. In einer derartigen Vorstellung verbirgt sich ein gefahrlicher heils-
geschichtlicher Extrinsezismus und theologischer Positivismus, der nicht v8llig ernst
macht mit der Wahrheit, dafl der ,Geist® des Christentums bleibend eingestiftet ist
in das ,Fleisch“ der Weltgeschichte und in deren irreversiblem Gang sich durch-
setzen und bewihren mufl. Die Theologie darf es sich nicht leicht machen, indem sie
— gleichsam in einem monophysitischen Verstindnis der Heilsgeschichte — den
Prozef der konkreten Weltgeschichte vernachlissigt. Dieser ist und bleibt vielmehr
»angenommen® im christlichen Logos; er kann ihm nicht mehr epochal entfallen,
und die Theologie hat deshalb diese bestindige, wenn auch je verhiillte und gekreu-
zigte ,Vermahlung® von Heils- und Weltgeschichte aufzuspiiren und zu bezeugen.
Auf unsere Frage hin gesprochen: sie hat freizulegen, dafl und wie in dem geschicht-
lich unumkehrbaren, epochalen Ansatz der neuzeitlichen Verweltlichung der Welt
der christliche Anfang nicht einfach entfallen, sondern echt geschichtlich wirksam ist.
Wie steht diese uniiberholbare und nicht ernst genug zu nehmende Verweltlichung
der Welt noch unter dem ,Gesetz Christi“ (1 Kor 9,21)? Wie ist heute inner-
geschichtlich immer noch Advent, Zukunft aus christlicher Herkunft, das Uber-uns-
kommen dessen, was sich in Jesus Christus begab? Wie ist er selbst noch michtig als
der die Gechichte innerlich durchherrschende Herr, nicht blof§ als ihre transzendente
Garantie? Ist er nicht durch die Verweltlichung der Welt ldngst in ihren Schmoll-
winkel geraten, aus dem ihn nur noch die metaphysische Akrobatik der Theologie
hervorholen kann? Wie ist sein Geist noch ausgegossen iiber das Antlitz unserer
weltlichen Welt? Wie ist das, was auf uns immer bedringender zu-kommt, noch
geschichtlich her-kinftig aus der ,Stunde Christi“? Wieso ist alle Geschichts-Theo-
logie der Gegenwart nicht nur eine mystische Verschleierung unserer gott-losen
Situation?

Nun, zunéchst liefe sich antworten, und es wire damit durchaus etwas Entschei-
dendes genannt: das christliche Geschichtsverstindnis steht unter dem Zeichen des
Kreuzes, d. h. immer auch unter dem Zeichen des bleibenden innerweltlichen Protestes

4 So etwa auch — trotz der betonten ,Offenheit“ — bei A. Auer, a.a.0. 594.



Weltverstindnis im Glauben . 167

gegen Gott. In der Verweltlichung der Welt bekundet sich das Kreuz als bleibendes
Existential der christlichen Geschichtsokonomie, d. h. die weltliche Welt, in der wir
heute stehen, ist schlieRlich nichts anderes als der planetarisch verschirfte Ausdruck
jenes weltlichen ,Widerspruchs“ zum Heiligen, zu Gott und seinem Christus, der im
christlichen Geschichtsentwurf immer vorgesehen ists. Wir wollen jedoch hier noch
einen Schritt weitergehen: wir wollen in der Weltlichkeit der Welt heute nicht nur
und nicht vornehmlich das (notwendige) negative Element der christlich verstan-
denen Geschichtsbewegung sehen, sondern schliefilich und endlich eine christliche
Positivitit. Anders ausgedriickt: die Weltlichkeit der Welt soll fiir uns nicht der
undialektische Ausdruck dafiir sein, daf} die gdttliche Annahme der Welt von dieser
selbst protestierend verworfen wurde, sondern sie soll als geschichtliche Erscheinung
ihrer gottlichen Angenommenheit selbst sichtbar werden. Die Weltlichkeit der Welt
soll sich fiir uns nicht primir als innerweltliche Entméchtigung Christi im geschicht-
lich verschirften Widerspruch zu ihm zeigen, sondern als entscheidendes Moment
seiner geschichtlichen Herrschaft selbst.

In diesem Sinne fragen wir noch entschiedener in den theologischen Grund der
Verweltlichung zuriick, um an ihm unser glaubiges Weltverstidndnis zu orientieren.
Wir kénnen diese Absicht vorgreifend in einer These formulieren, die zugleich
die Begrenzung und den vorziiglich geschichtstheologischen Charakter bezeugt, in
dem wir zu dem universalen Thema des , Weltverstindnisses im Glauben® Stellung
nehmen. Diese These konnte etwa lauten: Die Weltlichkeit der Welt, wie sie im
neuzeitlichen Verweltlichungsprozef§ entstand und in global verschirfter Form uns
heute anblickt, ist in ihrem Grunde, freilich nicht in ihren einzelnen geschichtlichen
Ausprigungen, nicht gegen, sondern durch das Christentum entstanden; sie ist
urspriinglich ein christliches Ereignis und bezeugt damit die innergeschichtlich wal-
tende Macht der ,Stunde Christi“ in unserer Weltsituation.

I1.
Ein christlicher Grund-Satz des Weltverstindnisses

Auf den ersten Blick mag uns diese These befremden. Steht denn nicht gerade das
Gegenteil zu erwarten? Bezeugt sich die Geschichtsmichtigkeit des christlichen Gei-
stes nicht gerade in der wachsenden Einbezichung der Welt in die in Christus gestif-
tete Heilswirklichkeit, in der endgiiltigen Uberbietung der Differenz zwischen Sakra-
litdt und Profanitit? Erscheint die Welt nicht gerade christlich als die ,Materiatur®
des Heiles, als Anfang einer universalen kosmischen Liturgie, und ist deshalb das
Christentum nicht wesentlich ein bestindiger Kampf gegen die Verweltlichung der
Welt?

Wir miissen diese Frage zunichst stehen lassen. Wir hoffen aber, daf} sie wenig-
stens indirekt eine Antwort finden wird, wenn wir uns jetzt in direktem Zugriff um
eine positive Begriindung der obigen These bemiihen. Dazu besinnen wir uns ganz
schlicht auf das, was sich in Jesus Christus fiir unser Weltverstindnis geschichtlich
‘ereignet hat. Natiirlich kénnen wir dieses Ereignis keineswegs in sciner ganzen

5 Zum Versuch einer geschichtstheologischen Deutung unserer Weltsitnation unter dieser
Riicksicht vgl. J. B. M et z, Die ,Stunde’ Christi: Wort und Wahrheit 12 (1957), 5—18.



168 Johannes B. Metz

Breite und Tiefe auch nur skizzieren; was wir sagen, bleibt je bestimmt von unserer
leitenden Absicht auf eine theologische Deutung der weltlichen Welt heute. Unter
dem Vorbehalt dieser perspektivischen Verkiirzung aber liefe sich das Christus-
ereignis in folgendem Grund-Satz formulieren: Gott hat die Welt in endzeitlicher
Definitivitit angenommen in seinem Sohn Jesus Christus. Denn ,der Sohn Gottes,
Jesus Christus, . .. war nicht Ja und Nein zugleich; mit ihm ist das Ja in die Ge-
schichte getreten (yéyovev), durch ihn ist das Amen da* (2 Kor 1, 19 f). Und die von
ithm gestiftete Kirche ist das geschichtlich greifbare und wirksame Zeichen, das
Sakrament der eschatologisch endgiiltigen Angenommenheit der Welt durch Gott.
(Freilich ist die Zweiung ,Kirche-Welt“ immer auch die geschichtliche Sichtbarkeit
der schuldigen Verweigerung der Welt gegeniiber dem annehmenden Logos. Wire
nimlich Welt nicht in Widerspruch und Protest angenommen worden, es wire auch
nicht Kirche — in immer auch antagonistischem Unterschied zur Welt, ecclesia ex
corde scisso; die Welt selbst wire vielmehr undialektisch die Aktualitit dieser An-
genommenheit, und ihre Geschichte selbst wire die unverhiillte Re-prisentation der
endgiiltig verfiigten Nahe Gottes.) Was besagt nun dieser Grund-Satz fiir unsere
Absicht? Wir unterscheiden in ihm zunichst eine formale und eine inhaltliche Aus-
sage liber Gott und Welt. Eine formale Aussage: ,Gott handelt in geschichtlicher Tat
an der Welt: eine inhaltliche: ,Gott handelt so an der Welt, dafl er sie in seinem
Sohn unwiderruflich annimmt®.

1. Wir verweilen zunichst bei der formalen Aussage.

a) Was ist uns formal von Gott gesagt? Gott, so sagt dieser Satz, ist ein Gott der
Geschichte. Unser Glaube an ihn ist nicht die dramatisch eingekleidete Objektivation
des zeitlosen metaphysischen Selbsbewufitseins des Menschen, er ist Antwort auf ein
geschichtlich einmaliges Ereignis. Gott ist fiir uns nicht blofl der immer gleiche, farb-
los und antlitzlos als numinos schimmernder Horizont unseres Daseins gegenwartige
und dabei doch in die unendliche Ferne und Un-verbindlichkeit seiner Transzendenz
entzogene Gott. Fr ist nicht die Chiffre fiir die asymptotisch sich ins Unendliche ver-
lierende Spitze unseres Daseins. Er ist Emmanuel, der Gott geschichtlicher Stunde.
Die Transzendenz selbst ist zum Ereignis geworden; sie ist nicht nur einfach das
Ubergeschichtlich-Jenseifige, sondern das geschichtlich An- und Ausstindige, die
Zu-kunft des Menschens. Dabei bleibt grundsitzlich zu bedenken?: Gott ist nie ein
beliebiges Faktum innerhalb der Geschichte. Nicht blof, dafl er in einer hdheren
ethisch-religiésen Astimation steht als alle anderen Geschichtsgestalten und deshalb
exemplarischen Charakter besitzt. Er ist vielmehr auch fiir die Wirklichkeit, die die
Geschichte selbst ist, von entscheidender Bedeutung. Er herrscht nicht blo iber die
Geschichte, indem er in ihr auftritt (neben anderen geschichtlichen Erscheinungen)
und in ihr ein universales Reich aufrichtet (neben anderen ,Reichen®), sondern er
durchherrscht sie innerlich, indem er ihr allererst geschichtlich Grund gibt (vgl. Kol
1,17). Er beansprucht sie deshalb auch nicht einmal blofl nachtréiglich fiir sich, sie

8 Warum der dreifaltige Gott gerade in seinem Ewigen Wort an uns handelt — diese an
sich auch geschichtstheologisch wichtige Frage konnen wir hier nicht erértern. Vgl. hierzu
K. Rahner, Schiriften zur Theologie 111 (Einsiedeln 1956), 40—46, IV (Einsiedeln 1960),
o6f, 118—120, 137f.

7 Vgl hierzu J. B. M e tz, Die Stunde” Christi, a.a.0. 5f.



Weltverstindnis im Glauben 169

gehort ihm vielmehr urspriinglich zu, insofern er sie {iberhaupt als echte Geschichte
gestiftet hat, und sein Reich iz der Geschichte, die Kirche, ist die zeichenhafte Re-pri-
sentation dieser eschatologischen Geschichtsgriindungs,

b) Wir fragen nun gleich weiter: Was ist uns in unserem Grund-Satz formal von
der Welt gesagt? Zunichst einmal: diese Welt, in der Gott handelt, ist nicht etwa
eine blofle Dingwelt, sondern immer schon Welt des Menschen, Welt, in die der
Mensch selbst jeweils schon verstehend-handelnd eingegangen ist, denn immer geht
es in diesem Handeln Gottes an der Welt um den Menschen und damit um die Welt
als Dasein des Menschen?. Diese so ,anthropozentrisch® verstandene Welt wird nun
durch das freie, unableitbare Handeln Gottes an ihr als urspriinglich geschichtliche
Grofie sichtbar!®. Es wire eher griechisch als christlich gedacht, wollte man sich die
Weltwirklichkeit zundchst vorstellen als den fixen Rahmen, iz dem in einer gleich-
giiltigen und letztlich todlichen Wiederkehr des Immerselben Geschichte geschieht!!;
Welt ,wird“ vielmehr durch das, was in geschichtlicher Tat an ihr geschicht, das
»geschichtliche Werden® bzw. ,geschichtliche Gewordensein“ gehort zur Beschrei-
bung ihrer Wirklichkeit12. Sie ist in threm Sein immer schon der existentiale Aus-
druck verschiedenster freier geschichtlicher Urspriinge, und eben dies bedingt auch
die konkrete, unaufhebbare Vieldeutigkeit ihrer Wirklichkeit!3: es gibt die ver-
schiedenen ,,Gétter” und ,Herren® der Welt-Geschichte (vgl. 1 Kor 8, 5). Das defini-
tive geschichtliche Handeln Gottes an ihr (nicht eigentlich in ihr!) enthiillt!¢ die Welt
aber nicht nur in ihrer allgemeinen Geschichtlichkeit, sondern vor allem in ihrem
eschatologischen Charakter: Sie muf} in einem von ihr selbst her undurchschanbaren

8 Fiir das Verstindnis der Geschichtsmachtigkeit Jesu Christi ist das Acdhten auf diese
innere (transzendentale) Differenz im Geschichtsphinomen selbst von hédister Bedeutung.
So ist die Inkarnation nicht etwa ein ,Prinzip“, das man in der Geschichte {anf bestimmte
Phinomene) nachtriglich enwendet, sondern inneres principium der Geschichte selbst: ihr
»Standpunkt® (Kol 1, 17), ithr ,Urgrund® (Offb 8, 14), ihr vorgingiges und alles umhalten-
des Worumwillen, ihr ,A und O“ (Offb 1, 8), thre ,Fiille* (Gal 4,4; Mk 1, 15), ihre ahso-
lute Konkretion, in der das Frither und Spiter der Zeit erst zur echten Geschichte wird. —
Erst wenn der waltende Grund der Geschichte selbst geschichtlich gedacht wird, erscheint die
Geschichtlichkeit in ihrem vollen Ernst,

® ,Welt® darf deshalb nie einfach kosmozentrisch-objektivistisch verstanden werden, sie
muf} ,anthropozentrisch gedacht werden: als Weltverhiltnis, Weltverstindnis.

10 Ja, nur als ,anthropozentrisch® entworfene Welt kann sie als echt geschichtliche Welt
erscheinen. Gott kann an ihr nur echt geschichtlich handeln, insofern sie immer schon , Welt
des Menschen® ist.

11 Vgl. R. Bultmann, Das Uerstindnis von Welt und Mensch im Neuen Testament und
im Griechentum: Glaube und Verstehen II (Tiibingen 1952), 59—78.

12 Sie ist keine statische Grofle, sie ist nicht primir ein ,Zustand®, sondern urspriinglicher
ein ,Geschehen®. Die Geschichte kommt nicht zu einer an sich konstituierten Welt-Natur
nachtriglich hinzu, sie gehért vielmehr in die ontologische Konstitution der Welt selbst. Des-
halb ist auch die Welt in threm ,An-sich immer schon mehr als was in rein metaphysischer
Reflexion von ihr ausgesagt werden kann.

3 Theologisch heifit das: sie ist jeweils schon existential praformiert durch die Tat Adams
(ja, urspriinglicher noch durch die — nie rein weltenthobene -~ schuldige Engelstat) und
durch die Heilstat Christi an ihr.

4 Enthiillen“ hat hier ontologische Bedeutung: das ,Enthiilltwerden® ist ein ,Hervor-
treten” und , Aufgehen in die Aktualitit der je eigenen geschichtlichen Wirklichkeit.



170 Johannes B. Metz

geschichtlichen Gang noch einholen, was ihr als echtes Ende schon eingestiftet ist; sie
muf} noch werden, was sie durch die Tat Jesu Christi schon ist: der neue Aon, ,der
neue Himmel und die neue Erde“ (Offb 21, 1), die eine Basileia Gottes und der
Menschents,

2. Kehren wir uns nun aber der inhaltlichen Aussage unseres theologischen Grund-
satzes zu und vergegenwirtigen wir uns noch einmal, daf wir ihn befragen in Hin-
sicht auf ein theologisches Verstindnis unserer weltlichen Welt heute. Dieser Grund-
satz besagt material: ,Gott handelt in seinem Sohne so an der Welt, daf} er sie in
eschatologischer Endgiiltigkeit annimmt.“ Was ist damit gesagt?16

a) Alles kommt darauf an, dafl wie diese ,Annahme* in ihrer gottlichen Dialektik
richtig verstehen und sie nicht etwa monophysitisch mifiverstehen — ein Miflver-
stindnis, das in der Geschichte des Christentums seine hochtrabende Bedeutung hat.
In Jesus Christus wurde der Mensch und seine Welt vom ewigen Wort angenom-
men, endgiltig und unwiderruflich — in hypostatischer Union, wie Kirche und
Theologie sagen. Was nun von dieser angenommenen Natur Christi gilt, das gilt
grundsitzlich von der Annahme des Menschen und seiner Welt durch Gott!7: Das
Menschlich-Weltliche wurde durch diese Annahme keineswegs als etwas Vorldufiges,
blofl Schemenhaftes und letztlich Unwirkliches entlarvt. Die menschliche Natur
Christi wurde durch ihre Aufgenommenheit in den géttlichen Logos nicht ,gemin-
dert“, zum toten Werkzeug degradiert, zur bloflen Staffage und innerweltlichen
Gestikulation Gottes, sondern darin {iberhaupt erst in ihre kaum geahnte mensch-

15 Hier zeigt sich iibrigens ein formaler geschichtlicher Weltentwurf, von dem her z. B. der
monistische Weltentwurf des dialektischen Materialismus (formal) gewirdigt und christlich
fiberholt werden kénnte. Denn auch (und gerade) fiir das geschichtliche Weltverstindnis des
Christentums ist die Transzendenz nicht etwas schlechthin Weltjenseitiges, sondern echt ge-
schichtlich An- und Ausstehendes — nur daf8 diese Einheit von Gott und Welt im Medium
der Geschichte nicht von uns, sondern von Gott selbst gefiigt wird (der allein in der frei
mitgeteilten Einheit mit uns zugleich die Differenz zu uns offenhalten kann).

18 Schon hier sei auf einen Gesichtspunkt hingewiesen, der im Text selbst nicht ausdriick-
lich beriicksichtigt wird: Die endgiiltize Angenommenheit der Welt von Gott in Jesus Chri-
stus besagt auch, dafl der ,Fiirst dieser Welt* schon ,hinausgeworfen® ist (vgl. Joh 12, 81;
16,11; Lk 10, 18; Kol 2,15 u.8.). Seine ,Macht* — die weder gnosisch zur Apotheose des
Bésen verabsolutiert noch in ein rein punktuelles, innerweltlich {iberschaubares und entrinn-
bares Handeln nivelliert werden darf, sondern mehr als eine (aus geschichtlichen Urspriin-
gen stammende) existentiale Uberzeichnung, eine universale negative Prasumption unseres
konkreten geschichtlichen Freiheitsraumes verstanden werden muffl — ist, geschichtstheolo-
gisch gesehen, schon ,im Abbau®. Sie tritt keineswegs gleichrangig neben das heilsgeschicht-
liche Handeln Gottes in Jesus Christus, das sich ja nicht blofl innerkalb einer (umgreifenden)
Geschichte (neben anderen innergeschichtlichen Michten) durchsetzt, sondern die Geschicht-
lichkeit der Geschichte selbst eschatologisch gestiftet hat.

17 Wir sehen hier — um der gebotenen Kiirze willen — die angenommene menschliche
Natur Christi als Ausdrudk der grundsitzlichen Angenommenheit des Menschen und seiner |
Welt. Wer diese Annahme der menschlichen Natur Christi durch den Logos theologisch rich-
tig denkt, also streng durchhilt, daR der géttliche Logos in alle Ewigkeit Mensch bleibt,
Mensch von dieser Welt, der wird unsere Amplifikation des christologischen Grundsatzes auf
das prinzipielle Verhiltnis Gott-Welt mitvollziehen. In seinem ,Geiste®, in dem der mensch-
gewordene Logos bei uns bleibt, ist uns diese bleibende und unwiderrufliche Annahme der
Welt der Menschen verbiirgt — ohne dafl damit in formaler Pridefinition etwas ausgemacht
wire {iber das individuelle Heilsschicksal des einzelnen.



Weltverstindnis im Glauben 171

liche Urspriinglichkeit eingesetzt: Jesus Christus war ganz Mensch, menschlicher eher
als jeder andere von uns!8, :

Denn was Gott annimmt, vergewaltigt er nicht. Er saugt es nicht in sich hinein,
er vergottlicht es nicht in einem schlechten Theopanismus. Gott ist nicht wie die G6t-
ter, er ist kein Ursurpator, kein Moloch. Gott hebt — dies ist gerade seine Gottlich-
keit — das andere von sich in séiner Differenz zu ihm nicht auf, er nimmt das andere
gerade als das andere von sich an. Er kann und will es gerade in dem annehmen,
wodurch es von ihm verschieden ist, in seiner Nicht-Gottlichkeit, in seiner Mensch-
lichkeit und Weltlichkeit als solchen, und nur weil er dies vermag, hat es ihn iiber-
haupt gefreut, eine Welt zu ,erschaffen” und sie schlieflich ganz ,anzunehmen® in
seinem ewigen Wort. Die Annahme durch Gott ist deshalb urspriinglicher eine Frei-
gabe ins Eigene und Eigentliche, ins Selbstindige des Nicht-Géttlichen, als das er es
annehmen will. Seine Wahrheit ,macht frei“ (vgl. Joh 8, 32), annehmend befreit
er das andere ins Eigene des Selbstseins. Er ist — und dies ist gerade die Majestit
seiner Freiheit — der wahrhaft Gewiahrende, Sein-lassende. FEr ist nicht der Kon-
kurrent, sondern der Garant der Welt. Das-spezifische Gewicht der Welt wichst in
Gottes Advent. Die verblafite Perle erglinzt, wenn sein Sonnenblick sich iiber sie
neigt; er 18scht nicht das Licht des Nicht-Gottlichen, sondern bringt es urspriinglicher
zum Leuchten — schliefllich ihm selbst zur grofiten Ehrels,

Dies konsequent zu denken, sind wir immer wieder dadurch beirrt, daf wir unsere
Vorstellungsmodelle fiir das onotologische Verstindnis der Annahme der Welt
durch Gott mehr aus dem Natur- als aus dem Existenzbereich entnehmen20, Wir miis-
sen aber unser Verstindnis dessen, was in dieser Annahme geschieht, leitbildlich
an den eigentiimlich menschlichen Verhaltungen orientieren. Denken wir etwa an
das Zueinander in einer Freundschaft. Je tiefer hier der eine vom anderen ,ange-
nommen® und in die eigene Existenz ,hineingenommen® wird, desto mehr gerit
er zugleich ins Eigene seiner selbst, desto radikaler wird er in seine eigenen Még-
lichkeiten hinein freigegeben. ,Angenommenheit“ und ,Selbstindigkeit* wider-
streiten hier nicht einander, sondern ergénzen sich, steigern sich gleichsinnig auf.
Eine angenommene Welt wird iiberhaupt erst Welt in ihren cigensten weltlichen
Méglichkeiten, nicht obwohl, sondern gerade weil sie von Gott liebend in seinen
innertrinitarischen Lebensraum hineingenommen ist. SchlieRlich, daranf macht uns
das Anschauungsmodell der menschlichen Freundschaft auch noch aufmerksam: durch
diese freisetzende Annahme der Welt wird allererst die tiefste Form ihrer Gott-

18 Vgl. etwa seine passible Integritit, durch die er nicht etwa vor der Abgriindigkeit
menschlicher Passion und menschlicher Fragwiirdigkeit im letzten bewahrt blieb, sondern
sie radikaler, ungebrochener und kompromifiloser durchlitt als wir ,konkupiszenten“ Men-
schen.

19 So wie sich die wahre Gréfe und Freiheit eines Menschen schlieRlich darin bekundet,
dafl er die anderen sein-14ft, dafl sie also neben ihm nicht verblassen, klein werden und
untergehen, sondern vor ihm erst in ihren urspriinglichen, kaum geahnten Glanz aufgehen,
»ins Eigene finden®,

# Zu der Aufgabe, die Offenbarungswirklichkeit iiberhaupt primér in {,anthropozentri-
schen®) Existenz-, und nidit in (,kosmozentrischen) Naturkategorien zu denken vgl. J. B.
Metz, Christliche Anthropozentrik. Zur Denkform des Thomas von Aquin (Miinchen 1962)
108—115.



172 Johannes B. Metz

zugehorigkeit ermoglicht, so wie etwa der freigegebene Sklave gerade als freier
Freund seinem ehemaligen Herrn noch radikaler angehdren und von ihm noch
urspriinglicher und umfassender in die Verfiigung genommen werden kann?1.

b) Gott, so sagten wir, ruft ins Eigene, wenn er zu sich ruft. Im Figensten der
Kreatur aber waltet der unendliche Abstand zu Gott. Doch nicht von der Kreatur
selbst her wird dieser Abstand offengehalten, sondern von Gott her. Denn Gott
bleibt in der Annahme der Kreatur er selbst — und der Unterschied zn sich?2. Wenn
er sich naht, wird der Abstand von ihm und die Differenz zu ihm nicht verwischt
(inconfuse: D 148), sondern allererst sichtbar. Was er annimmt, kommt gerade in
seiner Kreatiirlichkeit und damit in seiner Nicht-Géttlichkeit zu sich. Ipsa assump-
tione creatur, sagt der hl. Angustinus tiefsinnig von der Menschheit Christi2s: in
und durch ihre Annahme vom géttlichen Logos wurde sie gerade als Geschépf, als
Nicht-Géttliches wirklich. Gerade indem Gott das Nicht-Gottliche annimmt, geht
er iiber ihm als transzendenter Schépfer anf. Durch seine Deszendenz in die Welt
wird Gott anch erst in seiner unanssprechlichen Erhabenheit iiber sie, in seiner radi-
kalen Schépfertranszendenz sichtbar. Deszendenz und Transzendenz Gottes wachsen
im gleichen Sinne. Das Christentum, das die Annahme der Welt durch die Inkar-
nation des ewigen Wortes predigt, verkiindet Gott zugleich mit allem Nachdruck
und in einmaliger Radikalitat als den transzendenten Schépfer der Welt, als den
Deus semper maior, der ,,im unzuginglichen Lichte wohnt“ (1 Tim 6, 16), und die
Welt als das nichtgottliche Geschopf seiner Hinde. Fiir das Christentum steht das
Verstindnis der Kreatiirlichkeit der Welt immer schon im Horizont des heils-
geschichtlichen Verstindnisses der Welt, die Schépfungswirklichkeit der Welt ist
jeweils schon vermittelt durch die geschichtliche Heilswirklichkeit der Welt?4. Doch
in dieser heilsgeschichtlichen Vermittlung wird das Verstdndnis der Kreatiirlichkeit
(und Endlichkeit) der Welt nicht etwa nivelliert, sondern verschirft und geliutert.
Durch die Annahme der Welt in Jesus Christus wird diese ja nicht etwa zu einem
»Stiick“ Gottes und Gott nicht zu einem (innerweltlichen) ,Sektor* des Weltganzen,

21 Damit sind echt ontologische Verhiltnisse bezeichnet und nicht etwa — wie eine primir
an der dinglichen Vorhandenheit orientierte Seinslehre meinen kénnte — ,blof moralische®
Verhiltnisse. Vgl. hierzu J. B. Metz, a.a.0.87.

22 Vgl. K. Rahner, Sahriften zur Theologie 1 (Einsiedeln 1954), 201—206; IV (Einsie-
deln 1960), 1451

23 Augustinus, Contra sermonem Arianorum 8,6 (PL 42,688). Vgl. zur christologischen
Bedeutung dieses Axioms F. Malmberg, Uber den Gottmenschen (Freiburg 1960), 38ff.

24 Was uns zunichst und unmittelbar im NT begegnet, ist ja nicht Gott als der transzen-
dente Schopfer der Welt und nicht die Welt in ihrer kreatiirlichen Abhingigkeit von ihm,
sondern Gott als der Vater unseres Herrn Jesus Christus und die Welt als die heilsgeschicht-
lich von ihm betroffene. Das theologische Verstindnis der Schopfung, der theologische Be-
griff der Kreatiirlichkeit (bzw. Endlichkeit) steht immer schon in einem (heils-)geschichtlichen
Horizont. — Es kann in diesem Zusammenhang auf die auch katholisch durchaus vertret-
bare Lehre hingewiesen werden, dafl Gott die infralapsarische (erbsiindige) Naturordnung
deshalb nicht total sich selbst entfremden lief}, weil die diese Ordnung stérende Siinde je um-
fafit blieb von seinem vorgingigen Heilswillen in Jesus Christus, so daf schlieBlich auch der
gesamte infralapsarische Natur- bzw. Schépfungsbestand theologisch als Ausdruck des heils-
geschichtlichen Gnadenwillens Gottes erscheint. Vgl. H. Kiin g, Christozentrik: LThK 112
1169—1174.



Weltverstindnis im Glauben 178

sondern durch sie und in ihr erscheint die Welt erst ganz als weltlich und Gott ganz
als gottlich; die Welt wird nicht etwa in ihrer Géttlichkeit, sondern gerade in ihrer
Nicht-Gottlichkeit oder eben (wie anders?) in ihrer Weltlichkeit sichtbar, in der
allein Gott sie sich (als das radikal andere von ihm) zuspricht und sie in seinem
»Geiste® durchherrscht. Wer dies beharrlich bedenkt, wer bestindig auf die innere
Dialektik im Ereignis der Annahme der Welt achtet, wird unser hier entfaltetes
Weltverstandnis keineswegs eines schlechten Inkarnationsoptimimus verdichtigen
konnen, der die Welt durch die Menschwerdung Gottes unvermittelt ,vergottlicht®
sein 1afit und die Heilsgeschichte selbst als wachsende Divinisierung der Welt inter-
pretiert. :

Sagen wir es zusammenfassend schlieflich noch unter einer anderen Hinsicht: In
Jesus Christus tritt die unendliche Bejahung der endlichen Welt durch Gott in die
Geschichte (vgl. 2 Kor 1,191{.); in dieser unendlichen Bejahung aber gewinnt das
Endliche als solches eine Gegenwairtigkeit und Machtigkeit, die es sich aus sich selbst
nie zu geben vermochte, da es sich von sich her ja auch immer nur endlich bejahen
kann.

Damit beschlieBen wir die Erorterung des christlichen Grundsatzes fiir ein gliu-
biges Weltverstdndnis in Hinsicht auf die Weltlichkeit der Welt heute. Nur eine
Bemerkung méchten wir, um mogliche Mifiverstindnisse zu vermeiden, anfiigen.
Die hier zunichst (um der Ubersichtlichkeit willen) abstrakt geschilderte ,Annahme*
der Welt in Jesus Christus ist immer zu denken in urspriinglicher und stidndiger Ein-
heit mit der konkreten geschichtlichen Lebenstat Jesu selbst. Die Deszendenz in das
»Fleisch der Siinde“ ist leidvolle Annahme, und deshalb hat die freisetzende An-
eignung der Welt auch stindig antagonistisch-verhiillten Charakter. Passion und
Tod Jesu sind innere und stindig gegenwirtige Momente am Ereignis dieser ,,An-
nahme®, die ja nie punktuell als rein biologisches Geschehen der Geburt gedacht
werden darf, sondern als das Ganze der personlichen Tat Jesu in echter Geschicht-
lichkeit, als Schicksal, das sich selbst erst im Kreuz einholt und vollbringt?s.

IIIL.
Die Uerweltlichung der Welt als geschichtliche ,Reprdsentation®
des Christusmysteriums

Die zwiefédltig-eine Wahrheit des Christusereignisses, der zufolge durch die
Fleischwerdung Gottes das Fleisch erst ganz als Fleisch, als Erde, als weltliche Welt
und Gott erst ganz als Gott in seiner transzendenten Weltiiberlegenheit erscheint,
wird nun wirksam in der Ukonomie der unter dem ,Gesetz Christi“ (1 Kor 9, 21)
stehenden Geschichtsbewegung, baut sich auf als Horizont eines genuin christlichen
Weltverstindnisses. Denn alle Zukunft der Welt bleibt Herkunft aus der Stunde
Christi (vgl. 1 Kor 10, 11; Eph 1, 10; 1 Petr 4, 7)28. Vorwirtsschreitend gerat die
Welt immer tiefer hinein in ihren geschichtlichen Ursprung, stellt sie sich immer

2 Zu dieser stindig ganzen Einheit des Menschwerdungsereignisses, zur Passion als inne-
rem Moment an der Inkarnation vgl. J. B. M et z, Armut im Geiste. Uom Geist der Mensch-
werdung Gottes und der Mensch-werdung des Menschen: GuL 34 (1961), 419—435.

26 Vgl. hierzu J.B. M etz, Die ,Stunde’ Christi, a.a.0. 9—14.



174 Johannes B. Metz

mehr und immer ernster unter den Stern und das Gesetz ihres Anfangs, der da heifit:
Angenommensein durch Gott in Jesus Christus. Gewi}, in dem Mafle dieser Anfang,
diese Herkunft uns selbst nicht innergeschichtlich verfiigbar und durchschaubar ist,
bleibt uns die aus dieser Herkunft geschichtlich entworfene Zukunft der Welt jeweils
auch echt verborgen, sie bleibt die fiir uns in einem wahren Sinne noch ausstindige
und unverfiigbare Zukunft der Welt, in der die Macht der ihr aufgetragenen Her-
kunft adventlich iiber sie kommt.

Nun ist aber ,Welt“ — christlich gesehen — immer schon auf den Menschen hin
gewendet, sie ist immer schon Weltbezug, Weltversiindnis des Menschen. Die
geschichtstheologische Aussage iiber die Welt ist deshalb primar und konkret eine
Aussage iiber das Weltverstandnis. Und darum kénnen wir sagen: das Weltverstind-
nis lebt — ob es sich das sagen kann und will oder nicht — aus der geschichtlichen Macht
des in Christus entworfenen Welthorizontes, lebt aus seinem Geiste, dem ,Geist
Christi“ (1 Kor 2, 16), der eigentlich nichts Neues mehr enthiillt, sondern alles aus
dem schopft, was Christi ist (vgl. Joh 16, 14), so dafl in diesem ,Geiste” und seinem
Wirken2? das Christusereignis sich selbst geschichtlich objektiviert und durchsetzt,
sich selbst ,re-pridsentiert® in einem urspriinglich neuen, unableitbaren Weli-
horizont2s.

Um die epochale Bedeutung der im Christusereignis eroffneten Sicht der Welt zu
ermessen, miissen wir uns nur jenes Weltverstindnis vergegenwartigen, in das hin-
ein die christliche Botschaft sich ausbreiten und artikulieren mufite: das Weltver-
standnis der Griechen. Fiir die Griechen war die Welt eigentlich immer schon numi-
nos verbrimt, immer schon der dumpfe, kaum gelichtete Anfang Gottes selbst,
Goétterdimmerung in allen ihren Horizonten. Diese Sicht liel die Welt nie ganz
weltlich, weil Gott nie ganz gottlich werden. Bekanntlich fehlt dem griechischen
Weltverstindnis ja die Vorstellung eines transzendenten Schopfer-Gottes. Gott war
mehr gedacht als Weltprinzip, als eine Art Weltvernunft und Weltgesetz, als imma-
nentes. Regulativ des Kosmos: das Gottliche war selbst ein Element der Welt-An-
schauung?®®. Aber eben diese unvermittelt ddmmernde Gottlichkeit der Welt, diese
religiGs-mystische Verschleierung, diese grodéwoig der Natur und eine darauf basie-
rende unvermittelte Weltfrommigkeit sind gerade nicht christlich, sondern genuin
heidnisch. Nur das Heidentum, sagt Paulus, kennt ,die vielen Gotter und Herren
der Welt* (1 Kor 8, 5); ,wir aber“ so fahrt er anschlieflend fort, ,haben nur den
einen Gott, aus dem alles ist und auf den hin wir sind“ (V 6), den transzendenten Gott,

27 Dieser ,Geist Christi“ ist der wahre ,objektive Geist® der Geschichte, der freilich nicht
rein intellektuell durchschaut, sondern allein in echt geschichtlicher Entscheidung (,Glaube*)
eingenommen werden kann.

28 Das hier vorausgesetzte, in der Geschichte waltende spezifische Grund-Folge-Verhiltnis,
demgemafl der (selbst geschichtlich ereignete) Grund dadurch begriindet, daf er sich gegen-
laufig im (geschichtlich) zu Begriindenden ,re-prasentiert” (im Doppelsinn dieses Wortes!),
kénnen wir in diesem Zusammenhang nicht weiter ausfithren.

28 Es bleibt zu beachten, dafl auch die radikale Abwertung der Welt in der spatgriechischen
Gnosis letztlich selbst noch einmal Dokumentation einer religiésen Mystifizierung und nicht
etwa einer reinen Verweltlichung der Welt ist: vgl. H. Jonas, Gnosis und spatantiker
Geist 1 (Géttingen 1954), 150; dazu F. Go garten, Uerhingnis und Hoffnung der Neu-
zeit (Stuttgart 21958), 23.



Weltverstindnis im Glauben 175

der gerade nicht als Gott im Welthorizont selbst begegnet, sondern Welt weltlich
sein 14fit. Deshalb mufite das Christentum da, wo es sich immer mehr aus seinen
eigenen Urspriingen verstand, nicht als wachsende Divinisierung, sondern gerade
als zunehmende Ent-Géttlichung und in diesem Sinne Profanisierung der Welt
erscheinen, als deren Entzauberung und Entmythisierung. So ist es nicht von unge-
fahr, daf die Christen von den im griechischen Weltverstindnis befangenen Heiden
mit einem unheimlichen Sicherungstrieb als die eigentlichen und gefihriichen g-9cou,
als die ,Atheisten®, die die Welt der Gott-losigkeit ausliefern, gebrandmarkt wer-
den konntens3o,

Lange freilich war zunichst das antike Weltverstandnis auch noch im abendlan-
disch-christlichen Geschichtsraum méchtig. Noch vom klassischen Mittelalter diirfen
und miissen wir heute sagen, daf sein Weltverstindnis im allgemeinen antik iiber-
fremdet war, durchherrscht von einem nnvermittelten ,Divinismus“ (Y. Congar).
Und nur, so méchten wir meinen, weil wir heimlich immer wieder dieses ungelin-
terte mittelalterliche Weltverstindnis zum Leitbild eines christlichen Weltbegriffes
itberhaupt machen, bringt uns die neuzeitliche Verweltlichung der Welt von vorn-
herein in religiose Verlegenheit.

In Wahrheit aber setzt sich gerade in diesem neuzeitlich anhebenden Prozef einer
gesteigerten Verweltlichung der Welt ein genuin christlicher Antrieb geschichtlich
durch. Wir miissen diesen universalen Verweltlichungsvorgang und den darin zur
Herrschaft kommenden ,kosmischen Atheismus® nur einmal im Horizont unseres
oben entwickelten christologischen Grundsatzes beurteilen, dann werden wir sehen,
daf dieser Vorgang in seinem Grundzug — freilich auch nur in diesem! — nicht
gegen ein christliches Weltverstindnis gerichtet ist, sondern gegen einen unvermit-
telten kosmischen Divinismus, so sehr, dafl in diesem Prozef sich gerade inner-
geschichtlich reprasentiert, was sich im Christusereignis mit unserem Weltverhiltnis
begeben hat3!. Eben in ihrer Annahme durch Gott in Jesus Christus, so sagten wir,
geschieht die radikale und urspriingliche Freisetzang der Welt ins Eigene und
Eigentliche, ins Unverstellte ihrer nicht-gottlichen Wirklichkeit. Dieses Geschehen
ist auf dem Grunde der neuzeitlichen Verweltlichung der Welt geschichtlich am
Werk. Die Welt wird nun universal in das eingesetzt, als was sie durch die Inkar-
nation verschirft erscheint: als Weltlichkeit. Der geschichtliche Weg dieses Prozesses
ist vielschichtig und keineswegs leicht nachzuvollziehen. Er ist nicht frei von schul-
diger Beirrung und den Abwegigkeiten eines hybriden Sikularismus. Da sich neue
Héhen des Weltverstiandnisses zeigen, werden auch die Abgriinde moglicher Beirrung
und Verfallenheit tiefer, und grofler die Gefahr, in sie hineinzustiirzen. Und die
Vorbehalte und Proteste der Kirche gegen diesen neuzeitlichen Weg der Welt in
ihre Weltlichkeit miissen zunichst auf dem Hintergrund dieser konkreten Gefahren
und Beirrungen gewiirdigt werden. Doch uns geht es um den Entwurf dieses Weges

3 Es liefle sich wohl zeigen, dafl in den christologischen Hiresien der kirchlichen Friihzeit
vor allem auch ein unchristliches Weltverstindnis am Werke ist.

31 F. Gogarten kommt, wie wir entdeckten, in seinem bedeutsamen Buch » Verhdngnis und
Hoffnung der Neuzeit“ (vgl. A. 27) zu einer dhnlichen Neueinschitzung des neuzeitlichen
Verweltlichungsprozesses — freilich aus einer ganz anderen theologischen Perspektive als
WIr.



176 Johannes B. Metz

iiberhaupt. Wenn wir ihn im Lichte unseres Grundsatzes verstehen, dann darf er
eben nicht als eine schlechte Sédkularisierung, als Ausdruck der protestierenden
Emanzipation der Welt gegen den endgiiltigen gottlichen Zugriff und dessen escha-
tologische Erscheinung, die Kirche, abgetan werden, sondern er mufl gerade als
Signum der unter dem Zugriff Gottes erfolgenden Frei- und Einsetzung der Welt
in ihre Weltlichkeit gewiirdigt werden — wenngleich wir damit keineswegs sagen
wollen und sagen konnen, daf diese neuzeitliche Verweltlichung und das darin
wirksame Weltverstdndnis der addquate Ausdruck jener im Christusereignis gesetz-
ten und gemeinten Verweltlichung der Welt sei.

1. So ist etwa die im spiten Mittelalter einsetzende Ausgliederung des Imperium
aus dem Sacerdotium, die damit aufbrechende , Verselbstindigung® und ,Absetzung“
der Welt und ihrer Institutionen, vorziglich des Staates, gegeniiber der Kirche, im
Grunde positiv christlich zu verstehen. Der Staat erscheint nun nicht mehr wie in der
Antike als sakrale Institution, sondern als weltliche Kreation Gottes. Er wird durch
das Christentum, das sich selbst als verantwortlicher Platzhalter aller religiésen
Beziige des Menschen proklamiert, gerade seiner unvermittelten und fraglosen Nu-
minositdt und Sakralitit entkleidet und als Anwalt der weltlichen Welt in echte
Urpriinglichkeit und damit in echte Partnerschaft zur Kirche {reigesetzt.

2. Auch die Verselbstandigung der weltlichen Wissenschaften gegeniiber dem uni-
versalen theologischen Wissenschaftsordo des Mittelalters, und zwar zunichst auf
dem Wege iiber eine wachsende Selbstindigkeit der Philosophie, ist im Grunde nicht
gegen, sondern durch den Geist des Christentums entstanden, dessen Wahrheit frei-
macht (vgl. Joh 8, 32)32. Schon bei Thomas von Aquin wird diese Selbstandigkeit
der weltlichen Vernunft anfinglich sichtbar, insofern bei ihm ,der Philosoph®
(Aristoteles) als Autoritdt mit eigenen, unableitbaren Prinzipien auftritt; und in
einem langen, philosophie- und theologiegeschichtlich nicht leicht erhellbaren Weg
findet dieser Verselbstindigungsprozef der philosophischen Vernunft seinen lehr-
amtlichen Niederschlag im Vatikanischen Konzil. In der Geschichte der neuzeitlichen
Philosophie ist dieser Weg sicher mit groflen Beirrungen gegangen und vielfach als
rationalistische Emanzipation der menschlichen Vernunft mifiverstanden worden.
Doch wollen wir auch hier nur grundsatzlich festhalten, daf in eben diesem Prozel
wiederum eine vom christlichen Geist selbst gesteuerte und geschichtlich erzwungene
»Verweltlichung® der Philosophie am Werk ist — nicht weil das Christentum die
Philosophie fideistisch vernachlassigt, sondern weil es sie gerade radikal in Anspruch
nehmen will, dies aber nur kann, indem es sie in ihr Eigenstes hinein freigibt. In
diesem Sinn hat die philosophische Vernunft neuzeitlich eine hochste, geschichtlich
einmalige Selbstindigkeit erlangt — gerade auch etwa im Unterschied zur klassi-
schen griechischen Philosophie, die sich nie in demselben Mafle gegen ihre ,theolo-
gische“ Herkunft kritisch scheiden konnte. So enthiillt sich der oberflichige Zerfall
der Einheit von Gottes- und Weltweisheit in den letzten Jahrhunderten, vom
Grunde her, nicht freilich in allen Einzelheiten, gerade als das christlich bedingte
und gesetzte Zueinander beider in freier Entsprechung.

32 Vgl. hierzu J. B. M e tz, Theologische und metaphysische Ordnung: ZkTh 83 (1961),
bes. 10—14. Wir haben daraus einige Sitze wortlich iibernommen.



- Weltverstindnis im Glauben 177

3. Schlieflich noch ein dritter Gesichtspunkt: Auch die neuzeitlich sich durch-
setzende Versachlichung der Natur, die Entzauberung der ,Mutter Erde“, die Auf-
bebung ihrer Tabus, die sie allererst zum Objekt, zum Experimentierfeld des Men-
schen macht, ist zutiefst christlich erméglicht, im letzten selbst ein Durchbruch jener
Verweltlichung der Welt, jener Freigabe der Natur, die sich im Christusmysterium
wurzelhaft vollzieht. Wo dieses Mysterium im Weltverstindnis geschichtlich wirk-
sam wird, kann Natur auch als das erscheinen, was sie ,,ist“: eben nicht Gott, sondern
von Gott geschaffene Natur, in eigene Gesetzlichkeiten hinein (causae secundae)
entlassen, die dem methodisch-forschenden Zugriff des Menschen offenstehen, ohne
dafl dadurch die Majestit ihres Schopfers angegriffen werden miifite. Das Christen-
tum hat aus sich selbst auch (gewif nicht nur!) den sachlich-zweckhaften Hinblick auf
Natur erméglicht und so eigentlich erst jenes Abenteuer des neuzeitlichen Geistes
in Gang gebracht, in dem die Natur zom ,, Werk® wird, in welchem der Mensch die
Welt universal besetzt und sie ganz erscheint als Material seiner Hénde, so daff
gleichsam alles im Welthorizont Gegenwirtige mehr und mehr unter der totalen
Uberblendung vom Menschen her steht und alles sich als unmittelbar von ihm ab-
kiinftig zeigt3s. Die Welt begegnet als Welt des Menschen; was uns zunachst und
unmittelbar entgegenleuchtet, sind nicht die vestigia Dei, sondern die vestigia homi-
nis. Die ,Schépfung“ Gottes ist iiberall vermittelt durch das , Werk* des Menschen;
sie ist streng ,anthropozentrisch“ gewendet. Dies alles ist im Grunde christlich ereig-
net. Gewifl hat dieser Vorgang, in seiner Perfektion , Technik* genannt, noch ganz
andere Aspekte; gewif ist mit ihm ein unabsehbarer Schwund an anderen urspriing-
lichen Hinsichten verbunden, gewif} bleibt die Versachlichungstendenz eine hohe,
hochste Gefahr, zumal sie sich heute immer mehr gegen den Menschen selbst kehrt,
ihn selbst zum Objekt ihres technischen Zugriffes und ihrer Rekonstruktion machen
mochte’t. Immerhin sollten wir zu unserer Orientierung in einer solch antlitzlos
versachlichten Welt auch an die ,christliche Ermoglichung* dieser Situation denken
und von hier aus zu ihr Stellung nehmen.

Wir konnten nur Weniges andeuten und auch dies nur in grobster, kaum zu ver-
antwortender Verkiirzung. Zweierlei sollte vor allem sichtbar werden: einmal, dafl
das Christentum aus sich selbst eine Art Verweltlichung der Welt bedeutet; daf es
da, wo es aus seinen eigensten Urspriingen geschichtlich wirksam wird, auftritt als
eine Entzauberung der Natur, eine Sikularisierung der Welt und damit als eine
Entmythologisierung des antiken Weltverstindnisses, das nur allzu sehr und allzu
lange Leitbild der christlichen Hinsicht auf Welt geblieben ist. Dann zum andern,
dafl eben deswegen auf dem Grunde des neuzeitlichen Verweltlichungsprozesses ein
echt christlicher Antrieb wirksam ist, und daf} sich darum in diesem Prozef} noch ein-
mal die geschichtliche Macht des christlichen Geistes dokumentiert und die Verwelt-
lichung selbst keineswegs als der undialektische Ausdruck fiir die Ohnmacht oder
auch nur die Gleichgiiltigkeit des Christentums gegeniiber der Welt erscheint. Was
neuzeitlich geschicht, ist urspriinglich nicht eine Verweltlichung des Glaubens aus
der Ubermacht einer glaubensfeindlichen Welt, sondern die Verweltlichung der

% Vgl. U. v. Balthasar, Die Gottesfrage des heutigen Menschen (Wien—Miinchen
1956), 26ff.

3 Dazu K. Rahner, Unterwegs zum ,neuen Menschen® (vgl. A, 1).



178 . Johannes B. Metz

Welt aus der geschichtlichen Macht des weltannehmenden und weltfreisetzenden
christlichen Glaubens. Nicht die Verweltlichung der Welt ist eigentlich ein Ungliick
des christlichen Glaubens; eher schon — so mdchten wir meinen — jene Art, in der
wir Christen uns faktisch zu ihr stellten (und zumeist heute noch stellen): Haben
wir hier nicht gleichsam unser eigen Kind miflkannt oder verleugnet, so dafl es uns
frith entlief und uns jetzt in einer sikularistisch entstellten und uns allseits entfrem-
deten Gestalt anblickt? Ist die Christenheit am Morgen der Neuzeit nicht zu zégernd
auf diesen neuen Welthorizont eingegangen; haben wir uns nicht viel zu sehr gegen
ihn verschlossen, ihn zumeist grundsétzlich verdachtigt und abgewiirdigt, so dafl die
Welt — die doch gerade vom annehmenden gottlichen Wort in eine radikale Welt-
lichkeit freigesetzt wurde! —— vor uns nur mit einem schlechten Gewissen ,sie selbst®
sein konnte? Und riithrt die innere Unsicherheit und Labilitit der weltlichen Welt,
ihre Nervositit, ihre mangelnde substanzielle Echtheit, aber auch ihre Hybris und
ihr falscher Wille zur Autonomie nicht auch (freilich nicht nur!) daher, daff die
Christenheit die Welt viel zu zégernd und eigentlich nur im Protest in ihr Eigenes
hinein freigab? Man wird wohl heute die Behauptung wagen diirfen, ja wagen miis-
sen, daf sich die Verweltlichung der Welt als urspriinglich christliches Ereignis viel-
fach gegen das konkrete geschichtliche Weltverstindnis der Christenheit durchsetzen
mufdte und daf sie nicht zuletzt aus diesem Grund faktisch antichristliche, sdkula-
ristische Ziige annahm3s. Eben dies macht aber auch die geschichtliche Gestalt des
neuzeitlichen Verweltlichungsprozesses so vieldeutig und nahezu uniiberschaubar.
Wie dem auch immer sei, wir halten daran fest, daf} dieser Prozef in seinem Grunde
aus der geschichtlichen Macht des Christusereignisses selbst hervorgetrieben und
erzwungen wurde, und daf} wir ihn als solchen erst noch auf weite Strecken in unse-
rem gliubigen Selbstverstindnis einzuholen haben.

Ist nun aber nicht inzwischen — wie man heute oft prophezeit — das ,Ende der
Neuzeit® Giber uns gekommen? Nein, in einem geschichtstheologischen Sinn: nein;
wir kénnen jedenfalls dieses ,Ende” nicht absehen; ja, wir mdchten meinen, daf}
diese ,Neuzeit“ in all dem, was uns ahnungsvoll als antlitzlose, undurchdringliche
Profanitit der Welt noch bevorsteht, erst ganz iiber uns hereinbricht, daf also das
ganze Gewicht dieses neuzeitlichen Prozesses erst noch sichtbar werden wird und daf§
es deshalb umso dringlicher zu erinnern bleibt, dafl er eigentlich im abendldndischen
Raum unter einem christlichen Gesetz angetreten ist.

Freilich, und dies ist nun nicht ldnger zu verschweigen: So wie die freisetzende
endgiiltige Annahme der Welt durch Gott innerweltlich verhillt blieb im Kreuz des
Sohnes, so wird auch ihre universale geschichtliche Objektivation im Verweltlichungs-
prozefl der Neuzeit fiir uns nie rein innerweltlich bzw. innergeschichtlich verfiigbar
und durchschaubar sein. Immer wird die weltliche Welt der Neuzeit auch als die
widersprechende erscheinen, als die protestierende, die sich gegen ihren Ursprung
sakularistisch in sich selbst verschliefit, und wir werden, je mehr sich der Vorgang
dieser Verweltlichung geschichtlich verschirft, umso mehr an ihr leiden, umso tiefer
auch in die Nacht des Kreuzes geraten. Wir kénnen und diirfen ja keineswegs die
neuzeitliche Verweltlichung einfach mit der in Christus ermdglichten und gemeinten

3 Vgl. hierzu parallel das Verhdltnis von ,christlicher Philosophie“ und neuzeitlichem
Denken: J. B. M etz, Christliche Anthropozentrik 128f (vgl. A. 19).



Weltverstindnis im Glauben 179

Weltlichkeit der Welt identifizieren. Das wire der irrige Versuch, den universalen
heilsgeschichtlichen Gang von uns aus eindentig und adidquat durchschauen zu kén-
nen. Wenn wir dennoch diesen nenzeitlichen Verweltlichungsprozefl in seinem
Grundzug positiv christlich zu verstehen suchten, dann war dies wiederum priméir
geschichtlich gemeint: in Unterschied und Absetzung nidmlich von jenem divinisti-
schen Weltverstindnis, das bis in Mittelalter hinein geschichtlich wirksam war und
das in der Neuzeit abgebaut wurde. Diese Relativitdt unserer Einschitzung des
spezifisch neuzeitlichen Verweltlichungsprozesses diirfen wir nie ans dem Auge ver-
lieren, wenn wir nicht falschen Identifikationen verfallen wollen.

Ehe wir uns nun noch kurz der Frage nach der christlichen Existenz in dieser welt-
lichen Welt zuwenden, wollen wir noch einmal zusammenfassend jenes dreigliede-
rige Verstindnis der Weltlichkeit der Welt festhalten, das in unseren bisherigen
Uberlegungen sichtbar wurde: 1. die noch nicht durch die geschichtliche Begegnung
mit dem Christentum vermittelte und in diesem Sinne ,unschuldige® Weltlichkeit
der Welt (etwa im antiken Heidentum); 2. die durch die geschichtliche Wirksamkeit
des Christentums freigesetzte Weltlichkeit der Welt; 3. die diesen Freisetzungs-
prozef autonomistisch und sdkularistisch mifiverstehende, gegen ihren christlichen
Ursprung protestierende und sich von ihm emanzipierende Weltlichkeit der Welt®.

IV.
Christliche Existenz in einer weltlichen WWelt

Die Freisetzung der Welt in ihre Weltlichkeit durch das Christusereignis geschieht
nicht etwa ins Leere der reinen Gottentfallenheit, sondern auf eine vertiefte Gott-
zugehérigkeit hin. Als Vermittler, gleichsam als Umschlagplatz der freigesetzten
Welt in diese urspriingliche Gottverfiigtheit erscheint — der Mensch. Deutlicher
als je wird seine christliche Weltverantwortung sichtbar. Wie aber soll er sie im
Horizont der Weltlichkeit der Welt verstehen und vollziehen? Woran soll er sich -
orientieren? Wir antworten grundsitzlich: sein Weltverhiltnis ist glGubiger Nach-
vollzug der Deszendenz Gottes in Uelt, der freisetzenden Annahme der Welt in
Jesus Christus. Es geht also in diesem gldubigen Weltverhaltnis urspriinglich nicht
darum, die Differenz zur Welt zu schliefen, sondern sie gerade im Glauben nach-
vollziehend zu setzen, Welt in ihrer Weltlichkeit zu gewdhren. Was ist damit ge-
meint?

Der glaubige Mensch findet sich heute in einem Weltdasein mit den verschieden-
sten, gegeneinander uniiberholbaren Ansitzen und Entwiirfen. In seiner glaubigen
Existenz hat er sich auch immer schon auf die Welt als solche eingelassen — durch
seinen Beruf, seine Lebensbezichungen usw. —, ohne dafl dieses Weltverhiltnis vom
Glauben selbst noch einmal total eingeholt wire. Er findet sich je schon in einem
Weltvollzug vor, der nicht erst von seinem Glauben gesetzt oder auf diesen hin
thematisiert ist. Dieser Pluralismus der Lebensvollziige ist, m6chten wir meinen,
heute unvermeidlich, und man hat darauf auch schon verschiedentlich anfmerksam

36 Parallel hierzu das dreifache Verhiltnis der Philosophie zum Christentum: J. B. Metz
a.a.0. 131 mit A. 20.



180 Johannes B. Metz

gemacht?”. So entsteht fiir den gldubigen Menschen leicht der Eindruck, seine Exi-
stenz habe einen ,doppelten Boden®, lebe aus einer ,doppelten Wahrheit®, sei mehr
Ellipse als Kreis, in zwei Polen zentriert, zwischen denen der Gang des Daseins
zirkulierend spielt. Denn beide, Glaube und Welt, stehen nicht mehr in einem vom
Glauben selbst her iberschaubaren und fixierbaren Verhéltnis. Das Sich-einlassen
auf die Welt setzt sich selbst nicht noch einmal thematisch um in ein Sich-einlassen
auf Gott, es bleibt gleichsam in der reinen Weltlichkeit der Welt stecken.

Im urspriinglichen und stindig ganzenLebensvollzug des gliubigenMenschen waltet
deshalb eine bleibende und (wenn nicht alles triigt) sich stindig weiter 6ffnende Diffe-
renz. Diese Differenz kann man aber nicht einfach unvermittelt stehen lassen. Auf die
Dauer wiirde sie namlich von der heute ubermichtigen Welt her eingenommen und
geschlossen werden, und der Glaube selbst geriete so unter die totale Uberblendung
von der Welt her. Diese Differenz kann aber — wenn wir die Weltlichkeit der Welt
ganz ernst nehmen, christlich ernst nechmen — auch nicht dadurch vermittelt werden,
daf die Welt selbst wieder ausdriicklich in den Glaubensvollzug hineingezogen, zum
Thema des Glaubensaktes selbst gemacht wird. Unsere gldubige Existenz heute
miifite vielmehr so sein und immer mehr so werden, dafl sie von sich aus — im Nach-
vollzug des descensus Christi — die von ihr uneingeholte Welt, aus der und auf die
hin sie immer schon lebt, ,annimmt“ und sie so gerade aus ihrem Glauben heraus
freisetzt, sie als Welt sein-14fit. Ein Beispiel: Ein junger Mann will Ingenieur wer-
den. Dies ist ein Lebensentwurf, eine Form des entschiedenen Sich-einlassens auf
die Welt, die u. U. schon vor seinem Glaubensentwurf, vor seiner personal bejahten
Liebe zu Gott da ist oder doch nicht einfach aus dieser entspringt. Dieser junge
Mann miiite nun so weit kommen, dafl sein Glaube diesen Lebensentwurf iiberholts:
sein Beruf als Ingenieur, der gar nichts anderes sein will und sein kann als ein
ernster Umgang mit der Welt, mifite von seinem Glauben ,angenommen® und da-
mit von ihm urspriinglicher veranlafit werden; die in seinem Dasein waltende uniiber-
holbare Differenz miifite also als anfanglich von seinem Glauben selbst gesetzt und
an sich selbst freigegeben erscheinen. Die Weltlichkeit seiner Existenz (als Ingenieur)
miifite sich als die aus der Freiheit und Diskretion seines Glaubens selbst gewéhrte
zeigen; ,denn alles gehort euch, sei es nun Paulus oder Apollos oder Kephas, sei es
Welt oder Leben oder Tod, sei es Gegenwartiges oder Kiinftiges: alles gehort euch
— und ihr gehort Christus, und Christus Gott* (1 Kor 3, 22 f). Es gibt eine echte
christliche Domestizierung im Weltlichen der Welt, und der glaubige Mensch hat
zunichst keinen Grund, sich nur mit schlechtem Gewissen darauf einzulassen.

Freilich, dies darf dabei keineswegs iibersehen werden, wollen wir das Phdnomen
der Weltlichkeit nicht gefahrlich verkiirzen und vernachldssigen: Wir konnen die
Welt nie so annehmen, dafl ihre Weltlichkeit als reiner Ausdruck der Annahme, der
freien Gesetztheit durch unseren Glauben erscheint. Denn wir stehen ja nicht im

37 Vgl. hierzu etwa K. Rahner, Erldsungswirklichkeit in der Schipfungswirklichkeit:
Sendung und Gnade (Innsbruck 1959), 51—88, bes. 83f; U. v. Balthasar, Schleifung
der Bastionen (Einsiedeln 1952), passim.

38 Denn nichts von all dem, in dem ich mich in meiner weltlichen Existenz je schon vor-
finde, ist so, da es nicht erscheinen kdnnte als Setzung der (im Glauben ergriffenen) Liebe
Gottes; nichts freilich ist in einer weltlichen Welt auch so, daf} es von sich her eindeutiger
Ausdrnck seines Gesetztseins durch diese Liebe ware.



Weltverstindnis im Glauben 181

Ursprung-dieser freisetzenden Annahme der Welt. Dieser Ursprung ist allein der
descensus des Sohnes, in dem der Vater die Welt endgiiltig angenommen hat. Weil
wir diese Annahme nicht urspriinglich vollziehen, sondern nur nachvollziehen in
der Gnade Jesu Christi, erscheint fiir uns die Weltlichkeit der Welt nie einfach als
die aus unserem annchmenden Glaubensvollzug Ausgegliederte, von ihm in ihr
Eigenes Freigesetzte. Wir konnen von uns aus die Differenz unserer gldubigen Exi-
stenz zur Welt nie vollig selbst setzen, nie erscheint die Welt nur als die aus unserem
Glauben Freigegebene. Das glaubige Weltverhiltnis selbst bleibt jeweils diastatisch.
Die Weltlichkeit der Welt erscheint immer auch als etwas Unbewaltigtes, vom Glau-
ben selbst nicht Durchdrungenes und in diesem Sinne wahrhaft Heidnisch-Profanes?.
Zwar ist die Welt total christlich umgriffen, aber eben nicht in uns und unserer
geschichtlichen Glaubenssituation, sondern in Gott und seinem Ja zur Welt; er allein
im unverfiigharen Geheimnis seiner Liebe ist der Ort aller echten Konvergenz zwi-
schen Glaube und Welt. Denn er allein hat die Differenz zwischen beiden in der
Inkarnation urspriinglich gesetzt, und nur in dem Ursprung, in dem sie eroffnet ist,
ist sie zugleich iiberwunden — iiberwunden freilich nicht in das verwischende Einer-
lei eines schlechten Pantheismus, sondern in jenes ,Gott alles in allem® (1 Kor
15, 28), in dem beide geeint sind in unversehrter Selbstdndigkeit.

Fiir uns aber bleibt diese Finheit innerweltlich und innergeschichtlich unverfiigbar.
Fiir uns bleibt die durchschaubare Angenommenheit der Welt in ihrer Weltlichkeit
ein eschatologisches FEreignis, auf das hin wir in Hoffnung existieren. Jetzt ist fur
uns diese Weltlichkeit noch ein vielschichtiges, nie undialektisch auf einen Nenner
zu bringendes Phinomen in echter, von uns selbst her uniiberholbarer Multivalenz.
Unser dhristliches Verhiltnis zu ibr ist wahrhaft kein unbefangenes und kein fraglos
optimistisches. Es kann tiberhaupt nicht in eindeutigen Kategorien beschrieben wer-
den, denn es ist nicht starr festlegbar und {iberschaubar; es ,wandelt” sich in gleiten-
der Funktion40, Der gliubige Nachvollzug der freisetzenden Annahme der Welt
bleibt fir uns auch je leidvoll verhiillt in eine kaum durchdrungene, ungelichtete
Weltlichkeit. Immer werden wir an ihr auch leiden, ihre extrem heidnisch-profan
anmutende Fremdheit tragen miissen als Kreuz unseres Glaubens. Immer werden
auch wir mit Paulus bekennen miissen: ,Ich bin der Welt gekreuzigt und die Welt
ist mir gekreuzigt® (Gal 6, 14) — und dies nicht, obwohl wir ihre Weltlichkeit an-
nehmen, sondern gerade weil wir sie im Glauben annehmen, und sie in dieser von
uns her undurchschaubaren Angenommenheit schmerzlich fremd und abweisend,
dumpf und wie augenlos in die Mitte unseres Glaubensvollzugs hineinsteht4t.

3 Wir konnten in theologischer Sprache auch sagen: unser konkretes gliubiges Weltver-
hiltnis bleibt je ,konkupiszent®, d. h. es bleibt je in dem Unvermdgen, die Weltlichkeit der
:)Nelt total einzuholen als Aunsdruck ihrer freisetzenden Angenommenheit durch den Glau-

en.

4 Fir das NT ist das ,Wandeln® ein Grundcharakteristikum des glaubigen Weltverhalt-
nisses: vgl. U.v. Balthasar, a.a.0. 63 (vgl. A. 85).

4 Es enthdllt sich hier zogleich ein Charakteristikum der Welt in ihrer faktischen Ver-
fassung: sie will gar nicht nur sie selbst sein; sie, nicht der Glaube, ist wie ein Moloch, der
alles in sich hineinsaugen mdchte, und darum widersteht sie gerade einem Glauben, der sie
entzaubert, dieses mythologischen Anspruchs entkleidet und sie in ihr Eigenes bringt; sie
protestiert gegen ihn und schliefit sich ab.



182 Johannes B. Metz

Kann sich dennoch, so fragen wir zum Abschluf}, auch in unserem gliubigen Welt-
verhdltnis zeigen, dafl diese Welt in ihrer Weltlichkeit die definitiv angenommene
ist? Wodurch zeigt sich, dafl unser Glaube eben ein christlicher Glaube ist, der weifl,
daf} die weltliche Welt von Gott je schon eingeholt ist, ja, daf sie in ihrer radikalen
Weltlichkeit nur erscheinen kann, weil sie von Gottes befreiendem Ja jeweils schon
tibergriffen ist? Wir meinen dadurch, dafl es unser Glaube, und im Grunde eben nur
unser Glaube vermag, dieser Weltlichkeit unverdeckt standzuhalten und sie gelassen
als solche anzunehmen?2. Dieses sein-lassende, gewihrende Sicheinlassen auf die
Weltlichkeit der Welt ist eigentlich immer schon ein unthematischer (sozusagen
~transzendentaler®) religiéser Akt, der konkret jeweils im Horizont des Christus-
ereignisses steht, denn nur von diesem her kann diese Weltlichkeit unverstellt aus-
gehalten werden, ohne daf sie selbst noch einmal iiberzeichnet, sublimiert und siku-
laristisch verbramt wird im verschleierten Kult der Profanitit. Im Grunde genommen
kann nur der Christ die Weltlichkeit ganz ernst nehmen, indem er sie als das an-
nimmt, was sie von sich her ist, ohne sie zu unterlaufen oder mit einer Ideologie zu
iiberwerfen und sie so in ihrer sachlichen, geradezu augenlosen Niichternheit zu ent-
schirfen4s,

Es ist deshalb nicht so, dafl der Christ die Weltlichkeit blof in einem reinen , Als
ob* erlebte und nur der Unglaubige sie in ihrem wahren ,An sich® erfahren kénnte.
Das Gegenteil ist der Fall! Denn die Welt hat durch das Christusereignis eine so
radikale Form ihrer Weltlichkeit erlangt, ist durch die freisetzende Annahme von
Gott in sich selbst so gott-los geworden, dafl der Mensch heute ihr nur aus der Kraft
dieses Ereignisses selbst offen standhalten kann, ohne neue Géotter seines Weltver-
standnisses zu beschwdren®. Der ungliubige Nicht-Christ wird diese angeschirfte
Weltlichkeit letztlich immer ideologisch abfilschen — entweder in die Utopismen
eines naiven Fortschrittsglaubens, eines innerweltlichen Paradieses usw., oder in
einen tragischen Nihilismus und resignierten Weltskeptizismus. So entstehen mitten
in unserer weltlichen Welt heute neue Formen der Mythologie. Und wie jeder
Mythos haben sie etwas Gewaltsames, Konstruiertes, gleichsam Unfreies an sich. Sie
— nicht eigentlich die Weltlichkeit der Welt — sind die eigentliche Gefahr unserer
Glaubenssituation und das Ungliick unserer Tage. Thnen gegeniiber aber erscheint
der Christ als der eigentlich weltliche Mensch — denn nur er kann das Weltliche
wahrhaft sein-lassen aus dem gliubigen Nachvollzug jenes tieferen Gewihrens, aus
dem alles Weltliche der Welt lebt: aus der befreienden Annahme der Welt durch
Gott in Jesus Christus. Dieses Seinlassen aber ist nicht etwa pure Passivitat, Quie-
tismus oder vage schweifende Gleichgiiltigkeit gegeniiber der Welt, sondern hichstes
Vollbringen der Welt aus dem Geiste und der Kraft jener ,Freiheit von ihr, in

# Vgl. zu diesem Gedanken auch K. Rahner, Erlosungswirklichkeit in der Schépfungs-
wirklichkeit 741 (vgl. A. 85).

8 Es ist also keineswegs christliche Aufgabe, das Profanum immer mehr in das Sacrum
hineinzuziehen, es in diesem unvermittelten Sinn zu ,heiligen®, sondern es immer mehr und
stets neu freizusetzen aus dem Sacrum und es diesem dadurch — also in einem vermittelten
Sinn — zuzunsprechen.

4 Und dies gilt so sehr, dal man eigentlich sagen mnf: wer als Nichtchrist dieser Welt-
lichkeit wirklich unverstellt standhilt, tut es aus der Kraft einer anonymen Christlichkeit.



Weltverstindnis im Glauben 183

die wir durch Christus eingesetzt und zu der wir stets neu berufen sind#. ,Das ist
der Sieg, der die Welt fiberwunden hat: unser Glaube, Wer iiberwindet die Welt,
wenn nicht derjenige, der glaubt, dal Jesus der Sohn Gottes ist“ (1 Joh 5, 4—6).
Der Glaube iiberwindet die Welt, dies heifit: er macht den Menschen urspriinglich
»frei“ von ihr; in dieser ,Freiheit” aber tritt der gldubige Mensch gleichsam auf die
Seite des weltannehmenden Gottessohnes, und er kann nun in dessen Kraft und
Gnade auch die Welt wahrhaft ,annehmen®, sie gewihren, sie sein lassen und die
Welt gerade in ihrer Weltlichkeit sichtbar machen als Ausdruck der annehmenden
Liebe Gottes in Jesus Christuse,

.Die Welt verchristlichen® — so hat man immer wieder die Weltaufgabe des
Christen formuliert. Damit kann etwas durchaus Richtiges und Entscheidendes ge-
meint sein, wenngleich uns der Ausdruck eigentlich sehr mifiverstindlich erscheint.
Denn ,Verchristlichung® der Welt darf ja nach allem Gesagten gerade nicht heifien,
aus ihr etwas anderes zu machen als eben — Welt, darf nicht heiflen, sie mit etwas
Un- oder Uberweltlichem zu iiberwerfen oder zu iiberzeichnen, ihr eine nene Dimen-
sion aufzustocken oder sie — wie man gern sagt — ,heimzuholen® aus ihrer Welt-
lichkeit in eine numinos schimmernde Géttlichkeit. So miissen wir etwa auch die Rede
von der ,christlichen Kunst®, der ,christlichen Philosophie®, dem ,christlichen Staat®
usw. recht verstechen: es geht hierbei letztlich nicht um eine , Verchristlichung® im
Sinne ciner zusitzlichen Uberzeichnung oder Sublimierung dieser Wirklichkeiten,
sondern um deren Einsetzung in ihren Ursprung und ihr wahres Eigensein (um
Kunst, Philosophie, Staat . . . als solche). Das Adjektiv ,christlich® ist daher — recht
verstanden — nicht eigentlich eine ,Zutat®, eine ,Uberfremdung, sondern gleich-
sam eine Reduplikation der weltlichen Wirklichkeit, die konkret (auf Grund der
geschichtlichen Heilsinitiative Gottes) immer schon mehr ist, tiefere Dimensionen
und urspriinglicheres Eigensein birgt, als sie sich allein von sich selbst her vergegen-
wirtigen kann.

Wir dirfen deshalb sagen: ,Die Welt verchristlichen“ heifit in einem urspriing-
lichen Sinn sie ,verweltlichen — sie in ihr Figenes und ihr Eigentum bringen, ihr
die kaum entworfenen, kaum geahnten Hohen oder Tiefen ihres Weltseins gewih-
ren, die von der Gnade ermoglicht, von der Sinde aber je schon verhingt oder ver-
schiittet sind. Denn gerade die Siinde entfremdet die Welt sich selbst. Die Siinde hat
etwas Gewaltsames an sich, sie oktroyiert der Welt etwas anderes als ihr eigen
Weltsein. Die Siinde (und in ihr der ,Vater der Siinde*) gewahrt nicht, 1488t nicht
sein. Sie ist selbst nicht Freiheit, sondern Knechtschaft, und sie verknechtet alles: sie
iiberzeichnet, verbrdmt, oktroyiert, sie ,verhingt die Dinge. Die Gnade aber ist
Freiheit, sie gewdhrt den Dingen die kaum ermessene Tiefe ihres Wesens. Sie ruft
und wendet aus aller siindigen Entfremdung heilend ins Figene. Sie ruft und wendet
die Welt in ihre vollkommene Weltlichkeit. Gratia perficit naturam — cben dies

45 Von dieser in Christus geschenkten ,Freiheit von der Welt her interpretiert vor allem
F. Gogarten denneuzeitlichen Sikularisierungsprozef (vgl. A. 29).

46 In diesem seinlassenden ,Annehmen® der Welt, in diesem positiven ,Gewihren® ist
zugleich der Grundakt echter christlicher Weltaszese enthalten. Die christliche Aszese steht
ja grundsitzlich im Dienste dieser ,Annahme®, dieses ,Ja“ — nicht eigentlich im Dienste
eines urspringlichen ,Nein®, das letztlich immer ,leichter® zu vollziehen ist als das SJa“.
Vgl. J.B. Metz, Armut im Geiste (vgl. A. 23).



184 Johannes B. Metz

gilt auch fiir die ,Konsekration der Welt“ durch die Gnade: sie versiegelt die Welt
in ihre tiefste Weltlichkeit, sie gibt die Welt in uniiberbietbarer Weise sich selbst
anheim, schenkt ihr ein ungeahntes Eigensein. Die Gnade vollendet die echte Welt-
lichkeit der Welt. Und die Kirche als das geschichtlich greifbare Zeichen und die
innerweltliche Institution dieser Gnade ist deshalb nicht der Opponent, sondern der
Garant der Welt. Kirche ist ja eigentlich umwillen der Welt. Denn die Welt ist (so
kénnte man in Abwandlung eines bekannten Wortes sagen) das Ende der Wege
Gottes. Die Kirche selbst steht im Dienste des universalen Willens Gottes zur Welt47,
Sie bezeugt und vergegenwirtigt das Walten jenes fleischgewordenen Willens, in
dem Gott sich die Welt endgiiltig zuspricht, sie aber gerade so in ihr tiefstes Eigen-
sein hinein freispricht. Freilich, dieses Eigensein der Welt, ihre voll gewihrte Welt-
lichkeit ist von uns nicht innergeschichtlich herzustellen. Sie bleibt eschatologische
Tat Gottes, in der sich an dieser Welt vollendet, was an ihr anf Grund ihrer uni-
versalen geschichtlichen ,Rekapitulation in Jesus Christus geschah. Aus allem Ge-
sagten aber ergibt sich, daf diese endzeitlich vollendete Welt keineswegs eine in
Gott hineingesaugte, im schlechten Sinn vergéttlichte Welt sein wird, sondern eine
Welt, fiir die dadurch ,Gott alles in allem* (1 Kor 15,28) ist, dafl er alles ins Eigene
und in héchste Selbstdndigkeit setzt durch seine ewige Liebe und seine neidlos
gewahrende Freiheit. Was das Urspriingliche und Selbstéindig-Figene der Welt, was
ihre Weltlichkeit im vollen Sinne inhaltlich besagt, ist daher eine Frage, die letzten
Endes nur eschatologisch, durch das Ganze der noch unvollendeten Geschichte dieser
Welt beantwortet werden kann,

Wir brechen hier ab. Alles galt dem Bemiihen, die Weltlichkeit der Welt hente in
einem christlichen Horizont sichtbar zu machen und zu bezengen, dafl auch sie, ja
gerade sie unter dem Gesetz der Stunde Christi und seiner Gnade steht, dal anch
ihre uniiberschaubare, dunkel uns bedringende Zukunft anfinglich herkommt aus
der geschichtlichen Macht des Menschensohnes — unscheinbarer vielleicht, weniger

vordergriindig, diskreter gleichsam, aber doch anfleuchtend in einer nie dagewesenen
Unbezwinglichkeit.

47 Die Kirche ist zn begreifen im Rahmen des universalen Willens Gottes zur Welt: Gott
will die Welt — nicht eigentlich die Kirche im Unterschied zur Welt. Nur weil die liebende
Annahme der Welt durch Gott von dieser selbst protestierend verworfen wurde, entstand
»Kirche® (im Unterschied zur ,Welt“) — als Zeichen und Garantie des endgiiltigen Sieges
Gottes gegeniiber der widersprechenden, schuldig sich selbst verfallenden und gerade darin
sich selbst verfehlenden Welt. Kirche muff deshalb immer auch als jene (sit venia verbo!)
» Verlegenheit® gesehen werden, die sie heilsgeschichtlich ist (und die schlieRlich wieder auf
die Welt selbst zuriickfallt).






