
Weltverständnis im Glauben 
Christliche Orientierung in der Weltlichkeit der Welt heute 

Von Johannes B. M e t z , München 

I. 

Eine These zum christlichen Weltverständnis heute 

Die Welt ist heute weltlich geworden, und wenn nicht alles trügt, ist dieser Vor- 
gang noch keineswegs an einem überschaubaren Ende angelangt1. Der Glaube ist 
von dieser universalen Weltlichkeit gestellt und gefragt, wie er sich zu ihr verstehe. 
Er kann natürlich versuchen, vor einer derart angeschärften Situation die Vorhänge 
zuzuziehen, hinter verschlossenen Türen allein auf die vertrauten Gepflogenheiten 
in Theologie und Frömmigkeit zu pochen • als wäre der Pfingsttag noch nicht über 
ihn gekommen und damit die Not, die jeweilige Weltzeit zu verstehen und zu ver- 
antworten. Ein solch ungeschichtlicher Glaube kommt zunächst kaum vor sich selbst 
in Verlegenheit (in jene heilsame Verlegenheit, die Gottes ist und durch die Gott 
zuweilen neue Wege veranlaßt); ein solcher Glaube bleibt wortreich, er kann in 
einer erstaunlichen Überlegenheit über Gott und die Welt weiterreden. Aber es 
mangelt ihm leicht der Klang des Not-wendigen und die Farbe des Wirklichen, und 
unversehens kann er mitten im Christentum zur Mythologie herabsinken. Stellt er 
sich jedoch der aufgetragenen Situation (in deren Unübersehbarkeit sich letztlich 
immer Gottes unverfügbarer Anspruch buchstabiert), so gerät er vielleicht zunächst 
in die Dürftigkeit, in die Armut des Wortes und des Einfalls. Die längst eingeübten 
Horizonte weichen, der allzu vertraute Boden öffnet sich; es gilt Grund zu nehmen 
in einer kaum entworfenen geschichtlichen Möglichkeit gläubiger Existenz. 

Nun gibt es heute gewiß bedenkenswerte Versuche, der uns aufgetragenen Welt- 
situation aus dem Geiste der Offenbarung und ihrer Theologie zu antworten. Wir 
können sie hier nicht darstellen und würdigen. Neben den Versuchen, die Weltlich- 
keit der Welt heute in einer •Theologie der irdischen Wirklichkeiten" schließlich 
wieder in jene Gottunmittelbarkeit einzurücken, die dem mittelalterlichen Welt- 
verständnis geläufig war2, steht das Bemühen, den Christen eine unbefangenere 
•Weltoffenheit" einzuschärfen mit dem deutlichen Ziel und Auftrag, diese welt- 
liche Welt heute einzuholen und neu einzugründen in das Christusmysterium3. Die 
zunächst erwähnten Versuche erscheinen uns zu ungeschichtlich-restaurativ. Doch 
fragen wir uns auch, ob die durchaus zu recht bestehende Betonung der christlichen 
•Weltoffenheit", in der die Welt als unmittelbares Material des christlichen Aktes 
erscheint, immer ganz ernst macht mit der universalen, höchst differenzierten und 

1 Vgl. hierzu etwa K. R a h n e r , Unterwegs zum •neuen Menschen": Wort und Wahrheit 
16 (1961), 807•819. 

2 Vgl. G. T h i 1 s , Theologie der irdischen Wirklichkeiten, Salzburg o. J. 
3 Vgl. neuerdings vor allem das viel beachtete Werk von A. A u e r , Weltoffener Christ. 

Grundsätzliches und Geschichtliches zur Laienfrömmigkeit, Düsseldorf 21962. Leider war uns 
eine detaillierte Auseinandersetzung mit diesem wichtigen Buch nicht mehr möglich; wir 
hoffen sie in einer späteren Publikation nachholen zu können. 



166 Johannes B. Metz 

komplizierten, kaum durchdringbaren und überschaubaren Weltlichkeit der Welt 
und ihren pluralistischen Ansätzen, und ob dieses Weltverständnis deshalb nicht in 
die gefährliche Nähe eines Weltoptimismus gerät, der gerade in dem, der diese 
Weltlichkeit der Welt radikal ernst nimmt, ein christliches Unbehagen nährt. Wie 
dem aber auch immer sei, wir wollen hier nur auf etwas aufmerksam machen, was 
all diesen und ähnlichen Versuchen, so weit wir sehen, gemeinsam ist: sie alle setzen 
als mehr oder weniger selbstverständlich voraus, daß die Weltlichkeit der Welt als 
solche etwas sei, was dem christlichen Weltverständnis ursprünglich zuwider läuft 
und was deshalb christlich total überwunden werden muß; ihnen allen ist gemeinsam 
das grundsätzliche Nein zur Verweltlichung der Welt, wie sie neuzeitlich anhub und 
in unserer gegenwärtigen Weltsituation verschärft zum Ausdruck kommt4. 

Gerade diese •selbstverständliche" Voraussetzung erscheint uns aber geschichts- 
theologisch höchst bedenkenswert. Denn eine Theologie, die geschichtlich denkt, 
kann sich nicht so leicht mit der Unterstellung abfinden, der neuzeitliche Verwelt- 
lichungsprozeß sei in seinem Kern unchristlich und die innergeschichtlich greifbare 
Welt-Geschichte habe sich deshalb eigentlich wieder epochal von der Heilsgeschichte 
wegentwickelt. In einer derartigen Vorstellung verbirgt sich ein gefährlicher heils- 
geschichtlicher Extrinsezismus und theologischer Positivismus, der nicht völlig ernst 
macht mit der Wahrheit, daß der •Geist" des Christentums bleibend eingestiftet ist 
in das •Fleisch" der Weltgeschichte und in deren irreversiblem Gang sich durch- 
setzen und bewähren muß. Die Theologie darf es sich nicht leicht machen, indem sie 
• gleichsam in einem monophysitischen Verständnis der Heilsgeschichte • den 
Prozeß der konkreten Weltgeschichte vernachlässigt. Dieser ist und bleibt vielmehr 
•angenommen" im christlichen Logos; er kann ihm nicht mehr epochal entfallen, 
und die Theologie hat deshalb diese beständige, wenn auch je verhüllte und gekreu- 
zigte •Vermählung" von Heils- und Weltgeschichte aufzuspüren und zu bezeugen. 
Auf unsere Frage hin gesprochen: sie hat freizulegen, daß und wie in dem geschicht- 
lich unumkehrbaren, epochalen Ansatz der neuzeitlichen Verweltlichung der Welt 
der christliche Anfang nicht einfach entfallen, sondern echt geschichtlich wirksam ist. 
Wie steht diese unüberholbare und nicht ernst genug zu nehmende Verweltlichung 
der Welt noch unter dem •Gesetz Christi" (1 Kor 9, 21)? Wie ist heute inner- 
geschichtlich immer noch Advent, Zukunft aus christlicher Herkunft, das Über-uns- 
kommen dessen, was sich in Jesus Christus begab? Wie ist er selbst noch mächtig als 
der die Gechichte innerlich durchherrschende Herr, nicht bloß als ihre transzendente 
Garantie? Ist er nicht durch die Verweltlichung der Welt längst in ihren Schmoll- 
winkel geraten, aus dem ihn nur noch die metaphysische Akrobatik der Theologie 
hervorholen kann? Wie ist sein Geist noch ausgegossen über das Antlitz unserer 
weltlichen Welt? Wie ist das, was auf uns immer bedrängender zu-kommt, noch 
geschichtlich her-künftig aus der •Stunde Christi"? Wieso ist alle Geschichts-Theo- 
logie der Gegenwart nicht nur eine mystische Verschleierung unserer gott-losen 
Situation? 

Nun, zunächst ließe sich antworten, und es wäre damit durchaus etwas Entschei- 
dendes genannt: das christliche Geschichtsverständnis steht unter dem Zeichen des 
Kreuzes, d. h. immer auch unter dem Zeichen des bleibenden innerweltlichen Protestes 

4 So etwa auch • trotz der betonten •Offenheit" • bei A. A u e r , a.a.O. 59ff. 



Weltverständnis im Glauben . 167 

gegen Gott. In der Verweltlichung der Welt bekundet sich das Kreuz als bleibendes 
Existential der christlichen Geschichtsökonomie, d. h. die weltliche Welt, in der wir 
heute stehen, ist schließlich nichts anderes als der planetarisch verschärfte Ausdruck 
jenes weltlichen •Widerspruchs" zum Heiligen, zu Gott und seinem Christus, der im 
christlichen Geschichtsentwurf immer vorgesehen ist5. Wir wollen jedoch hier noch 
einen Schritt weitergehen: wir wollen in der Weltlichkeit der Welt heute nicht nur 
und nicht vornehmlich das (notwendige) negative Element der christlich verstan- 
denen Geschichtsbewegung sehen, sondern schließlich und endlich eine christliche 
Positivität. Anders ausgedrückt: die Weltlichkeit der Welt soll für uns nicht der 
undialektische Ausdruck dafür sein, daß die göttliche Annahme der Welt von dieser 
selbst protestierend verworfen wurde, sondern sie soll als geschichtliche Erscheinung 
ihrer göttlichen Angenommenheit selbst sichtbar werden. Die Weltlichkeit der Welt 
soll sich für uns nicht primär als innerweltliche Entmächtigung Christi im geschicht- 
lich verschärften Widerspruch zu ihm zeigen, sondern als entscheidendes Moment 
seiner geschichtlichen Herrschaft selbst. 

In diesem Sinne fragen wir noch entschiedener in den theologischen Grund der 
Verweltlichung zurück, um an ihm unser gläubiges Weltverständnis zu orientieren. 
Wir können diese Absicht vorgreifend in einer These formulieren, die zugleich 
die Begrenzung und den vorzüglich geschichtstheologischen Charakter bezeugt, in 
dem wir zu dem universalen Thema des •Weltverständnisses im Glauben" Stellung 
nehmen. Diese These könnte etwa lauten: Die Weltlichkeit der Welt, wie sie im 
neuzeitlichen Verweltlichungsprozeß entstand und in global verschärfter Form uns 
heute anblickt, ist in ihrem Grunde, freilich nicht in ihren einzelnen geschichtlichen 
Ausprägungen, nicht gegen, sondern durch das Christentum entstanden; sie ist 
ursprünglich ein christliches Ereignis und bezeugt damit die innergeschichtlich wal- 
tende Macht der •Stunde Christi" in unserer Weltsituation. 

II. 

Ein christlicher Grund-Satz des Weltverständnisses 

Auf den ersten Blick mag uns diese These befremden. Steht denn nicht gerade das 
Gegenteil zu erwarten? Bezeugt sich die Geschichtsmächtigkeit des christlichen Gei- 
stes nicht gerade in der wachsenden Einbeziehung der Welt in die in Christus gestif- 
tete Heilswirklichkeit, in der endgültigen Überbietung der Differenz zwischen Sakra- 
lität und Profanität? Erscheint die Welt nicht gerade christlich als die •Materiatur" 
des Heiles, als Anfang einer universalen kosmischen Liturgie, und ist deshalb das 
Christentum nicht wesentlich ein beständiger Kampf gegen die Verweltlichung der 

Welt? 
Wir müssen diese Frage zunächst stehen lassen. Wir hoffen aber, daß sie wenig- 

stens indirekt eine Antwort finden wird, wenn wir uns jetzt in direktem Zugriff um 
eine positive Begründung der obigen These bemühen. Dazu besinnen wir uns ganz 
schlicht auf das, was sich in Jesus Christus für unser Weltverständnis geschichtlich 
ereignet hat. Natürlich können wir dieses Ereignis keineswegs in seiner ganzen 

5 Zum Versuch einer geschichtstheologischen Deutung unserer Weltsituation unter dieser 
Rücksicht vgl. J. B. M e t z , Die Stunde' Christi: Wort und Wahrheit 12 (1957), 5•18. 



168 Johannes B. Metz 

Breite und Tiefe auch nur skizzieren; was wir sagen, bleibt je bestimmt von unserer 
leitenden Absicht auf eine theologische Deutung der weltlichen Welt heute. Unter 
dem Vorbehalt dieser perspektivischen Verkürzung aber ließe sich das Christus- 
ereignis in folgendem Grund-Satz formulieren: Gott hat die Welt in endzeitlicher 
Definitivität angenommen in seinem Sohn Jesus Christus. Denn •der Sohn Gottes, 
Jesus Christus, ... war nicht Ja und Nein zugleich; mit ihm ist das Ja in die Ge- 
schichte getreten (yiyovzv), durch ihn ist das Amen da" (2 Kor 1, 19 f). Und die von 
ihm gestiftete Kirche ist das geschichtlich greifbare und wirksame Zeichen, das 
Sakrament der eschatologisch endgültigen Angenommenheit der Welt durch Gott. 
(Freilich ist die Zweiung •Kirche-Welt" immer auch die geschichtliche Sichtbarkeit 
der schuldigen Verweigerung der Welt gegenüber dem annehmenden Logos. Wäre 
nämlich Welt nicht in Widerspruch und Protest angenommen worden, es wäre auch 
nicht Kirche • in immer auch antagonistischem Unterschied zur Welt, ecclesia ex 
corde scisso; die Welt selbst wäre vielmehr undialektisch die Aktualität dieser An- 
genommenheit, und ihre Geschichte selbst wäre die unverhüllte Re-präsentation der 
endgültig verfügten Nähe Gottes.) Was besagt nun dieser Grund-Satz für unsere 
Absicht? Wir unterscheiden in ihm zunächst eine formale und eine inhaltliche Aus- 
sage über Gott und Welt. Eine formale Aussage: •Gott handelt in geschichtlicher Tat 
an der Welt; eine inhaltliche: •Gott handelt so an der Welt, daß er sie in seinem 
Sohn unwiderruflich annimmt". 

1. Wir verweilen zunächst bei der formalen Aussage. 

a) Was ist uns formal von Gott gesagt? Gott, so sagt dieser Satz, ist ein Gott der 
Geschichte. Unser Glaube an ihn ist nicht die dramatisch eingekleidete Objektivation 
des zeitlosen metaphysischen Selbsbewußtseins des Menschen, er ist Antwort auf ein 
geschichtlich einmaliges Ereignis. Gott ist für uns nicht bloß der immer gleiche, farb- 
los und antlitzlos als numinos schimmernder Horizont unseres Daseins gegenwärtige 
und dabei doch in die unendliche Ferne und Un-verbindlichkeit seiner Transzendenz 
entzogene Gott. Er ist nicht die Chiffre für die asymptotisch sich ins Unendliche ver- 
lierende Spitze unseres Daseins. Er ist Emmanuel, der Gott geschichtlicher Stunde. 
Die Transzendenz selbst ist zum Ereignis geworden; sie ist nicht nur einfach das 
Übergeschichtlich-Jenseitige, sondern das geschichtlich An- und Ausständige, die 
Zu-kunft des Menschen6. Dabei bleibt grundsätzlich zu bedenken7: Gott ist nie ein 
beliebiges Faktum innerhalb der Geschichte. Nicht bloß, daß er in einer höheren 
ethisch-religiösen Ästimation steht als alle anderen Geschichtsgestalten und deshalb 
exemplarischen Charakter besitzt. Er ist vielmehr auch für die Wirklichkeit, die die 
Geschichte selbst ist, von entscheidender Bedeutung. Er herrscht nicht bloß über die 
Geschichte, indem er in ihr auftritt {neben anderen geschichtlichen Erscheinungen) 
und in ihr ein universales Reich aufrichtet (neben anderen •Reichen"), sondern er 
durchherrscht sie innerlich, indem er ihr allererst geschichtlich Grund gibt (vgl. Kol 
1,17). Er beansprucht sie deshalb auch nicht einmal bloß nachträglich für sich, sie 

6 Warum der dreifaltige Gott gerade in seinem Ewigen Wort an uns handelt • diese an 
sich auch geschichtstheologisch wichtige Frage können wir hier nicht erörtern. Vgl. hierzu 
K. R a h n e r, Schriften zur Theologie III (Einsiedeln 1956), 40•46, IV (Einsiedeln 1960), 
96f, 118•120, 137ff. 

7 Vgl. hierzu J. B. M e t z , Die Stunde Christi, a.a.O. 5f. 



Weltverständnis im Glauben 169 

gehört ihm vielmehr ursprünglich zu, insofern er sie überhaupt als echte Geschichte 
gestiftet hat, und sein Reich in der Geschichte, die Kirche, ist die zeichenhafte Re-prä- 
sentation dieser eschatologischen Geschichtsgründung8. 

b) Wir fragen nun gleich weiter: Was ist uns in unserem Grund-Satz formal von 
der Welt gesagt? Zunächst einmal: diese Welt, in der Gott handelt, ist nicht etwa 
eine bloße Dingwelt, sondern immer schon Welt des Menschen, Welt, in die der 
Mensch selbst jeweils schon verstehend-handelnd eingegangen ist, denn immer geht 
es in diesem Handeln Gottes an der Welt um den Menschen und damit um die Welt 
als Dasein des Menschen9. Diese so •anthropozentrisch" verstandene Welt wird nun 
durch das freie, unableitbare Handeln Gottes an ihr als ursprünglich geschichtliche 
Größe sichtbar10. Es wäre eher griechisch als christlich gedacht, wollte man sich die 
Weltwirklichkeit zunächst vorstellen als den fixen Rahmen, in dem in einer gleich- 
gültigen und letztlich tödlichen Wiederkehr des Immerselben Geschichte geschieht11; 
Welt •wird" vielmehr durch das, was in geschichtlicher Tat an ihr geschieht, das 
•geschichtliche Werden" bzw. •geschichtliche Gewordensein" gehört zur Beschrei- 
bung ihrer Wirklichkeit12. Sie ist in ihrem Sein immer schon der existentiale Aus- 
druck verschiedenster freier geschichtlicher Ursprünge, und eben dies bedingt auch 
die konkrete, unaufhebbare Vieldeutigkeit ihrer Wirklichkeit13: es gibt die ver- 
schiedenen •Götter" und •Herren" der Welt-Geschichte (vgl. 1 Kor 8, 5). Das defini- 
tive geschichtliche Handeln Gottes an ihr (nicht eigentlich in ihr!) enthüllt14 die Welt 
aber nicht nur in ihrer allgemeinen Geschichtlichkeit, sondern vor allem in ihrem 
eschatologischen Charakter: Sie muß in einem von ihr selbst her undurchschaubaren 

8 Für das Verständnis der Geschichtsmächtigkeit Jesu Christi ist das Achten auf diese 
innere (transzendentale) Differenz im Geschichtsphänomen selbst von höchster Bedeutung. 
So ist die Inkarnation nicht etwa ein •Prinzip", das man in der Geschichte (auf bestimmte 
Phänomene) nachträglich anwendet, sondern inneres principium der Geschichte selbst: ihr 
•Standpunkt" (Kol 1, 17), ihr •Urgrund" (Offb 3, 14), ihr vorgängiges und alles umhalten- 
des Worumwillen, ihr •A und 0" (Offb 1, 8), ihre •Fülle" (Gal4,4; Mk 1,15), ihre abso- 
lute Konkretion, in der das Früher und Später der Zeit erst zur echten Geschichte wird. • 
Erst wenn der waltende Grund der Geschichte selbst geschichtlich gedacht wird, erscheint die 
Geschichtlichkeit in ihrem vollen Ernst. 

• •Welt" darf deshalb nie einfach kosmozentrisch-objektivistisch verstanden werden, sie 
muß •anthropozentrisch" gedacht werden: als Weltverhältnis, Weltverständnis. 

10 Ja, nur als •anthropozentrisch" entworfene Welt kann sie als echt geschichtliche Welt 
erscheinen. Gott kann an ihr nur echt geschichtlich handeln, insofern sie immer schon •Welt 
des Menschen" ist. 

11 Vgl. R. Bultmann, Das Verständnis von Welt und Mensch im Neuen Testament und 
im Griedientum: Glaube und Verstehen II (Tübingen 1952), 59•78. 

12 Sie ist keine statische Größe, sie ist nicht primär ein •Zustand", sondern ursprünglicher 
ein •Geschehen". Die Geschichte kommt nicht zu einer an sich konstituierten Welt-Natur 
nachträglich hinzu, sie gehört vielmehr in die ontologisdie Konstitution der Welt selbst. Des- 
halb ist auch die Welt in ihrem •An-sich" immer schon mehr als was in rein metaphysischer 
Reflexion von ihr ausgesagt werden kann. 

18 Theologisch heißt das: sie ist jeweils schon existential präformiert durch die Tat Adams 
(ja, ursprünglicher noch durch die • nie rein weltenthobene • schuldige Engelstat) und 
durch die Heilstat Christi an ihr. 

14 •Enthüllen" hat hier ontologisdie Bedeutung: das •Enthülltwerden" ist ein •Hervor- 
treten" und • Aufgehen" in die Aktualität der je eigenen geschichtlichen Wirklichkeit. 



170 Johannes B.Metz 

geschichtlichen Gang noch einholen, was ihr als echtes Ende schon eingestiftet ist; sie 
muß noch werden, was sie durch die Tat Jesu Christi schon ist: der neue Äon, •der 
neue Himmel und die neue Erde" (Offb 21, 1), die eine Basileia Gottes und der 
Menschen15. 

2. Kehren wir uns nun aber der inhaltlichen Aussage unseres theologischen Grund- 
satzes zu und vergegenwärtigen wir uns noch einmal, daß wir ihn befragen in Hin- 
sicht auf ein theologisches Verständnis unserer weltlichen Welt heute. Dieser Grund- 
satz besagt material: •Gott handelt in seinem Sohne so an der Welt, daß er sie in 
eschatologischer Endgültigkeit annimmt." Was ist damit gesagt?16 

a) Alles kommt darauf an, daß wie diese •Annahme" in ihrer göttlichen Dialektik 
richtig verstehen und sie nicht etwa monophysitisch mißverstehen • ein Mißver- 
ständnis, das in der Geschichte des Christentums seine hochtrabende Bedeutung hat. 
In Jesus Christus wurde der Mensch und seine Welt vom ewigen Wort angenom- 
men, endgültig und unwiderruflich • in hypostatischer Union, wie Kirche und 
Theologie sagen. Was nun von dieser angenommenen Natur Christi gilt, das gilt 
grundsätzlich von der Annahme des Menschen und seiner Welt durch Gott17: Das 
Menschlich-Weltliche wurde durch diese Annahme keineswegs als etwas Vorläufiges, 
bloß Schemenhaftes und letztlich Unwirkliches entlarvt. Die menschliche Natur 
Christi wurde durch ihre Aufgenommenheit in den göttlichen Logos nicht •gemin- 
dert", zum toten Werkzeug degradiert, zur bloßen Staffage und innerweltlichen 
Gestikulation Gottes, sondern darin überhaupt erst in ihre kaum geahnte mensch- 

15 Hier zeigt sich übrigens ein formaler geschichtlicher Weltentwurf, von dem her z. B. der 
monistische Weltentwurf des dialektischen Materialismus (formal) gewürdigt und christlich 
überholt werden könnte. Denn auch (und gerade) für das geschichtliche Weltverständnis des 
Christentums ist die Transzendenz nicht etwas schlechthin Welt jenseitiges, sondern echt ge- 
schichtlich An- und Ausstehendes • nur daß diese Einheit von Gott und Welt im Medium 
der Geschichte nicht von uns, sondern von Gott selbst gefügt wird (der allein in der frei 
mitgeteilten Einheit mit uns zugleich die Differenz zu uns offenhalten kann). 

16 Schon hier sei auf einen Gesichtspunkt hingewiesen, der im Text selbst nicht ausdrück- 
lich berücksichtigt wird: Die endgültige Angenommenheit der Welt von Gott in Jesus Chri- 
stus besagt auch, daß der •Fürst dieser Welt" schon •hinausgeworfen" ist (vgl. Joh 12,31; 
16, 11; LklO, 18; Kol 2, 15 u. ö.). Seine •Macht" • die weder gnosisch zur Apotheose des 
Bösen verabsolutiert noch in ein rein punktuelles, innerweltlich überschaubares und entrinn- 
bares Handeln nivelliert werden darf, sondern mehr als eine (aus geschichtlichen Ursprün- 
gen stammende) existentiale Überzeichnung, eine universale negative Präsumption unseres 
konkreten geschichtlichen Freiheitsraumes verstanden werden muß • ist, geschichtstheolo- 
gisch gesehen, schon •im Abbau". Sie tritt keineswegs gleichrangig neben das heilsgeschicht- 
liche Handeln Gottes in Jesus Christus, das sich ja nicht bloß innerhalb einer (umgreifenden) 
Geschichte (neben anderen innergeschichtlichen Mächten) durchsetzt, sondern die Geschicht- 
lichkeit der Geschichte selbst eschatologisch gestiftet hat. 

17 Wir sehen hier • um der gebotenen Kürze willen • die angenommene menschliche 
Natur Christi als Ausdruck der grundsätzlichen Angenommenheit des Menschen und seiner 
Welt. Wer diese Annahme der menschlichen Natur Christi durch den Logos theologisch rich- 
tig denkt, also streng durchhält, daß der göttliche Logos in alle Ewigkeit Mensch bleibt, 
Mensch von dieser Welt, der wird unsere Amplifikation des christologischen Grundsatzes auf 
das prinzipielle Verhältnis Gott-Welt mitvollziehen. In seinem •Geiste", in dem der mensch- 
gewordene Logos bei uns bleibt, ist uns diese bleibende und unwiderrufliche Annahme der 
Welt der Menschen verbürgt • ohne daß damit in formaler Prädefinition etwas ausgemacht 
wäre über das individuelle Heilsschicksal des einzelnen. 



XJUeltverständnis im Glauben 171 

liehe Ursprünglichkeit eingesetzt: Jesus Christus war ganz Mensch, menschlicher eher 
als jeder andere von uns18. 

Denn was Gott annimmt, vergewaltigt er nicht. Er saugt es nicht in sich hinein, 
er vergöttlicht es nicht in einem schlechten Theopanismus. Gott ist nicht wie die Göt- 
ter, er ist kein Ursurpator, kein Moloch. Gott hebt • dies ist gerade seine Göttlich- 
keit • das andere von sich in seiner Differenz zu ihm nicht auf, er nimmt das andere 
gerade als das andere von sich an. Er kann und will es gerade in dem annehmen, 
wodurch es von ihm verschieden ist, in seiner Nicht-Göttlichkeit, in seiner Mensch- 
lichkeit und Weltlichkeit als solchen, und nur weil er dies vermag, hat es ihn über- 
haupt gefreut, eine Welt zu •erschaffen" und sie schließlich ganz •anzunehmen" in 
seinem ewigen Wort. Die Annahme durch Gott ist deshalb ursprünglicher eine Frei- 
gabe ins Eigene und Eigentliche, ins Selbständige des Nicht-Göttlichen, als das er es 
annehmen will. Seine Wahrheit •macht frei" (vgl. Joh 8, 32), annehmend befreit 
er das andere ins Eigene des Selbstseins. Er ist • und dies ist gerade die Majestät 
seiner Freiheit • der wahrhaft Gewährende, Sein-lassende. Er ist nicht der Kon- 
kurrent, sondern der Garant der Welt. Das spezifische Gewicht der Welt wächst in 
Gottes Advent. Die verblaßte Perle erglänzt, wenn sein Sonnenblick sich über sie 
neigt; er löscht nicht das Licht des Nicht-Göttlichen, sondern bringt es ursprünglicher 
zum Leuchten • schließlich ihm selbst zur größten Ehre19. 

Dies konsequent zu denken, sind wir immer wieder dadurch beirrt, daß wir unsere 
Vorstellungsmodelle für das onotologische Verständnis der Annahme der Welt 
durch Gott mehr aus dem Natur- als aus dem Existenzbereich entnehmen20. Wir müs- 
sen aber unser Verständnis dessen, was in dieser Annahme geschieht, leitbildlich 
an den eigentümlich menschlichen Verhaltungen orientieren. Denken wir etwa an 
das Zueinander in einer Freundschaft. Je tiefer hier der eine vom anderen •ange- 
nommen" und in die eigene Existenz •hineingenommen" wird, desto mehr gerät 
er zugleich ins Eigene seiner selbst, desto radikaler wird er in seine eigenen Mög- 
lichkeiten hinein freigegeben. •Angenommenheit" und •Selbständigkeit" wider- 
streiten hier nicht einander, sondern ergänzen sich, steigern sich gleichsinnig auf. 
Eine angenommene Welt wird überhaupt erst Welt in ihren eigensten weltlichen 
Möglichkeiten, nicht obwohl, sondern gerade weil sie von Gott liebend in seinen 
innertrinitarischen Lebensraum hineingenommen ist. Schließlich, darauf macht uns 
das Anschauungsmodell der menschlichen Freundschaf t auch noch aufmerksam: durch 
diese freisetzende Annahme der Welt wird allererst die tiefste Form ihrer Gott- 

18 Vgl. etwa seine passible Integrität, durch die er nicht etwa vor der Abgründigkeit 
menschlicher Passion und menschlicher Fragwürdigkeit im letzten bewahrt blieb, sondern 
sie radikaler, ungebrochener und kompromißloser durchlitt als wir •konkupiszenten" Men- 
schen. 

19 So wie sich die wahre Größe und Freiheit eines Menschen schließlich darin bekundet, 
daß er die anderen sein-läßt, daß sie also neben ihm nicht verblassen, klein werden und 
untergehen, sondern vor ihm erst in ihren ursprünglichen, kaum geahnten Glanz aufgehen, 
•ins Eigene finden". 

20 Zu der Aufgabe, die Offenbarungswirklichkeit überhaupt primär in (•anthropozentri- 
schen") Existenz-, und nicht in (•kosmozentrischen") Naturkategorien zu denken vgl. J. B. 
Metz, Christliche Anthropozentrik. Zur Denkform des Thomas von Aquin (München 1962) 
108•115. 



172 Johannes B. Metz 

Zugehörigkeit ermöglicht, so wie etwa der freigegebene Sklave gerade als freier 
Freund seinem ehemaligen Herrn noch radikaler angehören und von ihm noch 
ursprünglicher und umfassender in die Verfügung genommen werden kann21. 

b) Gott, so sagten wir, ruft ins Eigene, wenn er zu sich ruft. Im Eigensten der 
Kreatur aber waltet der unendliche Abstand zu Gott. Doch nicht von der Kreatur 
selbst her wird dieser Abstand offengehalten, sondern von Gott her. Denn Gott 
bleibt in der Annahme der Kreatur er selbst • und der Unterschied zu sich22. Wenn 
er sich naht, wird der Abstand von ihm und die Differenz zu ihm nicht verwischt 
(inconfuse: D 148), sondern allererst sichtbar. Was er annimmt, kommt gerade in 
seiner Kreatürlichkeit und damit in seiner Nicht-Göttlichkeit zu sich. Ipsa assump- 
tione creatur, sagt der hl. Augustinus tiefsinnig von der Menschheit Christi23: in 
und durch ihre Annahme vom göttlichen Logos wurde sie gerade als Geschöpf, als 
Nicht-Göttliches wirklich. Gerade indem Gott das Nicht-Göttliche annimmt, geht 
er über ihm als transzendenter Schöpfer auf. Durch seine Deszendenz in die Welt 
wird Gott auch erst in seiner unaussprechlichen Erhabenheit über sie, in seiner radi- 
kalen Schöpfertranszendenz sichtbar. Deszendenz und Transzendenz Gottes wachsen 
im gleichen Sinne. Das Christentum, das die Annahme der Welt durch die Inkar- 
nation des ewigen Wortes predigt, verkündet Gott zugleich mit allem Nachdruck 
und in einmaliger Radikalität als den transzendenten Schöpfer der Welt, als den 
Deus semper maior, der •im unzugänglichen Lichte wohnt" (1 Tim 6, 16), und die 
Welt als das nichtgöttliche Geschöpf seiner Hände. Für das Christentum steht das 
Verständnis der Kreatürlichkeit der Welt immer schon im Horizont des heils- 
geschichtlichen Verständnisses der Welt, die Schöpfungswirklichkeit der Welt ist 
jeweils schon vermittelt durch die geschichtliche Heilswirklichkeit der Welt24. Doch 
in dieser heilsgeschichtlichen Vermittlung wird das Verständnis der Kreatürlichkeit 
(und Endlichkeit) der Welt nicht etwa nivelliert, sondern verschärft und geläutert. 
Durch die Annahme der Welt in Jesus Christus wird diese ja nicht etwa zu einem 
•Stück" Gottes und Gott nicht zu einem (innerweltlichen) •Sektor" des Weltganzen, 

21 Damit sind edit ontologische Verhältnisse bezeichnet und nicht etwa • wie eine primär 
an der dinglichen Vorhandenheit orientierte Seinslehre meinen könnte • •bloß moralische" 
Verhältnisse. Vgl. hierzu J. B. Metz, a.a.O. 87. 

22 Vgl. K. R a h n e r , Schriften zur Theologie I (Einsiedeln 1954), 201•206; IV (Einsie- 
deln 1960), 145ff. 

23 Augustinus, Contra sermonem Arianorum 8, 6 (PL 42, 688). Vgl. zur diristologischen 
Bedeutung dieses Axioms F. Malmberg, Über den Gottmenschen (Freiburg 1960), 38ff. 

24 Was uns zunächst und unmittelbar im NT begegnet, ist ja nicht Gott als der transzen- 
dente Schöpfer der Welt und nicht die Welt in ihrer kreatürlichen Abhängigkeit von ihm, 
sondern Gott als der Vater unseres Herrn Jesus Christus und die Welt als die heilsgeschicht- 
lich von ihm betroffene. Das theologische Verständnis der Schöpfung, der theologische Be- 
griff der Kreatürlichkeit (bzw. Endlichkeit) steht immer schon in einem (heils-)geschichtlichen 
Horizont. • Es kann in diesem Zusammenhang auf die auch katholisch durchaus vertret- 
bare Lehre hingewiesen werden, daß Gott die infralapsarische (erbsündige) Naturordnung 
deshalb nicht total sich selbst entfremden ließ, weil die diese Ordnung störende Sünde je um- 
faßt blieb von seinem vorgängigen Heilswillen in Jesus Christus, so daß schließlich auch der 
gesamte infralapsarische Natur- bzw. Schöpfungsbestand theologisch als Ausdruck des heils- 
geschichtlichen Gnadenwillens Gottes erscheint. Vgl. H. K ü n g, Christozentrik: LThK II2 

1169•1174. 



Weltverständnis im Glauben 173 

sondern durch sie und in ihr erscheint die Welt erst ganz als weltlich und Gott ganz 
als göttlich; die Welt wird nicht etwa in ihrer Göttlichkeit, sondern gerade in ihrer 
Nicht-Göttlichkeit oder eben (wie anders?) in ihrer Weltlichkeit sichtbar, in der 
allein Gott sie sich (als das radikal andere von ihm) zuspricht und sie in seinem 
•Geiste" durchherrscht. Wer dies beharrlich bedenkt, wer beständig auf die innere 
Dialektik im Ereignis der Annahme der Welt achtet, wird unser hier entfaltetes 
Weltverständnis keineswegs eines schlechten Inkarnationsoptimimus verdächtigen 
können, der die Welt durch die Menschwerdung Gottes unvermittelt •vergöttlicht" 
sein läßt und die Heilsgeschichte selbst als wachsende Divinisierung der Welt inter- 
pretiert. 

Sagen wir es zusammenfassend schließlich noch unter einer anderen Hinsicht: In 
Jesus Christus tritt die unendliche Bejahung der endlichen Welt durch Gott in die 
Geschichte (vgl. 2 Kor 1,19 f.); in dieser unendlichen Bejahung aber gewinnt das 
Endliche als solches eine Gegenwärtigkeit und Mächtigkeit, die es sich aus sich selbst 
nie zu geben vermöchte, da es sich von sich her ja auch immer nur endlich bejahen 
kann. 

Damit beschließen wir die Erörterung des christlichen Grundsatzes für ein gläu- 
biges Weltverständnis in Hinsicht auf die Weltlichkeit der Welt heute. Nur eine 
Bemerkung möchten wir, um mögliche Mißverständnisse zu vermeiden, anfügen. 
Die hier zunächst (um der Übersichtlichkeit willen) abstrakt geschilderte •Annahme" 
der Welt in Jesus Christus ist immer zu denken in ursprünglicher und ständiger Ein- 
heit mit der konkreten geschichtlichen Lebenstat Jesu selbst. Die Deszendenz in das 
•Fleisch der Sünde" ist leidvolle Annahme, und deshalb hat die freisetzende An- 
eignung der Welt auch ständig antagonistisch-verhüllten Charakter. Passion und 
Tod Jesu sind innere und ständig gegenwärtige Momente am Ereignis dieser •An- 
nahme", die ja nie punktuell als rein biologisches Geschehen der Geburt gedacht 
werden darf, sondern als das Ganze der persönlichen Tat Jesu in echter Geschicht- 
lichkeit, als Schicksal, das sich selbst erst im Kreuz einholt und vollbringt25. 

III. 

Die Verweltlichung der Welt als geschichtliche •Repräsentation" 

des Christusmysteriums 

Die zwiefältig-eine Wahrheit des Christusereignisses, der zufolge durch die 
Fleischwerdung Gottes das Fleisch erst ganz als Fleisch, als Erde, als weltliche Welt 
und Gott erst ganz als Gott in seiner transzendenten Weltüberlegenheit erscheint, 
wird nun wirksam in der Ökonomie der unter dem •Gesetz Christi" (1 Kor 9, 21) 
stehenden Geschichtsbewegung, baut sich auf als Horizont eines genuin christlichen 
Weltverständnisses. Denn alle Zukunft der Welt bleibt Herkunft aus der Stunde 
Christi (vgl. 1 Kor 10, 11; Eph 1, 10; 1 Petr 4, 7)26. Vorwärtsschreitend gerät die 
Welt immer tiefer hinein in ihren geschichtlichen Ursprung, stellt sie sich immer 

26 Zu dieser ständig ganzen Einheit des Menschwerdungsereignisses, zur Passion als inne- 
rem Moment an der Inkarnation vgl. J. B. M e t z , Armut im Geiste. Vom Geist der Mensch- 
werdung Gottes und der Mensch-werdung des Menschen: GuL 34 (1961), 419•435. 

26 Vgl. hierzu J. B. Metz, Die Munde' Christi, a.a.O. 9•14. 



174 Johannes B. Metz 

mehr und immer ernster unter den Stern und das Gesetz ihres Anfangs, der da heißt: 
Angenommensein durch Gott in Jesus Christus. Gewiß, in dem Maße dieser Anfang, 
diese Herkunft uns selbst nicht innergeschichtlich verfügbar und durchschaubar ist, 
bleibt uns die aus dieser Herkunft geschichtlich entworfene Zukunft der Welt jeweils 
auch echt verborgen, sie bleibt die für uns in einem wahren Sinne noch ausständige 
und unverfügbare Zukunft der Welt, in der die Macht der ihr aufgetragenen Her- 
kunft adventlich über sie kommt. 

Nun ist aber •Welt" • christlich gesehen • immer schon auf den Menschen hin 
gewendet, sie ist immer schon Weltfozwg, Vtfcltverständnis des Menschen. Die 
geschichtstheologische Aussage über die Welt ist deshalb primär und konkret eine 
Aussage über das Weltverständnis. Und darum können wir sagen: das Weltverständ- 
nis lebt • ob es sich das sagen kann und will oder nicht • aus der geschichtlichen Macht 
des in Christus entworfenen Welthorizontes, lebt aus seinem Geiste, dem •Geist 
Christi" (1 Kor 2, 16), der eigentlich nichts Neues mehr enthüllt, sondern alles aus 
dem schöpft, was Christi ist (vgl. Joh 16, 14), so daß in diesem •Geiste" und seinem 
Wirken27 das Christusereignis sich selbst geschichtlich objektiviert und durchsetzt, 
sich selbst •re-präsentiert" in einem ursprünglich neuen, unableitbaren Welt- 
horizont28. 

Um die epochale Bedeutung der im Christusereignis eröffneten Sicht der Welt zu 
ermessen, müssen wir uns nur jenes Weltverständnis vergegenwärtigen, in das hin- 
ein die christliche Botschaft sich ausbreiten und artikulieren mußte: das Weltver- 
ständnis der Griechen. Für die Griechen war die Welt eigentlich immer schon numi- 
nos verbrämt, immer schon der dumpfe, kaum gelichtete Anfang Gottes selbst, 
Götterdämmerung in allen ihren Horizonten. Diese Sicht ließ die Welt nie ganz 
weltlich, weil Gott nie ganz göttlich werden. Bekanntlich fehlt dem griechischen 
Weltverständnis ja die Vorstellung eines transzendenten Schöpfer-Gottes. Gott war 
mehr gedacht als Weltprinzip, als eine Art Weltvernunft und Weltgesetz, als imma- 
nentes Regulativ des Kosmos: das Göttliche war selbst ein Element der Welt-An- 
schauung29. Aber eben diese unvermittelt dämmernde Göttlichkeit der Welt, diese 
religiös-mystische Verschleierung, diese cutoftecoeug der Natur und eine darauf basie- 
rende unvermittelte Weltfrömmigkeit sind gerade nicht christlich, sondern genuin 
heidnisch. Nur das Heidentum, sagt Paulus, kennt •die vielen Götter und Herren 
der Welt" (1 Kor 8, 5); •wir aber" so fährt er anschließend fort, •haben nur den 
einen Gott, aus dem alles ist und auf den hin wir sind" (V 6), den transzendenten Gott, 

27 Dieser •Geist Christi" ist der wahre •objektive Geist" der Geschichte, der freilich nicht 
rein intellektuell durchschaut, sondern allein in echt geschichtlicher Entscheidung (•Glaube") 
eingenommen werden kann. 

28 Das hier vorausgesetzte, in der Geschichte waltende spezifische Grund-Folge-Verhältnis, 
demgemäß der (selbst geschichtlich ereignete) Grund dadurch begründet, daß er sich gegen- 
läufig im (geschichtlich) zu Begründenden •re-präsentiert" (im Doppelsinn dieses Wortes!), 
können wir in diesem Zusammenhang nicht weiter ausführen. 

29 Es bleibt zu beachten, daß auch die radikale Abwertung der Welt in der spätgriechisdien 
Gnosis letztlich selbst noch einmal Dokumentation einer religiösen Mystifizierung und nicht 
etwa einer reinen Verweltlichung der Welt ist: vgl. H. Jonas, Gnosis und spätantiker 
Geist I (Göttingen 1954), 150; dazu F. Gogarten, Verhängnis und Hoffnung der Neu- 
zeit (Stuttgart 21958), 23. 



Weltverständnis im Glauben 175 

der gerade nicht als Gott im Welthorizont selbst begegnet, sondern Welt weltlich 
sein läßt. Deshalb mußte das Christentum da, wo es sich immer mehr aus seinen 
eigenen Ursprüngen verstand, nicht als wachsende Divinisierung, sondern gerade 
als zunehmende Ent-Göttlichung und in diesem Sinne Profanisierung der Welt 
erscheinen, als deren Entzauberung und Entmythisierung. So ist es nicht von unge- 
fähr, daß die Christen von den im griechischen Weltverständnis befangenen Heiden 
mit einem unheimlichen Sicherungstrieb als die eigentlichen und gefährlichen a-deoii 
als die •Atheisten", die die Welt der Gott-losigkeit ausliefern, gebrandmarkt wer- 
den konnten30. 

Lange freilich war zunächst das antike Weltverständnis auch noch im abendlän- 
disch-christlichen Geschichtsraum mächtig. Noch vom klassischen Mittelalter dürfen 
und müssen wir heute sagen, daß sein Weltverständnis im allgemeinen antik über- 
fremdet war, durchherrscht von einem unvermittelten •Divinismus" (Y. Congar). 
Und nur, so möchten wir meinen, weil wir heimlich immer wieder dieses ungeläu- 
terte mittelalterliche Weltverständnis zum Leitbild eines christlichen Weltbegriffes 
überhaupt machen, bringt uns die neuzeitliche Verweltlichung der Welt von vorn- 
herein in religiöse Verlegenheit. 

In Wahrheit aber setzt sich gerade in diesem neuzeitlich anhebenden Prozeß einer 
gesteigerten Verweltlichung der Welt ein genuin christlicher Antrieb geschichtlich 
durch. Wir müssen diesen universalen Verweltlichungsvorgang und den darin zur 
Herrschaft kommenden •kosmischen Atheismus" nur einmal im Horizont unseres 
oben entwickelten christologischen Grundsatzes beurteilen, dann werden wir sehen, 
daß dieser Vorgang in seinem Grundzug • freilich auch nur in diesem! • nicht 
gegen ein christliches Weltverständnis gerichtet ist, sondern gegen einen unvermit- 
telten kosmischen Divinismus, so sehr, daß in diesem Prozeß sich gerade inner- 
geschichtlich repräsentiert, was sich im Christusereignis mit unserem Weltverhältnis 
begeben hat31. Eben in ihrer Annahme durch Gott in Jesus Christus, so sagten wir, 
geschieht die radikale und ursprüngliche Freisetzung der Welt ins Eigene und 
Eigentliche, ins Unverstellte ihrer nicht-göttlichen Wirklichkeit. Dieses Geschehen 
ist auf dem Grunde der neuzeitlichen Verweltlichung der Welt geschichtlich am 
Werk. Die Welt wird nun universal in das eingesetzt, als was sie durch die Inkar- 
nation verschärft erscheint: als Weltlichkeit. Der geschichtliche Weg dieses Prozesses 
ist vielschichtig und keineswegs leicht nachzuvollziehen. Er ist nicht frei von schul- 
diger Beirrung und den Abwegigkeiten eines hybriden Säkularismus. Da sich neue 
Höhen des Weltverständnisses zeigen, werden auch die Abgründe möglicher Beirrung 
und Verfallenheit tiefer, und größer die Gefahr, in sie hineinzustürzen. Und die 
Vorbehalte und Proteste der Kirche gegen diesen neuzeitlichen Weg der Welt in 
ihre Weltlichkeit müssen zunächst auf dem Hintergrund dieser konkreten Gefahren 
und Beirrungen gewürdigt werden. Doch uns geht es um den Entwurf dieses Weges 

30 Es ließe sich wohl zeigen, daß in den christologischen Häresien der kirchlichen Frühzeit 
vor allem auch ein unchristliches Weltverständnis am Werke ist. 

31 F. Gogarten kommt, wie wir entdeckten, in seinem bedeutsamen Buch •Verhängnis und 
Hoffnung der Neuzeit" (vgl. A. 27) zu einer ähnlichen Neueinschätzung des neuzeitlichen 
Verweltlichungsprozesses • freilich aus einer ganz anderen theologischen Perspektive als 



176 Johannes B. Metz 

überhaupt. Wenn wir ihn im Lichte unseres Grundsatzes verstehen, dann darf er 
eben nicht als eine schlechte Säkularisierung, als Ausdruck der protestierenden 
Emanzipation der Welt gegen den endgültigen göttlichen Zugriff und dessen escha- 
tologische Erscheinung, die Kirche, abgetan werden, sondern er muß gerade als 
Signum der unter dem Zugriff Gottes erfolgenden Frei- und Einsetzung der Welt 
in ihre Weltlichkeit gewürdigt werden • wenngleich wir damit keineswegs sagen 
wollen und sagen können, daß diese neuzeitliche Verweltlichung und das darin 
wirksame Weltverständnis der adäquate Ausdruck jener im Christusereignis gesetz- 
ten und gemeinten Verweltlichung der Welt sei. 

1. So ist etwa die im späten Mittelalter einsetzende Ausgliederung des Imperium 
aus dem Sacerdotium, die damit aufbrechende •Verselbständigung" und •Absetzung" 
der Welt und ihrer Institutionen, vorzüglich des Staates, gegenüber der Kirche, im 
Grunde positiv christlich zu verstehen. Der Staat erscheint nun nicht mehr wie in der 
Antike als sakrale Institution, sondern als weltliche Kreation Gottes. Er wird durch 
das Christentum, das sich selbst als verantwortlicher Platzhalter aller religiösen 
Bezüge des Menschen proklamiert, gerade seiner unvermittelten und fraglosen Nu- 
minosität und Sakralität entkleidet und als Anwalt der weltlichen Welt in echte 
Urprünglichkeit und damit in echte Partnerschaft zur Kirche freigesetzt. 

2. Auch die Verselbständigung der weltlichen Wissenschaften gegenüber dem uni- 
versalen theologischen Wissenschaftsordo des Mittelalters, und zwar zunächst auf 
dem Wege über eine wachsende Selbständigkeit der Philosophie, ist im Grunde nicht 
gegen, sondern durch den Geist des Christentums entstanden, dessen Wahrheit frei- 
macht (vgl. Joh 8,32)32. Schon bei Thomas von Aquin wird diese Selbständigkeit 
der weltlichen Vernunft anfänglich sichtbar, insofern bei ihm •der Philosoph" 
(Aristoteles) als Autorität mit eigenen, unableitbaren Prinzipien auftritt; und in 
einem langen, philosophic- und theologiegeschichtlich nicht leicht erhellbaren Weg 
findet dieser Verselbständigungsprozeß der philosophischen Vernunft seinen lehr- 
amtlichen Niederschlag im Vatikanischen Konzil. In der Geschichte der neuzeitlichen 
Philosophie ist dieser Weg sicher mit großen Beirrungen gegangen und vielfach als 
rationalistische Emanzipation der menschlichen Vernunft mißverstanden worden. 
Doch wollen wir auch hier nur grundsätzlich festhalten, daß in eben diesem Prozeß 
wiederum eine vom christlichen Geist selbst gesteuerte und geschichtlich erzwungene 
•Verweltlichung" der Philosophie am Werk ist • nicht weil das Christentum die 
Philosophie fideistisch vernachlässigt, sondern weil es sie gerade radikal in Anspruch 
nehmen will, dies aber nur kann, indem es sie in ihr Eigenstes hinein freigibt. In 
diesem Sinn hat die philosophische Vernunft neuzeitlich eine höchste, geschichtlich 
einmalige Selbständigkeit erlangt • gerade auch etwa im Unterschied zur klassi- 
schen griechischen Philosophie, die sich nie in demselben Maße gegen ihre •theolo- 
gische" Herkunft kritisch scheiden konnte. So enthüllt sich der oberflächige Zerfall 
der Einheit von Gottes- und Weltweisheit in den letzten Jahrhunderten, vom 
Grunde her, nicht freilich in allen Einzelheiten, gerade als das christlich bedingte 
und gesetzte Zueinander beider in freier Entsprechung. 

32 Vgl. hierzu J. B. Metz, Theologische und metaphysische Ordnung: ZkTh 83 (1961), 
bes. 10•14. Wir haben daraus einige Sätze wörtlich übernommen. 



Weltverständnis im Glauben 177 

3. Schließlich noch ein dritter Gesichtspunkt: Auch die neuzeitlich sich durch- 
setzende Versachlichung der Natur, die Entzauberung der •Mutter Erde", die Auf- 
hebung ihrer Tabus, die sie allererst zum Objekt, zum Experimentierfeld des Men- 
schen macht, ist zutiefst christlich ermöglicht, im letzten selbst ein Durchbruch jener 
Verweltlichung der Welt, jener Freigabe der Natur, die sich im Ghristusmysterium 
wurzelhaft vollzieht. Wo dieses Mysterium im Weltverständnis geschichtlich wirk- 
sam wird, kann Natur auch als das erscheinen, was sie •ist": eben nicht Gott, sondern 
von Gott geschaffene Natur, in eigene Gesetzlichkeiten hinein (causae secundae) 
entlassen, die dem methodisch-forschenden Zugriff des Menschen offenstehen, ohne 
daß dadurch die Majestät ihres Schöpfers angegriffen werden müßte. Das Christen- 
tum hat aus sich selbst auch (gewiß nicht nur!) den sachlich-zweckhaften Hinblick auf 
Natur ermöglicht und so eigentlich erst jenes Abenteuer des neuzeitlichen Geistes 
in Gang gebracht, in dem die Natur zum •Werk" wird, in welchem der Mensch die 
Welt universal besetzt und sie ganz erscheint als Material seiner Hände, so daß 
gleichsam alles im Welthorizont Gegenwärtige mehr und mehr unter der totalen 
Überblendung vom Menschen her steht und alles sich als unmittelbar von ihm ab- 
künftig zeigt3». Die Welt begegnet als Welt des Menschen; was uns zunächst und 
unmittelbar entgegenleuchtet, sind nicht die vestigia Dei, sondern die vestigia homi- 
nis. Die •Schöpfung" Gottes ist überall vermittelt durch das •Werk" des Menschen; 
sie ist streng •anthropozentrisch" gewendet. Dies alles ist im Grunde christlich ereig- 
net. Gewiß hat dieser Vorgang, in seiner Perfektion •Technik" genannt, noch ganz 
andere Aspekte; gewiß ist mit ihm ein unabsehbarer Schwund an anderen ursprüng- 
lichen Hinsichten verbunden, gewiß bleibt die Versachlichungstendenz eine hohe, 
höchste Gefahr, zumal sie sich heute immer mehr gegen den Menschen selbst kehrt, 
ihn selbst zum Objekt ihres technischen Zugriffes und ihrer Rekonstruktion machen 
möchte34. Immerhin sollten wir zu unserer Orientierung in einer solch antlitzlos 
versachlichten Welt auch an die •christliche Ermöglichung" dieser Situation denken 
und von hier aus zu ihr Stellung nehmen. 

Wir konnten nur Weniges andeuten und auch dies nur in gröbster, kaum zu ver- 
antwortender Verkürzung. Zweierlei sollte vor allem sichtbar werden: einmal, daß 
das Christentum aus sich selbst eine Art Verweltlichung der Welt bedeutet; daß es 
da, wo es aus seinen eigensten Ursprüngen geschichtlich wirksam wird, auftritt als 
eine Entzauberung der Natur, eine Säkularisierung der Welt und damit als eine 
Entmythologisierung des antiken Weltverständnisses, das nur allzu sehr und allzu 
lange Leitbild der christlichen Hinsicht auf Welt geblieben ist. Dann zum andern, 
daß eben deswegen auf dem Grunde des neuzeitlichen Verweltlichungsprozesses ein 
echt christlicher Antrieb wirksam ist, und daß sich darum in diesem Prozeß noch ein- 
mal die geschichtliche Macht des christlichen Geistes dokumentiert und die Verwelt- 
lichung selbst keineswegs als der undialektische Ausdruck für die Ohnmacht oder 
auch nur die Gleichgültigkeit des Christentums gegenüber der Welt erscheint. Was 
neuzeitlich geschieht, ist ursprünglich nicht eine Verweltlichung des Glaubens aus 
der Übermacht einer glaubensfeindlichen Welt, sondern die Verweltlichung der 

" Vgl. U. v. Balthasar, Die Gottesfrage des heutigen Mensdien (Wien•München 
1956), 26ff. 

34 Dazu K. Rahner, Unterwegs zum •neuen Mensdien" (vgl. A, 1). 



178 Johannes B. Metz 

Welt aus der geschichtlichen Macht des weltannehmenden und weltfreisetzenden 
christlichen Glaubens. Nicht die Verweltlichung der Welt ist eigentlich ein Unglück 
des christlichen Glaubens; eher schon • so möchten wir meinen • jene Art, in der 
wir Christen uns faktisch zu ihr stellten (und zumeist heute noch stellen): Haben 
wir hier nicht gleichsam unser eigen Kind mißkannt oder verleugnet, so daß es uns 
früh entlief und uns jetzt in einer säkularistisch entstellten und uns allseits entfrem- 
deten Gestalt anblickt? Ist die Christenheit am Morgen der Neuzeit nicht zu zögernd 
auf diesen neuen Welthorizont eingegangen; haben wir uns nicht viel zu sehr gegen 
ihn verschlossen, ihn zumeist grundsätzlich verdächtigt und abgewürdigt, so daß die 
Welt • die doch gerade vom annehmenden göttlichen Wort in eine radikale Welt- 
lichkeit freigesetzt wurde! • vor uns nur mit einem schlechten Gewissen •sie selbst" 
sein konnte? Und rührt die innere Unsicherheit und Labilität der weltlichen Welt, 
ihre Nervosität, ihre mangelnde substanzielle Echtheit, aber auch ihre Hybris und 
ihr falscher Wille zur Autonomie nicht auch (freilich nicht nur!) daher, daß die 
Christenheit die Welt viel zu zögernd und eigentlich nur im Protest in ihr Eigenes 
hinein freigab? Man wird wohl heute die Behauptung wagen dürfen, ja wagen müs- 
sen, daß sich die Verweltlichung der Welt als ursprünglich christliches Ereignis viel- 
fach gegen das konkrete geschichtliche Weltverständnis der Christenheit durchsetzen 
mußte und daß sie nicht zuletzt aus diesem Grund faktisch antichristliche, säkula- 
ristische Züge annahm35. Eben dies macht aber auch die geschichtliche Gestalt des 
neuzeitlichen Verweltlichungsprozesses so vieldeutig und nahezu unüberschaubar. 
Wie dem auch immer sei, wir halten daran fest, daß dieser Prozeß in seinem Grunde 
aus der geschichtlichen Macht des Christusereignisses selbst hervorgetrieben und 
erzwungen wurde, und daß wir ihn als solchen erst noch auf weite Strecken in unse- 
rem gläubigen Selbstverständnis einzuholen haben. 

Ist nun aber nicht inzwischen • wie man heute oft prophezeit • das •Ende der 
Neuzeit" über uns gekommen? Nein, in einem geschichtstheologischen Sinn: nein; 
wir können jedenfalls dieses •Ende" nicht absehen; ja, wir möchten meinen, daß 
diese •Neuzeit" in all dem, was uns ahnungsvoll als antlitzlose, undurchdringliche 
Profanität der Welt noch bevorsteht, erst ganz über uns hereinbricht, daß also das 
ganze Gewicht dieses neuzeitlichen Prozesses erst noch sichtbar werden wird und daß 
es deshalb umso dringlicher zu erinnern bleibt, daß er eigentlich im abendländischen 
Raum unter einem christlichen Gesetz angetreten ist. 

Freilich, und dies ist nun nicht länger zu verschweigen: So wie die freisetzende 
endgültige Annahme der Welt durch Gott innerweltlich verhüllt blieb im Kreuz des 
Sohnes, so wird auch ihre universale geschichtliche Objektivation im Verweltlichungs- 
prozeß der Neuzeit für uns nie rein innerweltlich bzw. innergeschichtlich verfügbar 
und durchschaubar sein. Immer wird die weltliche Welt der Neuzeit auch als die 
widersprechende erscheinen, als die protestierende, die sich gegen ihren Ursprung 
säkularistisch in sich selbst verschließt, und wir werden, je mehr sich der Vorgang 
dieser Verweltlichung geschichtlich verschärft, umso mehr an ihr leiden, umso tiefer 
auch in die Nacht des Kreuzes geraten. Wir können und dürfen ja keineswegs die 
neuzeitliche Verweltlichung einfach mit der in Christus ermöglichten und gemeinten 

35 Vgl. hierzu parallel das Verhältnis von •christlicher Philosophie" und neuzeitlichem 
Denken: J. B. Metz, Christliche Anthropozentrik 128f (vgl. A. 19). 



Weltverständnis im Glauben 179 

Weltlichkeit der Welt identifizieren. Das wäre der irrige Versuch, den universalen 
heilsgeschichtlichen Gang von uns aus eindeutig und adäquat durchschauen zu kön- 
nen. Wenn wir dennoch diesen neuzeitlichen Verweltlichungsprozeß in seinem 
Grundzug positiv christlich zu verstehen suchten, dann war dies wiederum primär 
geschichtlich gemeint: in Unterschied und Absetzung nämlich von jenem divinisti- 
schen Weltverständnis, das bis in Mittelalter hinein geschichtlich wirksam war und 
das in der Neuzeit abgebaut wurde. Diese Relativität unserer Einschätzung des 
spezifisch neuzeitlichen Verweltlichungsprozesses dürfen wir nie aus dem Auge ver- 
lieren, wenn wir nicht falschen Identifikationen verfallen wollen. 

Ehe wir uns nun noch kurz der Frage nach der christlichen Existenz in dieser welt- 
lichen Welt zuwenden, wollen wir noch einmal zusammenfassend jenes dreigliede- 
rige Verständnis der Weltlichkeit der Welt festhalten, das in unseren bisherigen 
Überlegungen sichtbar wurde: 1. die noch nicht durch die geschichtliche Begegnung 
mit dem Christentum vermittelte und in diesem Sinne •unschuldige" Weltlichkeit 
der Welt (etwa im antiken Heidentum); 2. die durch die geschichtliche Wirksamkeit 
des Christentums freigesetzte Weltlichkeit der Welt; 3. die diesen Freisetzungs- 
prozeß autonomistisch und säkularistisch mißverstehende, gegen ihren christlichen 
Ursprung protestierende und sich von ihm emanzipierende Weltlichkeit der Welt36. 

IV. 

Christliche Existenz in einer weltlichen Welt 

Die Freisetzung der Welt in ihre Weltlichkeit durch das Christusereignis geschieht 
nicht etwa ins Leere der reinen Gottentfallenheit, sondern auf eine vertiefte Gott- 
zugehörigkeit hin. Als Vermittler, gleichsam als Umschlagplatz der freigesetzten 
Welt in diese ursprüngliche Gottverfügtheit erscheint • der Mensch. Deutlicher 
als je wird seine christliche Weltverantwortung sichtbar. Wie aber soll er sie im 
Horizont der Weltlichkeit der Welt verstehen und vollziehen? Woran soll er sich 
orientieren? Wir antworten grundsätzlich: sein Weltverhältnis ist gläubiger Nach- 
vollzug der Deszendenz Gottes in Welt, der freisetzenden Annahme der Welt in 
Jesus Christus. Es geht also in diesem gläubigen Weltverhältnis ursprünglich nicht 
darum, die Differenz zur Welt zu schließen, sondern sie gerade im Glauben nach- 
vollziehend zu setzen, Welt in ihrer Weltlichkeit zu gewähren. Was ist damit ge- 
meint? 

Der gläubige Mensch findet sich heute in einem Weltdasein mit den verschieden- 
sten, gegeneinander unüberholbaren Ansätzen und Entwürfen. In seiner gläubigen 
Existenz hat er sich auch immer schon auf die Welt als solche eingelassen • durch 
seinen Beruf, seine Lebensbeziehungen usw. •, ohne daß dieses Weltverhältnis vom 
Glauben selbst noch einmal total eingeholt wäre. Er findet sich je schon in einem 
Weltvollzug vor, der nicht erst von seinem Glauben gesetzt oder auf diesen hin 
thematisiert ist. Dieser Pluralismus der Lebensvollzüge ist, möchten wir meinen, 
heute unvermeidlich, und man hat darauf auch schon verschiedentlich aufmerksam 

36 Parallel hierzu das dreifache Verhältnis der Philosophie zum Christentum: J. B. M e t z 
a.a.O. 131 mit A. 20. 



180 Johannes B.Metz 

gemacht37. So entsteht für den gläubigen Menschen leicht der Eindruck, seine Exi- 
stenz habe einen •doppelten Boden", lebe aus einer •doppelten Wahrheit", sei mehr 
Ellipse als Kreis, in zwei Polen zentriert, zwischen denen der Gang des Daseins 
zirkulierend spielt. Denn beide, Glaube und Welt, stehen nicht mehr in einem vom 
Glauben selbst her überschaubaren und fixierbaren Verhältnis. Das Sich-einlassen 
auf die Welt setzt sich selbst nicht noch einmal thematisch um in ein Sich-einlassen 
auf Gott, es bleibt gleichsam in der reinen Weltlichkeit der Welt stecken. 

Im ursprünglichen und ständig ganzenLebensvollzug des gläubigenMenschen waltet 
deshalb eine bleibende und (wenn nicht alles trügt) sich ständig weiter öffnende Diffe- 
renz. Diese Differenz kann man aber nicht einfach unvermittelt stehen lassen. Auf die 
Dauer würde sie nämlich von der heute übermächtigen Welt her eingenommen und 
geschlossen werden, und der Glaube selbst geriete so unter die totale Überblendung 
von der Welt her. Diese Differenz kann aber • wenn wir die Weltlichkeit der Welt 
ganz ernst nehmen, christlich ernst nehmen • auch nicht dadurch vermittelt werden, 
daß die Welt selbst wieder ausdrücklich in den Glaubensvollzug hineingezogen, zum 
Thema des Glaubensaktes selbst gemacht wird. Unsere gläubige Existenz heute 
müßte vielmehr so sein und immer mehr so werden, daß sie von sich aus • im Nach- 
vollzug des descensus Christi • die von ihr uneingeholte Welt, aus der und auf die 
hin sie immer schon lebt, •annimmt" und sie so gerade aus ihrem Glauben heraus 
freisetzt, sie als Welt sein-läßt. Ein Beispiel: Ein junger Mann will Ingenieur wer- 
den. Dies ist ein Lebensentwurf, eine Form des entschiedenen Sich-einlassens auf 
die Welt, die u. U. schon vor seinem Glaubensentwurf, vor seiner personal bejahten 
Liebe zu Gott da ist oder doch nicht einfach aus dieser entspringt. Dieser junge 
Mann müßte nun so weit kommen, daß sein Glaube diesen Lebensentwurf überholt38: 
sein Beruf als Ingenieur, der gar nichts anderes sein will und sein kann als ein 
ernster Umgang mit der Welt, müßte von seinem Glauben •angenommen" und da- 
mit von ihm ursprünglicher veranlaßt werden; die in seinem Dasein waltende unüber- 
holbare Differenz müßte also als anfänglich von seinem Glauben selbst gesetzt und 
an sich selbst freigegeben erscheinen. Die Weltlichkeit seiner Existenz (als Ingenieur) 
müßte sich als die aus der Freiheit und Diskretion seines Glaubens selbst gewährte 
zeigen; •denn alles gehört euch, sei es nun Paulus oder Apollos oder Kephas, sei es 
Welt oder Leben oder Tod, sei es Gegenwärtiges oder Künftiges: alles gehört euch 
• und ihr gehört Christus, und Christus Gott" (1 Kor 3, 22 f). Es gibt eine echte 
christliche Domestizierung im Weltlichen der Welt, und der gläubige Mensch hat 
zunächst keinen Grund, sich nur mit schlechtem Gewissen darauf einzulassen. 

Freilich, dies darf dabei keineswegs übersehen werden, wollen wir das Phänomen 
der Weltlichkeit nicht gefährlich verkürzen und vernachlässigen: Wir können die 
Welt nie so annehmen, daß ihre Weltlichkeit als reiner Ausdruck der Annahme, der 
freien Gesetztheit durch unseren Glauben erscheint. Denn wir stehen ja nicht im 

37 Vgl. hierzu etwa K. R a h n e r , Erlösungs-wirklichkeit in der Schöpfungswirklichkeit: 
Sendung und Gnade (Innsbruck 1959), 51•88, bes. 83f; U. v. Balthasar, Schleifung 
der Bastionen (Einsiedeln 1952), passim. 

38 Denn nichts von all dem, in dem ich mich in meiner weltlichen Existenz je schon vor- 
finde, ist so, daß es nicht erscheinen könnte als Setzung der (im Glauben ergriffenen) Liebe 
Gottes; nichts freilich ist in einer weltlichen Welt auch so, daß es von sich her eindeutiger 
Ausdruck seines Gesetztseins durch diese Liebe wäre. 



Weltverständnis im Glauben 181 

Ursprung-dieser freisetzenden Annahme der Welt. Dieser Ursprung ist allein der 
descensus des Sohnes, in dem der Vater die Welt endgültig angenommen hat. Weil 
wir diese Annahme nicht ursprünglich vollziehen, sondern nur «acAvollziehen in 
der Gnade Jesu Christi, erscheint für uns die Weltlichkeit der Welt nie einfach als 
die aus unserem annehmenden Glaubensvollzug Ausgegliederte, von ihm in ihr 
Eigenes Freigesetzte. Wir können von uns aus die Differenz unserer gläubigen Exi- 
stenz zur Welt nie völlig selbst setzen, nie erscheint die Welt nur als die aus unserem 
Glauben Freigegebene. Das gläubige Weltverhältnis selbst bleibt jeweils diastatisch. 
Die Weltlichkeit der Welt erscheint immer auch als etwas Unbewältigtes, vom Glau- 
ben selbst nicht Durchdrungenes und in diesem Sinne wahrhaft Heidnisch-Profanes39. 
Zwar ist die Welt total christlich umgriffen, aber eben nicht in uns und unserer 
geschichtlichen Glaubenssituation, sondern in Gott und seinem Ja zur Welt; er allein 
im unverfügbaren Geheimnis seiner Liebe ist der Ort aller echten Konvergenz zwi- 
schen Glaube und Welt. Denn er allein hat die Differenz zwischen beiden in der 
Inkarnation ursprünglich gesetzt, und nur in dem Ursprung, in dem sie eröffnet ist, 
ist sie zugleich überwunden • überwunden freilich nicht in das verwischende Einer- 
lei eines schlechten Pantheismus, sondern in jenes •Gott alles in allem" (1 Kor 
15, 28), in dem beide geeint sind in unversehrter Selbständigkeit. 

Für uns aber bleibt diese Einheit innerweltlich und innergeschichtlich unverfügbar. 
Für uns bleibt die durchschaubare Angenommenheit der Welt in ihrer Weltlichkeit 
ein eschatologisches Ereignis, auf das hin wir in Hoffnung existieren. Jetzt ist für 
uns diese Weltlichkeit noch ein vielschichtiges, nie undialektisch auf einen Nenner 
zu bringendes Phänomen in echter, von uns selbst her unüberholbarer Multivalenz. 
Unser christliches Verhältnis zu ihr ist wahrhaft kein unbefangenes und kein fraglos 
optimistisches. Es kann überhaupt nicht in eindeutigen Kategorien beschrieben wer- 
den, denn es ist nicht starr festlegbar und überschaubar; es •wandelt" sich in gleiten- 
der Funktion40. Der gläubige Nachvollzug der freisetzenden Annahme der Welt 
bleibt für uns auch je leidvoll verhüllt in eine kaum durchdrungene, ungelichtete 
Weltlichkeit. Immer werden wir an ihr auch leiden, ihre extrem heidnisch-profan 
anmutende Fremdheit tragen müssen als Kreuz unseres Glaubens. Immer werden 
auch wir mit Paulus bekennen müssen: •Ich bin der Welt gekreuzigt und die Welt 
ist mir gekreuzigt" (Gal 6, 14) • und dies nicht, obwohl wir ihre Weltlichkeit an- 
nehmen, sondern gerade weil wir sie im Glauben annehmen, und sie in dieser von 
uns her undurchschaubaren Angenommenheit schmerzlich fremd und abweisend, 
dumpf und wie augenlos in die Mitte unseres Glaubensvollzugs hineinsteht41. 

so \Yir könnten in theologischer Sprache auch sagen: unser konkretes gläubiges Weltver- 
hältnis bleibt je •konkupiszent", d. h. es bleibt je in dem Unvermögen, die Weltlichkeit der 
Welt total einzuholen als Ausdruck ihrer freisetzenden Angenommenheit durch den Glau- 
ben. 

40 Für das NT ist das •Wandeln" ein Grundcharakteristikum des gläubigen Weltverhält- 
nisses: vgl. U. v. Balthasar, a.a.O. 63 (vgl. A. 35). 

41 Es enthüllt sich hier zugleich ein Charakteristikum der Welt in ihrer faktischen Ver- 
fassung: sie will gar nicht nur sie selbst sein; sie, nicht der Glaube, ist wie ein Moloch, der 
alles in sich hineinsaugen möchte, und darum widersteht sie gerade einem Glauben, der sie 
entzaubert, dieses mythologischen Anspruchs entkleidet und sie in ihr Eigenes bringt; sie 
protestiert gegen ihn und schließt sich ab. 



182 Johannes B. Metz 

Kann sich dennoch, so fragen wir zum Abschluß, auch in unserem gläubigen Welt- 
verhältnis zeigen, daß diese Welt in ihrer Weltlichkeit die definitiv angenommene 
ist? Wodurch zeigt sich, daß unser Glaube eben ein christlicher Glaube ist, der weiß, 
daß die weltliche Welt von Gott je schon eingeholt ist, ja, daß sie in ihrer radikalen 
Weltlichkeit nur erscheinen kann, weil sie von Gottes befreiendem Ja jeweils schon 
übergriffen ist? Wir meinen dadurch, daß es unser Glaube, und im Grunde eben nur 
unser Glaube vermag, dieser Weltlichkeit unverdeckt standzuhalten und sie gelassen 
als solche anzunehmen42. Dieses sein-lassende, gewährende Sicheinlassen auf die 
Weltlichkeit der Welt ist eigentlich immer schon ein unthematischer (sozusagen 
•transzendentaler") religiöser Akt, der konkret jeweils im Horizont des Christus- 
ereignisses steht, denn nur von diesem her kann diese Weltlichkeit unverstellt aus- 
gehalten werden, ohne daß sie selbst noch einmal überzeichnet, sublimiert und säku- 
laristisch verbrämt wird im verschleierten Kult der Prof anität. Im Grunde genommen 
kann nur der Christ die Weltlichkeit ganz ernst nehmen, indem er sie als das an- 
nimmt, was sie von sich her ist, ohne sie zu unterlaufen oder mit einer Ideologie zu 
überwerfen und sie so in ihrer sachlichen, geradezu augenlosen Nüchternheit zu ent- 
schärfen43. 

Es ist deshalb nicht so, daß der Christ die Weltlichkeit bloß in einem reinen •Als 
ob" erlebte und nur der Ungläubige sie in ihrem wahren •An sich" erfahren könnte. 
Das Gegenteil ist der Fall! Denn die Welt hat durch das Christusereignis eine so 
radikale Form ihrer Weltlichkeit erlangt, ist durch die freisetzende Annahme von 
Gott in sich selbst so gott-los geworden, daß der Mensch heute ihr nur aus der Kraft 
dieses Ereignisses selbst offen standhalten kann, ohne neue Götter seines Weltver- 
ständnisses zu beschwören44. Der ungläubige Nicht-Christ wird diese angeschärfte 
Weltlichkeit letztlich immer ideologisch abfälschen • entweder in die Utopismen 
eines naiven Fortschrittsglaubens, eines innerweltlichen Paradieses usw., oder in 
einen tragischen Nihilismus und resignierten Weltskeptizismus. So entstehen mitten 
in unserer weltlichen Welt heute neue Formen der Mythologie. Und wie jeder 
Mythos haben sie etwas Gewaltsames, Konstruiertes, gleichsam Unfreies an sich. Sie 
• nicht eigentlich die Weltlichkeit der Welt • sind die eigentliche Gefahr unserer 
Glaubenssituation und das Unglück unserer Tage. Ihnen gegenüber aber erscheint 
der Christ als der eigentlich weltliche Mensch • denn nur er kann das Weltliche 
wahrhaft sein-lassen aus dem gläubigen Nachvollzug jenes tieferen Gewährens, aus 
dem alles Weltliche der Welt lebt: aus der befreienden Annahme der Welt durch 
Gott in Jesus Christus. Dieses Seinlassen aber ist nicht etwa pure Passivität, Quie- 
tismus oder vage schweifende Gleichgültigkeit gegenüber der Welt, sondern höchstes 
Vollbringen der Welt aus dem Geiste und der Kraft jener •Freiheit" von ihr, in 

42 Vgl. zu diesem Gedanken auch K. R a h n e r , Erlösungswirklichkeit in der Schöpfungs- 
wirklichkeit 74f (vgl. A. 35). 

43 Es ist also keineswegs christliche Aufgabe, das Profanum immer mehr in das Sacrum 
hineinzuziehen, es in diesem unvermittelten Sinn zu •heiligen", sondern es immer mehr und 
stets neu freizusetzen aus dem Sacrum und es diesem dadurch • also in einem vermittelten 
Sinn • zuzusprechen. 

44 Und dies gilt so sehr, daß man eigentlich sagen muß: wer als Nichtchrist dieser Welt- 
lichkeit wirklich unverstellt standhält, tut es aus der Kraft einer anonymen Christlichkeit. 



Weltverständnis im Glauben 183 

die wir durch Christus eingesetzt und zu der wir stets neu berufen sind45. •Das ist 
der Sieg, der die Welt überwunden hat: unser Glaube. Wer überwindet die Welt, 
wenn nicht derjenige, der glaubt, daß Jesus der Sohn Gottes ist" (1 Joh 5, 4•6). 
Der Glaube überwindet die Welt, dies heißt: er macht den Menschen ursprünglich 
•frei" von ihr; in dieser •Freiheit" aber tritt der gläubige Mensch gleichsam auf die 
Seite des weltannehmenden Gottessohnes, und er kann nun in dessen Kraft und 
Gnade auch die Welt wahrhaft •annehmen", sie gewähren, sie sein lassen und die 
Welt gerade in ihrer Weltlichkeit sichtbar machen als Ausdruck der annehmenden 
Liebe Gottes in Jesus Christus46. 

•Die Welt verchristlichen" • so hat man immer wieder die Weltaufgabe des 
Christen formuliert. Damit kann etwas durchaus Richtiges und Entscheidendes ge- 
meint sein, wenngleich uns der Ausdruck eigentlich sehr mißverständlich erscheint. 
Denn •Verchristlichung" der Welt darf ja nach allem Gesagten gerade nicht heißen, 
aus ihr etwas anderes zu machen als eben • Welt, darf nicht heißen, sie mit etwas 
Un- oder Überweltlichem zu überwerfen oder zu überzeichnen, ihr eine neue Dimen- 
sion aufzustocken oder sie • wie man gern sagt • •heimzuholen" aus ihrer Welt- 
lichkeit in eine numinos schimmernde Göttlichkeit. So müssen wir etwa auch die Rede 
von der •christlichen Kunst", der •christlichen Philosophie", dem •christlichen Staat" 
usw. recht verstehen: es geht hierbei letztlich nicht um eine •Verchristlichung" im 
Sinne einer zusätzlichen Überzeichnung oder Sublimierung dieser Wirklichkeiten, 
sondern um deren Einsetzung in ihren Ursprung und ihr wahres Eigensein (um 
Kunst, Philosophie, Staat... als solche). Das Adjektiv •christlich" ist daher • recht 
verstanden • nicht eigentlich eine •Zutat", eine •Überfremdung", sondern gleich- 
sam eine Reduplikation der weltlichen Wirklichkeit, die konkret (auf Grund der 
geschichtlichen Heilsinitiative Gottes) immer schon mehr ist, tiefere Dimensionen 
und ursprünglicheres Eigensein birgt, als sie sich allein von sich selbst her vergegen- 
wärtigen kann. 

Wir dürfen deshalb sagen: •Die Welt verchristlichen" heißt in einem ursprüng- 
lichen Sinn sie •verweltlichen" • sie in ihr Eigenes und ihr Eigentum bringen, ihr 
die kaum entworfenen, kaum geahnten Höhen oder Tiefen ihres Weltseins gewäh- 
ren, die von der Gnade ermöglicht, von der Sünde aber je schon verhängt oder ver- 
schüttet sind. Denn gerade die Sünde entfremdet die Welt sich selbst. Die Sünde hat 
etwas Gewaltsames an sich, sie oktroyiert der Welt etwas anderes als ihr eigen 
Weltsein. Die Sünde (und in ihr der •Vater der Sünde") gewährt nicht, läßt nicht 
sein. Sie ist selbst nicht Freiheit, sondern Knechtschaft, und sie verknechtet alles: sie 
überzeichnet, verbrämt, oktroyiert, sie •verhängt" die Dinge. Die Gnade aber ist 
Freiheit, sie gewährt den Dingen die kaum ermessene Tiefe ihres Wesens. Sie ruft 
und wendet aus aller sündigen Entfremdung heilend ins Eigene. Sie ruft und wendet 
die Welt in ihre vollkommene Weltlichkeit. Gratia perficit naturam • eben dies 

45 Von dieser in Christus geschenkten •Freiheit" von der Welt her interpretiert vor allem 
F. Gogarten den neuzeitlichen Säkularisierungsprozeß (vgl. A. 29). 

46 In diesem seinlassenden •Annehmen" der Welt, in diesem positiven •Gewähren" ist 
zugleich der Grundakt echter christlicher Weltaszese enthalten. Die christliche Aszese steht 
ja grundsätzlich im Dienste dieser •Annahme", dieses •Ja" • nicht eigentlich im Dienste 
eines ursprünglichen •Nein", das letztlich immer •leichter" zu vollziehen ist als das •Ja". 
Vgl. J. B. Metz, Armut im Geiste (vgl. A. 23). 



184 Johannes B. Metz 

gilt auch für die •Konsekration der Welt" durch die Gnade: sie versiegelt die Welt 
in ihre tiefste Weltlichkeit, sie gibt die Welt in unüberbietbarer Weise sich selbst 
anheim, schenkt ihr ein ungeahntes Eigensein. Die Gnade vollendet die echte Welt- 
lichkeit der Welt. Und die Kirche als das geschichtlich greifbare Zeichen und die 
innerweltliche Institution dieser Gnade ist deshalb nicht der Opponent, sondern der 
Garant der Welt. Kirche ist ja eigentlich umwillen der Welt. Denn die Welt ist (so 
könnte man in Abwandlung eines bekannten Wortes sagen) das Ende der Wege 
Gottes. Die Kirche selbst steht im Dienste des universalen Willens Gottes zur Welt47. 
Sie bezeugt und vergegenwärtigt das Walten jenes fleischgewordenen Willens, in 
dem Gott sich die Welt endgültig zuspricht, sie aber gerade so in ihr tiefstes Eigen- 
sein hinein freispricht. Freilich, dieses Eigensein der Welt, ihre voll gewährte Welt- 
lichkeit ist von uns nicht innergeschichtlich herzustellen. Sie bleibt eschatologische 
Tat Gottes, in der sich an dieser Welt vollendet, was an ihr auf Grund ihrer uni- 
versalen geschichtlichen •Rekapitulation" in Jesus Christus geschah. Aus allem Ge- 
sagten aber ergibt sich, daß diese endzeitlich vollendete Welt keineswegs eine in 
Gott hineingesaugte, im schlechten Sinn vergöttlichte Welt sein wird, sondern eine 
Welt, für die dadurch •Gott alles in allem" (1 Kor 15,28) ist, daß er alles ins Eigene 
und in höchste Selbständigkeit setzt durch seine ewige Liebe und seine neidlos 
gewährende Freiheit. Was das Ursprüngliche und Selbständig-Eigene der Welt, was 
ihre Weltlichkeit im vollen Sinne inhaltlich besagt, ist daher eine Frage, die letzten 
Endes nur eschatologisch, durch das Ganze der noch unvollendeten Geschichte dieser 
Welt beantwortet werden kann. 

Wir brechen hier ab. Alles galt dem Bemühen, die Weltlichkeit der Welt heute in 
einem christlichen Horizont sichtbar zu machen und zu bezeugen, daß auch sie, ja 
gerade sie unter dem Gesetz der Stunde Christi und seiner Gnade steht, daß auch 
ihre unüberschaubare, dunkel uns bedrängende Zukunft anfänglich herkommt aus 
der geschichtlichen Macht des Menschensohnes • unscheinbarer vielleicht, weniger 
vordergründig, diskreter gleichsam, aber doch aufleuchtend in einer nie dagewesenen 
Unbezwinglichkeit. 

47 Die Kirche ist zu begreifen im Rahmen des universalen Willens Gottes zur Welt: Gott 
will die Welt • nicht eigentlich die Kirche im Unterschied zur Welt. Nur weil die liebende 
Annahme der Welt durch Gott von dieser selbst protestierend verworfen wurde, entstand 
•Kirche" (im Unterschied zur •Welt") • als Zeichen und Garantie des endgültigen Sieges 
Gottes gegenüber der widersprechenden, schuldig sich selbst verfallenden und gerade darin 
sich selbst verfehlenden Welt. Kirche muß deshalb immer auch als jene (sit venia verbo!) 
•Verlegenheit" gesehen werden, die sie heilsgeschichtlich ist (und die schließlich wieder auf 
die Welt selbst zurückfällt). 




