Das Weltverhiiltnis des Christen im Dienen

Von Anton B6hm, Kéln

Ohne Dienen gibt es keine christliche Existenz. Der Christ dient Gott und er dient
dem Nichsten, in dem Christus selbst ihm begegnet. Im Dienen erfiillt sich sein
Beruf auf Erden. Wer nicht dienen will, wird das Heil verfehlen. Selbst Herrscher
und Meister kann der Christ nicht sein, wenn er sein Amt nicht als Dienst versiecht —
auch an denen, die ihm untergeben sind; er muf ihnen, im Sinn des Zeichens, das
Christus uns beim letzten Abendmahl gegeben hat, ,die Fiifle waschen®.

Dienen heifit immer, sich beugen, sich in Demut ,erniedrigen®, nimlich einen Hé-
heren und ein Hoheres innerlich anerkennen und sich ihm unterordnen, somit sich
selbst verleugnen, ndmlich als ein Ich, das nur sich allein sucht und will; es heifit fer-
ner: Eigenes opfern, dem anderen hingeben, was man sich selber zuwenden kénnte;
also Leistung und Verzicht zugleich darbringen, nicht um des Lohnes oder der An-
erkennung oder der guten Nachrede willen, sondern aus Liebe — jener, die nicht
blofl Gefiihlsseligkeit ist, sondern Aufnahme des fremden Seins in das eigene: ein
Ja zu ihm ohne Rickhalt. Dienen ist aber immer auch eine Tat der Selbstbestim-
mung; in Wahrheit kann zum Dienen niemand gezwungen werden, sondern nur zur
Sklavenarbeit. Dienst kann nur von Freien in Freiheit geleistet werden, sonst ist er
ohne Verdienst.

Kann aber der Christ durch so verstandenes Dienen das rechte Verhiltnis zur Welt
gewinnen? Gibt es fiir ihn einen Dienst an der Welt, fiir die Welt, der Frémmigkeit
ist, tatiges Gebet? Konnen wir Gott und dem Nichsten dienen, indem wir der Welt
dienen?

Es versteht sich, daf solche Fragen nur einen Sinn haben, wenn sie nicht die bése
Welt meinen, von der wir uns unbefleckt erhalten sollen, der wir nicht gleichférmig
werden diirfen; jene Welt, die Christi Eigentum ist, ihn aber nicht aufgenommen
hat; die sich der Botschaft Gottes verschlieit, die Verkiindigung abweist und nach
ihrem eigenen Gesetz leben will, aber unter die Botmifigkeit des Satans als ihres
Fiirsten gerdt: die Welt des Mammons, dem Gottesdiener nicht dienen kénnen, die
Welt der Siinde und des Todes.

In unseren Fragen ist vielmehr die Welt als Gottes Schopfung gemeint, in der
Gaottliches sich spiegelt, so daf sie in diesem Sinn abbildlich ist, Ikone Gottes, Offen-
barung seiner Wirklichkeit fiir die natiirliche Vernunft — weil sie das Siegel des
Geistes tragt, ndmlich Ordnung hat, Kosmos ist und nicht Chaos.

Diese Schopfung schlieft die Menschheit ein; auch die Menschheit ist , Welt®,
gehort zor ,Welt“. Aber der Mensch ist nach dem Bilde Gottes geschaffen, und diese
Gottahnlichkeit beschrdnkt sich nicht auf einzelne Ziige, sie bildet Gott in seiner
ganzen Wesenhaftigkeit ab, nicht nur metaphorisch, im bloen Wortbild, sondern
ontisch, im Sein. So ist der Mensch nicht nur in analoger Weise Person wie Gott,
geistig wie Gott, frei wie Gott — er ist auch schopferisch wie Gott. Das heift, es ist
ihm aufgetragen, ,Welt“ zu bilden und zu ordnen nach Gottes Vorbild, wenn auch
in ungeheurer Ferne: seine menschliche Daseinswelt. Diese gehort aber als Werk des
Gottesgeschopfes Mensch zur Schopfung: Gott wirkt durch die Freiheit des Menschen,



186 Anton Bohm

und der Mensch setzt durch sein Schaffen der Gotteswelt Neues hinzu. Gottes Befeh!
~Macht euch die Erde untertan® verlangt dies; das Untertanmachen und Beherrschen
ist der Grund und Zwedk selbst noch der kompliziertesten Vorrichtungen und Ein-
richtungen einer hochstentwickelten technischen Zivilisation. Es beginnt mit der
Nutzung der Paradiesesfriichte, vor allem aber mit der Namengebung durch den
Paradiesesmenschen: das ist ein Inbesitznehmen durch innerstes Erkennen, aber auch
ein Ordnen und Beherrschen.

Das vom Menschen in Gottes Auftrag dem Kosmos Hinzugefiigte missen wir auf-
fassen als Fortfithrung des gottlichen Schépfungswerks — dem Willen Gottes nach.
Fortgefiithrt kann nur werden, was noch nicht vollendet ist: so diirfen wir denn auch
sagen, dafl wir durch unser menschliches Schaffen der Schépfung dienen, an ihrer
Vollendung namlich arbeiten, also Gottes Arbeit mitverrichten und damit durch
diesen Dienst an der Welt Gott selbst dienen.

Das Ergebnis dieser Arbeit, die Schépfung zu vollenden, bezeichnen wir als ,Kul-
tur“: ganz umfassend, nicht eingeengt auf Wissenschaft, Kunst und Bildung, sondern
auch Staat, Technik, Wirtschaft einbegreifend, also die ganze gemeinschaftliche Le-
bensordnung der Menschenwelt, mit ihren weltlichen Institutionen und Inhalten.
Kulturschaffen in dieser universalen Bedeutung von Kultur ist Dienst fiir die Welt,
und zugleich Gottesdienst, und ist damit Sache des Christen, ein frommes Werk,
genauer ein Werk auch der natirlichen Frommigkeit. Freilich nur dann, wenn es
auch so gemeint ist: als Ordnung des vorgefundenen Naturstoffs, zu dem das biolo-
gische Dasein der Menschen in ihren natirlichen Beziechungen gehért, nach dem
Gesetz Gottes; geleitet von der Absicht, die Menschenwelt der Kultur ebenso abbild-
lich zu gestalten, wie es der Kosmos ist, also sie durchscheinend zu machen fiir die
Herrlichkeit des Herrn.

Damit ist gegeben, dafl das Kulturwerk, wenn es als Weltdienst Gottesdienst sein
soll, auch die Humanisierung der Erde fordern mufl. Denn der Kulturbefehl Gottes
lautet nicht nur, dafl wir sie untertan machen sollen; er verlangt auch: , Wachset und
mehret euch und erfiillet die Erde“. Hier enthiillt sich in der konkret iibernatiirlichen
Ordnung auch die heilsgeschichtliche Valenz des Kulturwerks: Ehe die Erde nicht
ganz von menschlichem Leben erfillt und ehe die christliche Wahrheit nicht allen
Vélkern gelehrt ist, wird Christus nicht zum Gericht und zur Verkldrung erscheinen,
nicht die Toten zur Auferstehung rufen, nicht sein Reich anfrichten, nicht den neuen
Himmel und die neue Erde offenbar werden lassen. Aber keine der beiden Vorbedin-
gungen kann erfiillt werden ohne Kultur, und zwar ohne unsere technische Zivilisa-
tion, die ein menschenwiirdiges Massendasein der Menschen durch industrielle Mas-
senproduktion und rationale Organisation der Gesellschaft iberhaupt erst moglich
macht und jene Einbeit der Welt herstellt, die Glaubensverkiindigung bis an die
Grenzen der Erde gestattet.

Indes, das ist nur die eine Seite. Die Kultur in ihrer geschichtlichen Wirklichkeit ist
ambivalent, zweiwertig, gespalten. Wir erfahren, daf sie auf das Gegenteil dessen
zulaufen kann, was ihr Auftrag ist: auf Zerstorung, nicht Vollendung der Welt. Zer-
storung ist eine Konstante der Geschichte. Immer sind Hervorbringungen des mensch-
lichen Geistes, seiner erfindenden, schépferischen Kraft, dem Zweck der Vernichtung
zugewendet oder in Vernichtungsmittel verkehrt worden. Immer sind organisato-
rische und technische Fortschritte dazu miflbraucht worden, das Zerstérungspotential



Das Weltverhiltnis des Christen im Dienen 187

aufzufiillen, sofern sie dazu geeignet waren, vom Faustkeil des Steinzeitmenschen
bis zur Atombombe: ein Produkt menschlichen Ingeniums, das unsere Kultur nicht
verleugnen kann, denn es ist kein Zufall, sondern beruht ganz und gar auf ihren
wissenschaftlichen und technischen Voraussetzungen; es ist eine Spitzenleistung, in
der das hochste Kénnen der Epoche sich konzentriert. Die absolute Waffe ist als ihr
Erzeugnis das Zeugnis dafiir, dafl das Zerstorungspotential der Menschheit sich im
Lauf der Jahrtausende angereichert hat bis zu einer nie zuvor gewihnten Macht, die
nunmehr das Leben auf dem Erdball ausléschen und die Institutionen, die es schiit-
zen, global ausradieren kann. Die Zivilisation kann aber auch auf andere Weise
lebensfeindlich werden, indem sie, wie heute, die natiirlichen Grundlagen unseres
Lebens angreift und aufzehrt: die Luftverpestung, die Wasserverschmutzung, die
Verlirmung, die Medikamentisierung des Daseins, die Vergiftung der Acker, die
Verfilschung der Nahrung, die stindige Vermehrung der Zentren biologisch schad-
licher Strahlung sind Symptome. Ferner kann sie gesellschaftliche Zustinde schaffen
und falsche Wertungen zur Herrschaft bringen, die widermenschliche Daseinsbedin-
gungen etablieren: Unfreiheit und Entpersonlichung durch Zwinge aller Art, von
der Arbeitsorganisation bis zum Versicherungsapparat, von der Meinungskonfektion
bis zur Massenmanipulation durch Reklame und Propaganda, alles eingebracht in
einen allreglementierenden Verwaltungsstaat. Schlieflich verlangt man im Namen
der Kultur und der Bildung die Reduzierung der Nachkommenschaft; die Vorenthal-
tung des Lebens wird zum Standard und der Zivilisationsmord an den Ungeborenen
erreicht Millionenziffern. So wird die Zivilisation, statt Leben zu mehren und zu
férdern, zur ,Todesmaschine“ (Henry Miller).

Dies geschieht zuletzt durch Einmischung des Teufels, dessen Realitit der Christ
im Weltdienst nicht iibersehen darf, wenn er nicht ohne Wissen und Willen zum
Kollaborateur Satans werden soll. Seit sich die Ureltern den Einflisterungen des
Versuchers gedffnet haben, bleiben wir dem Bésen ausgesetzt und schwankt unser
Wille, den nur noch eine getriibte Erkenntnisfihigkeit leiten kann. Das ist unsere
Schwiche aus ererbter Siindlichkeit. Sie macht uns anfallig, auch ohne bewufite indi-
viduelle Schuld, fiir die Perversion der Kultur, wie sie im Plan des gefallenen Engels
liegt. Sein Wille, der Wille des ,Menschenmdérders von Anbeginn®, ist der Tod des
Leibes und der Seele durch die Siinde, ist die totale Vernichtung der Welt und der
Menschheit — weil dies aber der Macht des Satans ewig entzogen ist, wenigstens die
Entstellung des Gottesbildes in der Kulturwelt und im Menschen: denn der Hafl des
Bosen gegen Gott richtet sich auch gegen Gottes Abbild. Die Verfithrung durch Satan
hat immer das Ziel, die Macht und Kraft des Menschen gegen den Menschen zu
mobilisieren und gegen die ihn bergenden Institutionen. Oder sie gilt dem Versuch,
durch den verblendeten Menschen eine Gegenschépfung zu errichten; der ,Affe Got-
tes“ will dem Schépfer gleich werden durch die ,Erschaffung® einer Welt nach sei-
nem Bilde, dem Bilde Luzifers. Dieses Unterfangen bleibt aber in Ohnmadht; es
kann nie eine geordnete Welt hervorbringen, sondern nur das Chaos, die Existenz-
form der Holle, iiber die menschlichen Verhiltnisse bringen — vielleicht ein durch
gewaltsames Reglement kaschiertes Chaos, aber darunter die tiefe Unordnung, die
den Menschen schlieflich zerstoren mufl; die demiurgische Gegenkonstruktion liuft
am Ende in Vernichtung und Selbstvernichtung aus.

All diesem bosen Streben mufl der Christ widerstehen. Er ist dazu im Glauben



188 Anton Bohm

verpflichtet, denn er darf es, so weit seine Macht und Verantwortung reicht, nicht
geschehen lassen, dafl die Welt, seine Welt, unter das Zeichen und Gesetz Satans
gestellt wird. Versuchung und Nétigung dazu werden so lang weiterdauern wie die
geschichtliche Zeit, und darum gibt es fir den Christen keine Beurlaubung vom
Widerstand. Er mufl dem Teufel und seinen Werken, auch wenn sie von Menschen
getan werden, die nicht wissen, was sie tun, widersagen. Aber worin besteht dieses
Widersagen? Nicht in der Abstinenz, sondern im Nein zum Nein, in der Position
gegen die Negation, also im Ja aufbauenden Handelns: in Konstruktion, die das
Leben schiitzt und entfaltet — denn eine gottlose oder widergottliche Weltgestal-
tung, so viel faszinierende Grofle sie zeigen mag, ist im Innern und am Ende immer
lebensfeindliche Destruktion. Die Welt aber soll Bestand haben, die Menschheit soll
leben — und daher ist, was wir Konstruktion nennen, Dienst an der Welt, Dienst an
der Menschheit und zugleich Gottesdienst, weil der Christ in solchem konstruktiven
Handeln dem Schopfungswillen Gottes Gehorsam leistet. Zuerst ist der Auftrag
Gottes an den Menschen, das Schopfungswerk fortzusetzen, also die Konstruktion;
dann setzt die Gegenaktion des gefallenen Engels ein, die Destruktion -— aber die
Antwort des Christen darauf ist wieder die Konstruktion: das Festhalten an Gottes
Auftrag.

Die Kulturarbeit des Christen ist also nicht immer nur frohliches Gotteslob, bare
Schaffenslust, sondern ein nie endender Kampf, so wie der Apostel ihn beschreibt:
nicht gegen Fleisch und Blut allein, ,sondern gegen die Michte und Gewalten,
gegen die Beherrscher der finsteren Welt, gegen die bosen Geister unter dem Him-
mel® (Eph 6,12). Das konstruktive Wirken ist unablassig bedroht von Niederlagen,
Rickschligen, die das Ergebnis langer Mithsal zunichte machen, von eigenem Ver-
sagen und von der Verzweiflung, die nicht mehr daran glauben kann, daf uns Gottes
Gnade geniigt und daf} die Kraft in der Schwachheit zur Vollendung kommt (2 Kor
12, 9). Niemals ist unbestritten, was wir tun. Immer wird uns der Widersacher ent-
gegentreten, mit Gewalt und List, ausgeiibt durch seine Diener. Ohne die Waffen-
riastung Gottes kénnten wir nicht bestehen gegen die Michte, die Gottes Herrschaft
in der Welt verhindern oder stiirzen wollen.

Denn darum geht es im Kern: um die Herrschaft. Hier erdffnet sich der zweite
grofle, der iibernatiirliche Aspekt christlichen Weltdienstes. Der Kampf des Christen
gilt der Konigsherrschaft Christi; ihr soll die Welt unterworfen werden. Durch ihn
und auf ihn hin ist alles geschaffen und alles hat in ihm allein Bestand (Kol 1, 16 £.);
es ist die Bestimmung der Welt, in seiner Herrschaft geordnet und aufgehoben zu
sein. Nun machen wir Christus nicht zum Konig — er ist es von Ewigkeit als Schopfer
und Erléser, als Erhalter und Vollender der Welt. Aber die Welt des Menschen ist
die Welt der Freiheit; es ist in unserer Macht und Verantwortung, sein Konigtum
anzuerkennen und unsere Welt unter seine Herrschaft zu stellen, indem wir uns zu
seinem Dienst bestimmen.

Die Herrschaft Christi ist die Herrschaft der Wahrheit. Der Herr begriindet sein
Bekenntnis vor Pilatus, dafl er Konig ist, mit dem Satz: ,Dazu bin ich geboren und
in die Welt gekommen, um von der Wahrheit Zeugnis zu geben® (Joh 19, 37). Sein
Untertan ist, wer auf seine Stimme hort und dadurch bekundet, daff er aus der
Wahrheit stammt. Die Welt der Herrschaft Christi zu gewinnen, also die Menschen
bekehren und ihre Institutionen nach dem Gesetz Gottes ordnen: das ist eine zwei-



Das Weltverhiltnis des Christen im Dienen 189

fache Aufgabe. Sie erfiillen, bedeutet der Welt das Heil verkiinden und nahebrin-
gen; ja es heifdt fiir die Rettung der Welt, der Welt des Menschen wirken: denn sie
hat keinen Bestand aufler in der Wahrheit Christi; entzieht sie sich ihrer Herrschaft,
dann muf sie in Chaos und Selbstzerstorung hinab. Wie kann man der Welt besser
dienen als durch die Miihe, sie davor zu bewahren in Christus?

Wenn wir Welt sagen, so meinen wir aufler den Werken der Menschen immer
auch die Menschen selbst. Im Weltdienst geht es um die Menschen. Christus ist das
Haupt des Kosmos, auf ihn hin ist die Welt erschaffen. Aber Christus ist Mensch
geworden. Seit seiner Geburt im Fleische und durch sie nimmt der Mensch von
neuem als Erléster, von der Knechtschaft der Siinde und des Todes Erkaufter, an
Christi Weltherrschaft teil. Er wird koniglich — aber nur dann und nur insofern, als
er sich dem Kénig Christus untergeben hat und fiir dessen Kénigtum wirkt. Hin-
gegen verliert er seine Mitherrschaft, wenn er sich selbst zum Kénig machen will.
Einzig und allein ein Herrschertum, das von Christus herkommt, im Dienst erwor-
ben, kann der Mensch behalten, und es dauert nicht linger als sein Dienen. Wenn
der Mensch die Paradiesessiinde wiederholt und sich vom Kénigtum Christi lossagt,
folgt dieser Hybris unweigerlich die Katastrophe, die Austreibung, das Geschlagen-
werden, der Abgrund. Wenn der Mensch sich zum Gott der Welt macht, sinkt er
unter die Menschlichkeit; die Kultur wird dehumanisiert. Darum dient dem Men-
schen als dem Verwalter der Welt am besten, wer ihn im Dienst Gottes festhilt.

Eine andere Sicht anf den gleichen Sachverhalt: Alles Geschaffene weist auf den
Schopfer zuriick; alles Seiende, die ganze Schopfung, meint Gott — und insofern der
Mensch Ebenbild Gottes ist, auch den Menschen. Weil die Welt auf Christus hin
erschaffen, Christus aber Mensch geworden ist, darum ist die Welt durch ihn von
Anfang an auch auf den Menschen hin erschaffen. So darf das Wort vom Menschen
als Krone der Schopfung verstanden werden. Allein, er bleibt in dieser Analogie
der Schopfungsordnung, an diesem erhabenen Platz in der Stufengliederung des
Seins nur dann, wenn er sein schopferisches Vermdgen in den Dienst der Wahrheit
Gottes stellt, das heiflt, wenn er bestrebt ist, auch seine menschliche Welt abbildlich
zu gestalten, sie zum Spiegel des Géttlichen zu machen, durch die rechte Ordnung.
Wenn aber der Mensch etwa in seiner Kultur nur die autonome Selbstverwirklichung
sucht, wenn er lediglich sich selbst und allein abbilden und in seinen Werken sich
selbst verherrlichen will, dem Dienst am Gottesbild in der Welt also Absage leistet
— dann wird die Analogie zerbrochen, die ihm seine Wiirde gibt. Der Humanismus
einer solchen Kultur wird Abgétterei; und der Selbstiiberhohung in Selbstanbetung
folgt der Sturz in die Unmenschlichkeit. Der gottlose Humanismus wendet sich am
Ende gegen den Menschen, mit dessen Vergdtterung er begonnen hat. Wo der Hu-
manismus beute am lautesten verkiindet wird, ist der Mensch vom Gottesbild der
personlichen Freiheit am weitesten (doch niemals ganz hoffnungslos) entfernt.
“Wenn das Konigtum Christi das Kénigtum der Wahrheit ist, und somit ,,die Welt
der Herrschaft Christi unterwerfen® bedeutet: ,die Wahrheit Christi in der Welt
zur Geltung bringen“ — dann folgt daraus, dafl die Verkiindigung des Glaubens,
der Offenbarungswahrheit, die schon Gefaf gottlichen Lebens ist, und das Einbrin-
gen der lebendigen Wahrheit, des gottlichen Lebens, in die Menschheit durch die
sakramentale Vermittlung der Gnade, der vornehmste Dienst an der Welt des Men-



190 Anton Bohm

schen ist. Doch soll von diesem unmittelbaren, nimlich an die einzelnen gerichteten
Botschafisagen und Heilbringen hier nicht die Rede sein, sondern von der Reprisen-
tation der Wahrheit in der Gesellschaft: in deren Einrichtungen sowohl wie in ihrer
Wissenschaft, Technik und Kunst. Diese Darstellung der Wahrheit in der Kultur —
wir verwenden das Wort immer als den umfassenden Begriff — ist vor allem die
Aufgabe des ganzen christlichen Weltstandes, der in gewissem Sinn auch den Sikular-
klerus einschlielt, aber in besonderem MaR doch des christlichen Laien, ohne daf§
damit etwa dem Ordensstand jegliche Kulturfunktion abgesprochen werden soll; die
Aufgaben der christlichen Stinde iiberschneiden sich ja, und auch das verbindet sie
miteinander; es kommt auf den Hauptakzent an.

Der Dienst an den Institutionen wire Gotzendienst und wiirde Opfer an Mensch-
lichkeit nnd am Ende Menschenopfer fordern, wenn durch die Einrichtungen hin-
durdch nicht der Mensch und durch den Menschen nicht Gott gemeint wire. Denn dann
wiren die Institutionen Selbstzweck. Es ist aber ihr Sinn, dem Menschen zu dienen:
seiner Bestimmung auf Erden, und damit Gott selbst, der die letzte Bestimmung des
Menschen ist. Sie sollen ihm helfen, sich in der Welt zurechtzufinden und zu behaup-
ten; sie sollen ihn schiitzen und seiner Freiheit Entfaltungsraum geben. Sie sichern
die Kontinuitét seiner weltlichen Existenz, indem sie, als Tréger der Uberlieferung,
Entwicklung, Fortschritt und Dauer moglich machen, Erfahrung, Erkenntnis und
materiellen Reichtum speichern und so dem Menschen ein weltlich Erbe geben.
Christlicher Weltdienst mufl schon deswegen den Institutionen gelten; der Platz des
Christen ist iiberall dort, wo menschliches Leben geférdert, wo Tod und Zerstérung
abgewehrt werden. Die Verpflichtung auf das Humane ist eine christliche Verpflich-
tung.

Indes, diese Institutionen werden ihren humanen Zweck nicht oder nur héchst
unvollkommen erfiillen konnen, wenn sie nicht in ihren Zielen und Methoden, in
ihrer inneren Ordnung und in ihrem Eigenverstidndnis selbst die Wahrheit Gottes
reprasentieren: die — das immer festzuhalten, ist wichtig — nicht die geoffenbarte
allein, sondern auch die natiirliche Wahrheit einschliefit. Diese Reprasentanz kann
im Zustand der noch nicht ganz wieder aufgehobenen Gefallenheit nur fragmen-
tarisch, briichig, gefahrdet, also unvollkommen sein; ja sogar nur vorgeschiitzt oder
geheuchelt, nur als Lock- und Unterwerfungsmittel miflbraucht — und dann gottes-
lasterlich und ein grofles Argernis. Aber diese Moglichkeit der inneren Perversion
zum Bsen bedroht jedes menschliche Werk, selbst die Caritas, und kann niemals den
Verzicht darauf rechtfertigen, die Institutionen der christlichen Wahrheit zu unter-
stellen. Es gibt zwar in der Jetzatzeit keinen vollkommenen und in diesem Sinn
~wahren® Staat, keine ,,wahre* Wirtschaft, keine ,,wahre“ Schule, tiberhaupt keine
,wahre“ Institution — nur die Kirche ist wahr, weil sie die Stiftung Christi ist, und
die Wahrheit selbst ihr innewohnt, aber auch sie ist nicht ,wahr®, wenn das heiflen
soll, daf} sie in ihrer weltlichen Erscheinung ohne Fraglichkeit und Gebrechen sei.
Daf} es das in unserer Zeit geben konne, glauben nur die Utopisten der ,perfekten
Gesellschaft“. Da aber unser Dasein geschichtlich und schon damit fragmentarisch ist
in all seinen Hervorbringungen — das ist die Grenze, aber auch die Chance unseres
Wirkens —, da also die Institutionen verdnderlich, somit formbar sind, liegt es in
menschlicher Macht, sie nach der christlichen Wahrheit, nach dem Gesetz Gottes in
Natur und Offenbarung zu gestalten — und wenn dabei Vollendung unerreichbar



Das Weltverhiltnis des Christen im Dienen . 191

bleibt, so berechtigt uns das nicht, uns dieser Mithe zu entziehen. Im Gegenteil, eben-
dies ist eine Hauptaufgabe christlichen Dienstes in der und an der Welt.

Dabei miissen sich die Christen jener Mittel bedienen, die, ethisch einwandfrei,
den Zweck am besten fordern. Sie miissen also der Gesamtsituation gemaf sein. Es
unterscheidet die menschliche Welt unserer Epoche von den anderen Zeiten, daf} sie
vollstindig durchorganisiert sein will, weil sie das fiir eine Forderung der Vernunft
und des wissenschaftlich erhellten Bewufitseins hilt. Ein Zuriick aus diesem Zustand
in einen vorwissenschaftlichen, vorwiegend arationalen, organischen und nicht orga-
nisierten Status gibt es nicht; es sei denn durch eine totale Katastrophe der Zivilisa-
tion und einen Neubeginn, nachdem tabula rasa gemacht ist. Daher kann christlicher
Weltdienst nicht die Desorganisation sein — soweit es namlich um die Institutionen
geht —, sondern auch er mufd sich organisieren. Nicht um der Organisation Gétzen-
dienst zu leisten, indem der Mensch seine Heilshoffnung auf sie setzt, wie es die
Gottlosen tun und die Technokraten, die Sozialingenieure, sondern damit er auf die
groflen Organisationen Einfluf gewinnt und sie so in ihre Schranken zuriickbringen
kann, weil sie sonst das Unorganisierbare zuerst ignorieren und dann, da es dem
rationalen Schema widerstrebt, sogar zerstéren. Die Christen miissen organisieren,
entweder indem sie in den allgemeinen Organisationen mitwirken oder indem sie
sich selbst zusammenschliefen, ihre Arbeit in Form bringen und gliedern — meist
wird beides zugleich nétig sein.

Zusammenschliisse von Christen zum Dienst an den Institutionen, also zu ihrer
Umformung nach der Wahrheit, sind unentbehrlich und daher legitim. Freilich, sie
bleiben das nur, wenn sie der christlichen Spontaneitit, der Selbstbestimmung aus
dem Geiste, helfen und sie nicht durch Reglement ersetzen wollen — und wenn sie
den Ruf Gottes an den einzelnen nicht {iberschreien und nicht kliiger sein wollen als
die Fihrung durch die gottliche Gnade, also dem Charisma das freie Wirken nicht zu
verbieten trachten. Wie weit die Organisiertheit der Christen zum Weltwerk gehen
muf, ist eine jeweils geschichtliche, nicht im Voraus einer unbekannten Situation zu
treffende Entscheidung. Aber es darf nicht vergessen werden, dafl die ,,Geschlossen-
heit der Christen“ auch ohne weltliche Nebenorganisationen der Kirche durch die
Taufe und die Einheit in Christus schon besteht; ja diese Geschlossenheit ist nicht
nur durch weltliches Organisieren herzustellen, sie bildet vielmehr erst die Voraus-
setzung der Organisierbarkeit von Christen.

Der Welt dienen, indem man mithilft, sie unter die Wahrheit zu stellen: das ist
auch ein Gericht; denn der Christ ist, wenngleich unter dem Gericht Gottes, selbst ein
Richter; auch an diesem Amt Christi nimmt er teil. Gerichtet und verworfen ist durch
die Wahrheit alles, was Menschliches absolut machen will: die absolute Gesellschaft,
der absolute Staat, die absolute Kultur — alles Selbstdarstellungen des autonomen
Menschen. Herrschen soll Gott allein; alles kommt von Gott und muf zu Gott zuriick-
streben. Wo dieses Ziel vergessen oder abgelehnt ist, hort auch der Dienst zum Heil
der Welt auf.

Die absolute Gesellschaft wire ein perfekter, klaglos, annihernd automatisch
laufender Mechanismus von Funktionen, in dem der Mensch nichts wire als der aus-
wechselbare Ableister; das Ganze orientiert auf die Produktion von Giitern und von
sozialer Sicherheit. Die Tendenz darauf ist die gleiche in Ost und West. Von der
Dienstbarkeit in diesem Apparat kann nur das Dienen befreien: die Erkenntnis, und



192 Anton Béhm

das Handeln nach dieser Erkenntnis, dafl die Gesellschaft vor allem der Ort des
gegenseitigen Dienens der Menschen ist, und zwar des Dienens aus Liebe, die nicht
nach Nutzen fragt, nicht Maschine, die irgend etwas ,ausstoflen soll. Dieser Dienst
soll Gerechtigkeit und Liebe verwirklichen — eine Formel, die so oft wegen ihrer
Einfachheit als Gemeinplatz und leere Maxime verlacht worden ist, aber doch in
Wabhrheit so tief ist, daf die katholische Soziallehre sie in jahrzehnte-, ja jahrhun-
dertelanger Bemiihung nicht hat ausschopfen kénnen. Die Liebe verlangt Dienen, die
briiderliche Liebe wie die viterliche, und weder die eine noch die andere kann ent-
behrt werden, denn die Gemeinschaft braucht aufler der Verbundenheit alles mit
allen in der Briiderlichkeit ebenso die Ordnung aus der Autoritit der Vaterlichkeit.
Doch verlangt auch die Gerechtigkeit Dienst — nicht an einer abstrakten Norm an
sich, sondern am Menschen; recht oder unrecht hat immer eine Person, selbst Kollek-
tive werden von den Juristen analogisch als ,Personen® konstruiert. Die Gerechtig-
keit dient den Menschen, die ihrerseits Gott dienen, wenn sie Recht iiben, denn die
Geredhtigkeit ruht in Gottes Willen; aber das Recht ist des menschlichen Heils wegen
da. Liebe kann in der endlichen Welt Gerechtigkeit nicht ersetzen, und Gerechtigkeit
nicht Liebe, aber es gibt auch keinen ausschlieflenden Gegensatz zwischen beiden —
wenngleich erst im Gottesreich offenbar werden wird, dafl sie im letzten Sinn iden-
tisch sind. Liebe fordert Gerechtigkeit, und ganz gerecht kann nur die Liebe sein,
weil sie allein ins Herz des Menschen zu sehen vermag.

Der absolute Staat als der autonome Mensch im Groflen, der Staat, an dessen
Supermacht die Hybris des Menschen sich ihres Erfolges gewiff werden will und
sich ihres Erfolgs auch wirklich sicher wihnt, will allen Dienst des Menschen an sich
ziehen und macht sich dadurch zum Abgott. Der Christ muf ihm den Fufifall verwei-
gern; er darf ihm den Dienst nicht leisten, den er verlangt. Vielmehr dient der Christ
dem Staat dadurch, daf er ihn zum Dienen bringt: an der Gemeinschaft und an den
einzelnen Menschen — als hochste Ordnungsmacht der Gesellschaft und als der
Schiitzer des Friedens, der Gerechtigkeit und der allgemeinen Wohlfahrt, zu der
nicht nur Giiterfiille, sondern auch die 6ffentliche Sittlichkeit gehort. Der Staat ent-
artet, wenn er sein dienendes Wesen verkennt, das Herrschaft jedoch nicht aus-
schliefit, sondern im Gegenteil erst rechtfertigt. Der Staat dient Gott, indem er dem
menschlichen Leben dient, aber er wird in seinen Grenzen, den Grenzen dieses Dien-
stes nur bleiben, wenn er anerkennt, dafl seine Herrschaft von Gott kommt, dessen
Wille ihm die Aufgabe vorgeschrieben hat; es ist allein die Unterwerfung unter
die gottliche Souverinitit und der Wille, das Gesetz Gottes zu erfillen, die natiir-
liche Sittlichkeit und Gerechtigkeit zu wahren, was den Staat hindert, sich zur Selbst-
herrlichkeit zu iiberheben und den Menschen unfrei zu machen. In diesem Sinn mufl
der Staat Wahrheit reprisentieren, und die Christen diirfen, ja sie sollen sich der
politischen Mittel bedienen, die der jeweiligen Herrschaftsordnung angepafit sind,
um den Staat der Wahrheit zu verpflichten. Die Demokratie bietet in der welt-
anschaulich gespaltenen Gesellschaft dazu die reichsten Méglichkeiten, sie ist fiir den
Dienstgedanken offen — aber sie ist nicht schon durch sich selbst die ,christliche®
Staats-Verfassung schlechthin. Auch sie unterliegt der Priifung durch das Gewissen:
ob sie in ihrer jeweiligen konkreten geschichtlichen Gestalt in der Wahrheit steht
oder nicht, und inwieweit. Ein Staat ist nicht schon dadurch allein gerechtfertigt, dafl
er demokratisch verfafit ist.



Das Weltverhiltnis des Christen im Dienen 193

Die absolute Wissenschaft, Kunst, Technik, Wirtschaft — wir wiirden, wenn wir
die gleichen Gedanken auf diese Kultursachgebiete iibertriigen, bei aller Verschie-
denheit im einzelnen im Grund doch immer dasselbe sagen: Wenn menschliches
Werk aus den Grenzen des Dienstes an den Menschen und an Gott heraustritt und
fir sich selbst sein und gelten will, wenn es so der Hybris verfillt, dann wird es
inhuman; es verzehrt menschliche Substanz oder es sieht vom Menschlichen ab und
entwertet es auf diese Weise. Die absolute, selbstzweckliche Technik und Wirtschaft
hat fressenden Charakter; sie zerstort die natiirlichen Grundlagen des menschlichen
Lebens und dehumanisiert das Dasein; sie macht uns unfrei und krank, kérperlich
und noch mehr seelisch. Eine Wissenschaft, der die Weisheit Gottes, sittlicher Wert
und Tugend gleichgiiltig sind, weil sie nur sich selbst sucht und kennt, verfiihrt den
Menschen dazu, seine Existenz auf Grundlagen zu stellen, die nicht genug Festigkeit
haben: nimlich auf menschliches Wissen allein. Und eine Kunst, die nicht mehr
abbildlich sein will, sei es in der Naturgestalt, sei es im Zeichen, sondern selbst auto-
nome Wirklichkeit sein oder schaffen will, ist luziferische Emporung, welche der
Macht und der Bestimmung des Menschen nicht angemessen ist und ihn daher zu
Tode erschépfen mufi, bis dic Bilde-Fahigkeit aufgezehrt ist. Seinen richtigen Sinn
findet alles Kulturwerk allein im Dienen und unter dem Gesetz der Wahrheit. Nur
dann ist es konstruktiv, nur dann geht von ihm bergende und schiitzende Kraft aus,
nur dann entfaltet es Leben und wird nicht zum Ridchen in der Todesmaschine, zu
der Satan die Kultur machen méchte.

Der Dienst des Christen fiir die Kultur besteht, wie wir es am Beispiel des Staates
schon gezeigt haben, darin, daf er sie in der Dienstbarkeit Gottes und des Menschen
erhélt. Aber das kann nicht so geschehen, wie man ein Joch auflegt. Es kann viel-
mehr nur geschehen, indem die Christen ihr geschichtlich verlorenes schopferisches
Verhiltnis zur Kultur wiedergewinnen. Sie miissen mitten drin im kulturellen Schaf-
fen stehen, nicht kritisch aulerhalb. Sie diirfen sich nicht weniger vornehmen als die
Rezeption und Anverwandlung des gesamten Forschungswissens und der Herr-
schaftstechniken dieser Zeit: dhnlich der Rezeption der Antike durch die christliche
Theologie und Philosophie. Das ist ein ungeheures Vorhaben, und niemand weif}, ob
es uns je geraten kann. Aber wenn es gelingt, die Welt in eine neue christliche Epoche
zu fithren, dann wire das ein rettender Dienst an der Kultur: sie wiirde dadurch
wieder zu der Einheit gebracht werden, die ihr durch die Ablésung von Gott und
Kirche genommen worden ist. Die Ausbreitung des Wissens durch Spezialisierung ist
zugleich Dekomposition, Zerspaltung und Auflésung — und dabei wird es solange
bleiben, als die Wissenschaft keinen Einheitsbezug erhilt, was nur moglich ist durch
eine neue Verklammerung von Theologie und Wissenschaft.

Der Weltdienst des Christen kann Grofies schaffen. Miflerfolg ist nicht die not-
wendige Signatur christlichen Wirkens. Es 14t sich als méglich denken, daf§ irgend-
wann eine geschichtliche Epoche heraufgefithrt wird, in der die menschlichen Ord-
nungen, Handlungen und Schopfungen von der christlichen Wahrheit in weit gro-
flerer Macht und Reinheit — und auf ganz andere Weise — Zeugnis geben als in
dem einst vielgepriesenen christlichen Mittelalter. Dennoch kann die Hoffnung des
Christen sich nicht auf einen solchen Triumph in geschichtlicher Zeit richten. Seine
Haltung im Weltwerk kann nicht ein irdischer Optimismus sein. ,,Und Gott sah, dafl
es gut war® — das gilt fiir die Schépfung vor dem Siindenfall. Kein christliches Die-



194 Anton Bohm

nen ist imstande, die Folgen des peccatum originale zu beheben, die auch nach
Christi Tod und Auferstehung insofern noch weiterdauern, als sie die Struktur der
Welt verandert haben. Alle analogischen Beziehungen im Stufenbau des Seins sind
seit der Empérung des Menschen gestort, wenn auch nicht zerstort; die Ebenbildlich-
keit der ganzen Schépfung ist getriibt, nirgends ist mehr ganz reine Spiegelung. Die
Wiederherstellung der Verhaltnisse des Schopfungsmorgens aber wire die Verkla-
rung der Welt und sie brachte das zweite Paradies. Dieses aber kann erst mit dem
zweiten Adam, dem in der Verklirung wiederkehrenden Christus (Rém 6, 14—21;
1 Kor 15,20—26,45—48) zu uns kommen, und das ist nicht nur ein menschliches, esist
ein kosmisches Ereignis. Aber auch die vollkommen christliche Ordnung, die univer-
sale, ungeschmilerte, ungefahrdete Herrschaft Christi, als die Herrschaft der Wahr-
heit, ist nur moglich in einer wieder paradiesisch gewordenen Welt; sie setzt ndmlich
die Verklirung der Natur des Menschen voraus, die aber nur geschehen kann im
Einklang mit der Wandlung alles Geschaffenen, des ganzen Kosmos; denn Mensch
und Welt sind eine Schépfungseinheit. Hier sehen wir die uniibersteiglichen Grenzen
der Macht christlichen Dienens.

Es gibt keine Verklirung der Welt durch den Menschen, auch nicht durch die Ge-
tauften, sondern nur durch Christus selbst. Die christliche Existenz in der Welt ist
Existenz im Unvollkommenen und das gilt auch fiir alles christliche Dienen. Es kann
seine Ziele nie ganz erreichen; die Anniherung an sie bleibt im Irdischen ein unend-
licher ProzeB. Gewif, wir leben auf das Vollkommene zu, fiir das wir geschaffen
sind — aber dieses Vollkommene ist im Verhaltnis zu der gefallenen Welt das ganz
Neue und Andere. Unser Dienen — das darf unser Glaube sein, obschon fiir unsere
Vernunft das Zusammenwirken von Gott und Mensch in der Geschichte des Heils
und deren Einheit mit der sogenannten Profangeschichte ein Geheimnis bleibt —,
unser Dienen trigt zum Reifen der Welt fiir den zweiten Advent Christi bei; viel-
leicht kann unser Beten und unser Weltwirken den Herrn herbeirufen, herbeiziehen.
Aber das Vollkommene ist unerreichbar. Weil es uns jedoch zubestimmt ist, deshalb
sind wir auf der Erde, die keine Vollkommenheit kennt, in der Fremde. Kein christ-
licher Weltdienst aus Liebe kann diese Fremdheit aufheben. Wir bleiben in statu
viatoris, im Stand der Pilgerschafi: solange Geschichte dauert. Erst im neuen Aion
wird es anders sein; aber wir vermdgen es nicht auszudenken, wie.

Die Welt, in der wir leben, steht, solange die Erlosung durch die Wiederkunft des
Herrn am Ende der Geschichte noch nicht vollendet ist, unter dem Kreuz. Die Auf-
erstehung Christi ist das Unterpfand der Verkldrung, aber diese selbst ist die Zu-
kunft, nicht die Gegenwart der Welt. Wir diirfen die Welt auf sie zubewegen, durch
unseren Dienst, aber wenn wir mit Christus, und mit uns die Welt, auferstehen
wollen, miissen wir mit Christus sterben (R6m 6, 3—11). Ein unerschépfliches Wort,
und es enthilt sicher auch die Voraussage, dal die Christen in allen Zeiten mit
Christus gekreuzigt werden miissen, und die Aufforderung, in ihrem Dienst an der
Welt, der Bereitschaft nach, so weit zu gehen wie Christus selbst: bis zum Opfer im
Leben und, wenn es verlangt wird, zum Opfer des Lebens selbst. Hingabe im Die-
nen ist ein Absterben des eigensiichtigen, ichbetonten Menschen, eine Kreuzigung
des Fleisches, wenn man mit dem Apostel (Gal 6,24) das blutige Bild gebrauchen
will, das den unbarmherzigen Ernst dieses Vorgangs bekundet. Das Opfer gehort
nicht allein zum Begriff desDienens, es ist vielmehr auch eine Forderung des Kreuzes.



Das Weltverhdilinis des Christen im Dienen 195

Inwiefern aber ist es Dienst in der Welt und an der Welt, an den Menschen in
dieser Welt? Nicht nur in dem Sinn, dal die Widmung an ein Werk die Konzen-
tration auf die gestellte Aufgabe bedeutet und daher Verzicht auf die Giiter und
Geniisse verlangt, die bei dem Vorhaben hinderlich sein, nimlich Kraft und Zeit
beanspruchen und vom Ziel ablenken konnen. Diese Sammlung auf das Wesentliche
ist eine Einengung der oberflichlichen Lebensvielfalt um eines Hoheren willen und
wird durch die Erfillung im Gelingen belohnt oder ist wenigstens auf die Erfillung
hin angelegt. Opfer als Forderung des Kreuzes bedeutet aber noch mehr: die Enthal-
tung von Weltlichem, um Gott die Ehre zu geben; und zwar nicht fiur von Siindhaf-
tem, sondern gerade von Weltlichem, dessen Gebrauch dem Menschen an sich zusteht.
Wir haben in diesem Zusammenhang nicht von den asketischen Ubungen zur person-
lichen Vervollkommnung zu sprechen, sondern nach einer Enthaltsamkeit zu fragen,
die der Welt dienlich ist; und ich mochte sie, iiber die Formel von der Konsum-
askese hinausgehend, Zivilisationsaskese nennen. (Wohl wissend, und den Nachteil
in Kauf nehmend, das ,Askese“ hier eigentlich mifiverstindlich oder verkiirzt
gebraucht und pars pro toto gesetzt wird: nimlich das Sich-Enthalten, das ja nur ein
Selbstzuchtmittel ist, fiir das Ganze der ,Einilbung“ in das christliche Leben. Aber
die Sprache gibt kein anderes Wort her, das die Vorstellungen mit dhnlicher Kraft
in die gewollte Richtung brichte.)

Wir leben in einer Epoche, die das Konsumieren zur sozialen Tugend, ja zum Sinn
des Lebens machen und das einzige Ziel der Menschheit in einer stindigen Steige-
rung der Produktivitit bis zum materiellen Uberflufl seben will, weil sie meint, dafl
die Last der Menschheit im Mangel besteht und daf§ hier die Quelle allen Ubels
liege, weshalb die unbeschrankte Giiterfiille nicht nur Armut und Not, sondern auch
Krieg und Unrecht beseitigen werde. In diesem falschen Glauben sind die Kom-
munisten des Ostens und die Technokraten des Westens einig. Die ganze Menschheit
ist in Gefahr, sich vollig an die Welt, im Sinn des Mammons, als Welt des Geldes,
der Giiter, der Geniisse, des stindig wachsenden dinglichen Wohlstands zu verlieren,
also im Dienst des Mammons ibr Heil zu verspielen. In dieser Situation ist die
Zivilisationsaskese eine rettende Notwendigkeit: Die freiwillige Enthaltung von
Konsum und Komfort, das Abstandnehmen vom Bereicherungs- und Animierbetrieb,
der Verzicht auf Genufimittel, nicht im Sinn einer totalen Absage, aber der Auswahl
und der Selbstbeschrinkung, der Einfachheit und Schlichtheit — die Zivilisations-
askese also mufl das Vorbild sein, das den Blick der Menschen in der Welt hinlenkt
auf das Eine, das nottut. Diese Enthaltsamkeit ist es, die das Heil in Christus als das
wahre Ziel des Menschen bezeugt — und dadurch der Welt dient: denn nur wenn
die Kultur auf dieses Ziel hin orientiert bleibt, verfillt sie nicht. Nur wenn der
Mensch frei bleibt, kann er dienen, worin, wir sagten es schon, die Selbstbestimmung
liegt; nur wenn er innerlich frei ist und nicht von den Giitern und Geniissen dieses
Saeculums abhingig, indem er den Sinn seiner Existenz durch sie allein erfiillt meint,
sich also ihnen untergibt, nur dann, als freier, vermag er die Welt zu gestalten. Denn
dazu gehért die Teilnahme an Gottes Herrschertum, also die Souverinitit. Dafl der
Mensch sie erlangen kann, das beweist die Zivilisationsaskese. Sie ist Befreiung; sie
zeigt, dafl der Mensch nicht iibermichtigt werden mufl von dem, was er gemacht hat.
Die gegenwartige Kulturwichtigkeit des Evangelischen Rates der Armut und damit des
katholischen Ordensstandes beruht auf dieser Vorbildleistung. Aber auch der Welt-



196 Anton Bohm

stand, mufl heute an dieser exemplarischen Haltung teilnehmen — um des Heils der
Welt willen, und weil dies eine Verwirklichung christlichen Dienens ist.

Die Zivilisationsaskese hilft uns auch in den Gefahren, die uns aus der Ambiva-
lenz von ,Welt®, aus der Zweideutigkeit und Gespaltenheit der Kultur entstehen.
Die bose Welt, die Welt der Siinde und des Todes, die dem Fiirsten der Finsternis
untertan ist, mufl unterschieden werden von der Welt als christliche Aufgabe, so
sagten wir. Aber diese Unterscheidung ist nicht leicht, denn der Aion der Unvoll-
kommenheit, die Zeit der Pilgerschaft, ist gekennzeichnet durch die Vermischung
beider Welten, wie der Herr es im Gleichnis vom Sdmann nnd von der Ernte (Mt
13, 24—380) gelehrt hat. Das Bose dringt in alles Menschenwerk, ja selbst in heilige
Bezirke, in die Kirche Gottes ein, und wenn wir nicht unterscheiden lernen, werden
wir nicht einmal immer ohne Zweifel wissen, wem wir dienen, Gott oder dem Mam-
mon. Ob ein Werk der Zivilisation eine konstruktive Leistung im Sinn christlichen
Weltdienstes ist oder ein babylonischer Turm — das erscheint unserem geschmaler-
ten Erkenntnisvermdgen nicht immer in selbstverstindlicher Klarheit, denn sogar die
vom Boésen inspirierten Werke konnen mit der falschen Humanitat Satans, die wir
aus der Paradieseserzahlung kennen, iiberkleidet sein. In dieser stindig gegenwarti-
gen Gefahr der Verwirrung brauchen wir Erleuchtung des Gewissens, brauchen wir
Stiitze und Stab des Lehr- und Hirtenamtes, brauchen wir aber auch die Fahigkeit
zum Widersagen — also zum Nein, zum Verzicht, zur harten Distanz, das heifit die
Ubung der Zivilisationsaskese: damit wir nicht unversehens dem falschen Herrn die-
nen und damit die Mission christlichen Weltdienstes verfehlen. Die rechte Haltung
des Christen ist somit nicht ein Welt-Enthusiasmus, wie ihn etwa die Hymne an die
Freude ausdrickt, sondern Nidchternheit {1 Thess 5, 6—8), die Vorsicht nach sich
zieht, Prifen vor dem Behalten, das Unterscheiden der Geister. Das hemmt nicht die
Hingabe an das Dienen in der Welt, sondern vertieft ihren Erast. Die Welt ernst-
nehmen, heifit nicht, ihr gleichformig werden und ihr in einem kritiklosen, unevan-
gelischen Optimismus verfallen.

Kreuz und Verklirung sind die groflen Zeichen unseres Dienstes. Die Verklirung,
aber ebenso das Kreuz, denn nur durch das Kreuz kénnen wir, kann die Welt zur
Verkldrung-gelangen, und wir wissen, dafl diese Verkliarung nicht iz der Geschichte
kommen kann, sondern erst am Ende der Geschichte, am Ziel der Zeiten, das in
Christus schon eingetreten ist und in der Gnade (im Glauben, in der Hoffinung und
in der Liebe) schon ergriffen wird. Darum wird unsere Kreuzigung im Dienen fir
die Welt, trotz allem Erfolghaben, das wir anstreben mussen und nicht etwa aus fal-
scher Demut zurickweisen dirfen, immer wieder Versagen und Scheitern, Verfol-
gung und Verleumdung, Hohn und Haf der gottlosen Welt, karz das Leiden sein.
Neben der actio catholica wird, nach einem Wort Bernhard Hansslers, immer die
passio catholica stehen. Aber das Dazwischentreten des Herrn macht aus der passio
am Ende actio im Sinn des Heils, so wie der Tod Christi am Kreuz actio, die Aktion
aller Aktionen, nimlich die Erlésung der Welt durch die héochste Siihne ist. Und
ebenso wie dieses Vorbild wird auch das Leiden der Christen in dieser Welt, wird
die passio nicht zur Passivitdt, sondern im Beistand der Gnade reinste Aktivitit; und
sie wird die Welt nicht weniger verwandeln zur Verklarung hin als unser schépfe-
risches Tun im Reich der Kultur. Christliches Weltverhiltnis ist Handeln und Erdul-
den, beides aber ist Dienen.





