
Das Weltverhältnis des Christen im Dienen 

Von Anton Böhm, Köln 

Ohne Dienen gibt es keine christliche Existenz. Der Christ dient Gott und er dient 
dem Nächsten, in dem Christus selbst ihm begegnet. Im Dienen erfüllt sich sein 
Beruf auf Erden. Wer nicht dienen will, wird das Heil verfehlen. Selbst Herrscher 
und Meister kann der Christ nicht sein, wenn er sein Amt nicht als Dienst versieht • 
auch an denen, die ihm untergeben sind; er muß ihnen, im Sinn des Zeichens, das 
Christus uns beim letzten Abendmahl gegeben hat, •die Füße waschen". 

Dienen heißt immer, sich beugen, sich in Demut •erniedrigen", nämlich einen Hö- 
heren und ein Höheres innerlich anerkennen und sich ihm unterordnen, somit sich 
selbst verleugnen, nämlich als ein Ich, das nur sich allein sucht und will; es heißt fer- 
ner: Eigenes opfern, dem anderen hingeben, was man sich selber zuwenden könnte; 
also Leistung und Verzicht zugleich darbringen, nicht um des Lohnes oder der An- 
erkennung oder der guten Nachrede willen, sondern aus Liebe • jener, die nicht 
bloß Gefühlsseligkeit ist, sondern Aufnahme des fremden Seins in das eigene: ein 
Ja zu ihm ohne Rückhalt. Dienen ist aber immer auch eine Tat der Selbstbestim- 
mung; in Wahrheit kann zum Dienen niemand gezwungen werden, sondern nur zur 
Sklavenarbeit. Dienst kann nur von Freien in Freiheit geleistet werden, sonst ist er 
ohne Verdienst. 

Kann aber der Christ durch so verstandenes Dienen das rechte Verhältnis zur Welt 
gewinnen? Gibt es für ihn einen Dienst an der Welt, für die Welt, der Frömmigkeit 
ist, tätiges Gebet? Können wir Gott und dem Nächsten dienen, indem wir der Welt 
dienen? 

Es versteht sich, daß solche Fragen nur einen Sinn haben, wenn sie nicht die böse 
Welt meinen, von der wir uns unbefleckt erhalten sollen, der wir nicht gleichförmig 
werden dürfen; jene Welt, die Christi Eigentum ist, ihn aber nicht aufgenommen 
hat; die sich der Botschaft Gottes verschließt, die Verkündigung abweist und nach 
ihrem eigenen Gesetz leben will, aber unter die Botmäßigkeit des Satans als ihres 
Fürsten gerät: die Welt des Mammons, dem Gottesdiener nicht dienen können, die 
Welt der Sünde und des Todes. 

In unseren Fragen ist vielmehr die Welt als Gottes Schöpfung gemeint, in der 
Göttliches sich spiegelt, so daß sie in diesem Sinn abbildlich ist, Ikone Gottes, Offen- 
barung seiner Wirklichkeit für die natürliche Vernunft • weil sie das Siegel des 
Geistes trägt, nämlich Ordnung hat, Kosmos ist und nicht Chaos. 

Diese Schöpfung schließt die Menschheit ein; auch die Menschheit ist •Welt", 
gehört zur •Welt". Aber der Mensch ist nach dem Bilde Gottes geschaffen, und diese 
Gottähnlichkeit beschränkt sich nicht auf einzelne Züge, sie bildet Gott in seiner 
ganzen Wesenhaftigkeit ab, nicht nur metaphorisch, im bloßen Wortbild, sondern 
ontisch, im Sein. So ist der Mensch nicht nur in analoger Weise Person wie Gott, 
geistig wie Gott, frei wie Gott • er ist auch schöpferisch wie Gott. Das heißt, es ist 
ihm aufgetragen, •Welt" zu bilden und zu ordnen nach Gottes Vorbild, wenn auch 
in ungeheurer Ferne: seine menschliche Daseinswelt. Diese gehört aber als Werk des 
Gottesgeschöpfes Mensch zur Schöpfung: Gott wirkt durch die Freiheit des Menschen, 



186 Anton Böhm 

und der Mensch setzt durch sein Schaffen der Gotteswelt Neues hinzu. Gottes Befehl 
•Macht euch die Erde Untertan" verlangt dies; das Untertanmachen und Beherrschen 
ist der Grund und Zweck selbst noch der kompliziertesten Vorrichtungen und Ein- 
richtungen einer höchstentwickelten technischen Zivilisation. Es beginnt mit der 
Nutzung der Paradiesesfrüchte, vor allem aber mit der Namengebung durch den 
Paradiesesmenschen: das ist ein Inbesitznahmen durch innerstes Erkennen, aber auch 
ein Ordnen und Beherrschen. 

Das vom Menschen in Gottes Auftrag dem Kosmos Hinzugefügte müssen wir auf- 
fassen als Fortführung des göttlichen Schöpfungswerks • dem Willen Gottes nach. 
Fortgeführt kann nur werden, was noch nicht vollendet ist: so dürfen wir denn auch 
sagen, daß wir durch unser menschliches Schaffen der Schöpfung dienen, an ihrer 
Vollendung nämlich arbeiten, also Gottes Arbeit mitverrichten und damit durch 
diesen Dienst an der Welt Gott selbst dienen. 

Das Ergebnis dieser Arbeit, die Schöpfung zu vollenden, bezeichnen wir als •Kul- 
tur": ganz umfassend, nicht eingeengt auf Wissenschaft, Kunst und Bildung, sondern 
auch Staat, Technik, Wirtschaft einbegreifend, also die ganze gemeinschaftliche Le- 
bensordnung der Menschenwelt, mit ihren weltlichen Institutionen und Inhalten. 
Kulturschaffen in dieser universalen Bedeutung von Kultur ist Dienst für die Welt, 
und zugleich Gottesdienst, und ist damit Sache des Christen, ein frommes Werk, 
genauer ein Werk auch der natürlichen Frömmigkeit. Freilich nur dann, wenn es 
auch so gemeint ist: als Ordnung des vorgefundenen Naturstoffs, zu dem das biolo- 
gische Dasein der Menschen in ihren natürlichen Beziehungen gehört, nach dem 
Gesetz Gottes; geleitet von der Absicht, die Menschenwelt der Kultur ebenso abbild- 
lich zu gestalten, wie es der Kosmos ist, also sie durchscheinend zu machen für die 
Herrlichkeit des Herrn. 

Damit ist gegeben, daß das Kulturwerk, wenn es als Weltdienst Gottesdienst sein 
soll, auch die Humanisierung der Erde fördern muß. Denn der Kulturbefehl Gottes 
lautet nicht nur, daß wir sie Untertan machen sollen; er verlangt auch: •Wachset und 
mehret euch und erfüllet die Erde". Hier enthüllt sich in der konkret übernatürlichen 
Ordnung auch die heilsgeschichtliche Valenz des Kulturwerks: Ehe die Erde nicht 
ganz von menschlichem Leben erfüllt und ehe die christliche Wahrheit nicht allen 
Völkern gelehrt ist, wird Christus nicht zum Gericht und zur Verklärung erscheinen, 
nicht die Toten zur Auferstehung rufen, nicht sein Reich aufrichten, nicht den neuen 
Himmel und die neue Erde offenbar werden lassen. Aber keine der beiden Vorbedin- 
gungen kann erfüllt werden ohne Kultur, und zwar ohne unsere technische Zivilisa- 
tion, die ein menschenwürdiges Massendasein der Menschen durch industrielle Mas- 
senproduktion und rationale Organisation der Gesellschaft überhaupt erst möglich 
macht und jene Einheit der Welt herstellt, die Glaubensverkündigung bis an die 
Grenzen der Erde gestattet. 

Indes, das ist nur die eine Seite. Die Kultur in ihrer geschichtlichen Wirklichkeit ist 
ambivalent, zweiwertig, gespalten. Wir erfahren, daß sie auf das Gegenteil dessen 
zulaufen kann, was ihr Auftrag ist: auf Zerstörung, nicht Vollendung der Welt. Zer- 
störung ist eine Konstante der Geschichte. Immer sind Hervorbringungen des mensch- 
lichen Geistes, seiner erfindenden, schöpferischen Kraft, dem Zweck der Vernichtung 
zugewendet oder in Vernichtungsmittel verkehrt worden. Immer sind organisato- 
rische und technische Fortschritte dazu mißbraucht worden, das Zerstörungspotential 



Das Weltverhältnis des Christen im Dienen 187 

aufzufüllen, sofern sie dazu geeignet waren, vom Faustkeil des Steinzeitmenschen 
bis zur Atombombe: ein Produkt menschlichen Ingeniums, das unsere Kultur nicht 
verleugnen kann, denn es ist kein Zufall, sondern beruht ganz und gar auf ihren 
wissenschaftlichen und technischen Voraussetzungen; es ist eine Spitzenleistung, in 
der das höchste Können der Epoche sich konzentriert. Die absolute Waffe ist als ihr 
Erzeugnis das Zeugnis dafür, daß das Zerstörungspotential der Menschheit sich im 
Lauf der Jahrtausende angereichert hat bis zu einer nie zuvor gewähnten Macht, die 
nunmehr das Leben auf dem Erdball auslöschen und die Institutionen, die es schüt- 
zen, global ausradieren kann. Die Zivilisation kann aber auch auf andere Weise 
lebensfeindlich werden, indem sie, wie heute, die natürlichen Grundlagen unseres 
Lebens angreift und aufzehrt: die Luftverpestung, die Wasserverschmutzung, die 
Verlärmung, die Medikamentisierung des Daseins, die Vergiftung der Äcker, die 
Verfälschung der Nahrung, die ständige Vermehrung der Zentren biologisch schäd- 
licher Strahlung sind Symptome. Ferner kann sie gesellschaftliche Zustände schaffen 
und falsche Wertungen zur Herrschaft bringen, die widermenschliche Daseinsbedin- 
gungen etablieren: Unfreiheit und Entpersönlichung durch Zwänge aller Art, von 
der Arbeitsorganisation bis zum Versicherungsapparat, von der Meinungskonfektion 
bis zur Massenmanipulation durch Reklame und Propaganda, alles eingebracht in 
einen allreglementierenden Verwaltungsstaat. Schließlich verlangt man im Namen 
der Kultur und der Bildung die Reduzierung der Nachkommenschaft; die Vorenthal- 
tung des Lebens wird zum Standard und der Zivilisationsmord an den Ungeborenen 
erreicht Millionenziffern. So wird die Zivilisation, statt Leben zu mehren und zu 
fördern, zur •Todesmaschine" (Henry Miller). 

Dies geschieht zuletzt durch Einmischung des Teufels, dessen Realität der Christ 
im Weltdienst nicht übersehen darf, wenn er nicht ohne Wissen und Willen zum 
Kollaborateur Satans werden soll. Seit sich die Ureltern den Einflüsterungen des 
Versuchers geöffnet haben, bleiben wir dem Bösen ausgesetzt und schwankt unser 
Wille, den nur noch eine getrübte Erkenntnisfähigkeit leiten kann. Das ist unsere 
Schwäche aus ererbter Sündlichkeit. Sie macht uns anfällig, auch ohne bewußte indi- 
viduelle Schuld, für die Perversion der Kultur, wie sie im Plan des gefallenen Engels 
liegt. Sein Wille, der Wille des •Menschenmörders von Anbeginn", ist der Tod des 
Leibes und der Seele durch die Sünde, ist die totale Vernichtung der Welt und der 
Menschheit • weil dies aber der Macht des Satans ewig entzogen ist, wenigstens die 
Entstellung des Gottesbildes in der Kulturwelt und im Menschen: denn der Haß des 
Bösen gegen Gott richtet sich auch gegen Gottes Abbild. Die Verführung durch Satan 
hat immer das Ziel, die Macht und Kraft des Menschen gegen den Menschen zu 
mobilisieren und gegen die ihn bergenden Institutionen. Oder sie gilt dem Versuch, 
durch den verblendeten Menschen eine Gegenschöpfung zu errichten; der •Affe Got- 
tes" will dem Schöpfer gleich werden durch die •Erschaffung" einer Welt nach sei- 
nem Bilde, dem Bilde Luzifers. Dieses Unterfangen bleibt aber in Ohnmacht; es 
kann nie eine geordnete Welt hervorbringen, sondern nur das Chaos, die Existenz- 
form der Hölle, über die menschlichen Verhältnisse bringen • vielleicht ein durch 
gewaltsames Reglement kaschiertes Chaos, aber darunter die tiefe Unordnung, die 
den Menschen schließlich zerstören muß; die demiurgische Gegenkonstruktion läuft 
am Ende in Vernichtung und Selbstvernichtung aus. 

All diesem bösen Streben muß der Christ widerstehen. Er ist dazu im Glauben 



188 Anton Böhm 

verpflichtet, denn er darf es, so weit seine Macht und Verantwortung reicht, nicht 
geschehen lassen, daß die Welt, seine Welt, unter das Zeichen und Gesetz Satans 
gestellt wird. Versuchung und Nötigung dazu werden so lang weiterdauern wie die 
geschichtliche Zeit, und darum gibt es für den Christen keine Beurlaubung vom 
Widerstand. Er muß dem Teufel und seinen Werken, auch wenn sie von Menschen 
getan werden, die nicht wissen, was sie tun, widersagen. Aber worin besteht dieses 
Widersagen? Nicht in der Abstinenz, sondern im Nein zum Nein, in der Position 
gegen die Negation, also im Ja aufbauenden Handelns: in Konstruktion, die das 
Leben schützt und entfaltet • denn eine gottlose oder widergöttliche Weltgestal- 
tung, so viel faszinierende Größe sie zeigen mag, ist im Innern und am Ende immer 
lebensfeindliche Destruktion. Die Welt aber soll Bestand haben, die Menschheit soll 
leben • und daher ist, was wir Konstruktion nennen, Dienst an der Welt, Dienst an 
der Menschheit und zugleich Gottesdienst, weil der Christ in solchem konstruktiven 
Handeln dem Schöpfungswillen Gottes Gehorsam leistet. Zuerst ist der Auftrag 
Gottes an den Menschen, das Schöpfungswerk fortzusetzen, also die Konstruktion; 
dann setzt die Gegenaktion des gefallenen Engels ein, die Destruktion • aber die 
Antwort des Christen darauf ist wieder die Konstruktion: das Festhalten an Gottes 
Auftrag. 

Die Kulturarbeit des Christen ist also nicht immer nur fröhliches Gotteslob, bare 
Schaffenslust, sondern ein nie endender Kampf, so wie der Apostel ihn beschreibt: 
nicht gegen Fleisch und Blut allein, •sondern gegen die Mächte und Gewalten, 
gegen die Beherrscher der finsteren Welt, gegen die bösen Geister unter dem Him- 
mel" (Eph 6,12). Das konstruktive Wirken ist unablässig bedroht von Niederlagen, 
Rückschlägen, die das Ergebnis langer Mühsal zunichte machen, von eigenem Ver- 
sagen und von der Verzweiflung, die nicht mehr daran glauben kann, daß uns Gottes 
Gnade genügt und daß die Kraft in der Schwachheit zur Vollendung kommt (2 Kor 
12, 9). Niemals ist unbestritten, was wir tun. Immer wird uns der Widersacher ent- 
gegentreten, mit Gewalt und List, ausgeübt durch seine Diener. Ohne die Waffen- 
rüstung Gottes könnten wir nicht bestehen gegen die Mächte, die Gottes Herrschaft 
in der Welt verhindern oder stürzen wollen. 

Denn darum geht es im Kern: um die Herrschaft. Hier eröffnet sich der zweite 
große, der übernatürliche Aspekt christlichen Weltdienstes. Der Kampf des Christen 
gilt der Königsherrschaft Christi; ihr soll die Welt unterworfen werden. Durch ihn 
und auf ihn hin ist alles geschaffen und alles hat in ihm allein Bestand (Kol 1, 16 f.); 
es ist die Bestimmung der Welt, in seiner Herrschaft geordnet und aufgehoben zu 
sein. Nun machen wir Christus nicht zum König • er ist es von Ewigkeit als Schöpfer 
und Erlöser, als Erhalter und Vollender der Welt. Aber die Welt des Menschen ist 
die Welt der Freiheit; es ist in unserer Macht und Verantwortung, sein Königtum 
anzuerkennen und unsere Welt unter seine Herrschaft zu stellen, indem wir uns zu 
seinem Dienst bestimmen. 

Die Herrschaft Christi ist die Herrschaft der Wahrheit. Der Herr begründet sein 
Bekenntnis vor Pilatus, daß er König ist, mit dem Satz: •Dazu bin ich geboren und 
in die Welt gekommen, um von der Wahrheit Zeugnis zu geben" (Joh 19, 37). Sein 
Untertan ist, wer auf seine Stimme hört und dadurch bekundet, daß er aus der 
Wahrheit stammt. Die Welt der Herrschaft Christi zu gewinnen, also die Menschen 
bekehren und ihre Institutionen nach dem Gesetz Gottes ordnen: das ist eine zwei- 



Das Weltverhältnis des Christen im Dienen 189 

fache Aufgabe. Sie erfüllen, bedeutet der Welt das Heil verkünden und nahebrin- 
gen; ja es heißt für die Rettung der Welt, der Welt des Menschen wirken: denn sie 
hat keinen Bestand außer in der Wahrheit Christi; entzieht sie sich ihrer Herrschaft, 
dann muß sie in Chaos und Selbstzerstörung hinab. Wie kann man der Welt besser 
dienen als durch die Mühe, sie davor zu bewahren in Christus? 

Wenn wir Welt sagen, so meinen wir außer den Werken der Menschen immer 
auch die Menschen selbst. Im Weltdienst geht es um die Menschen. Christus ist das 
Haupt des Kosmos, auf ihn hin ist die Welt erschaffen. Aber Christus ist Mensch 
geworden. Seit seiner Geburt im Fleische und durch sie nimmt der Mensch von 
neuem als Erlöster, von der Knechtschaft der Sünde und des Todes Erkaufter, an 
Christi Weltherrschaft teil. Er wird königlich • aber nur dann und nur insofern, als 
er sich dem König Christus untergeben hat und für dessen Königtum wirkt. Hin- 
gegen verliert er seine Mitherrschaft, wenn er sich selbst zum König machen will. 
Einzig und allein ein Herrschertum, das von Christus herkommt, im Dienst erwor- 
ben, kann der Mensch behalten, und es dauert nicht länger als sein Dienen. Wenn 
der Mensch die Paradiesessünde wiederholt und sich vom Königtum Christi lossagt, 
folgt dieser Hybris unweigerlich die Katastrophe, die Austreibung, das Geschlagen- 
werden, der Abgrund. Wenn der Mensch sich zum Gott der Welt macht, sinkt er 
unter die Menschlichkeit; die Kultur wird dehumanisiert. Darum dient dem Men- 
schen als dem Verwalter der Welt am besten, wer ihn im Dienst Gottes festhält. 

Eine andere Sicht auf den gleichen Sachverhalt: Alles Geschaffene weist auf den 
Schöpfer zurück; alles Seiende, die ganze Schöpfung, meint Gott • und insofern der 
Mensch Ebenbild Gottes ist, auch den Menschen. Weil die Welt auf Christus hin 
erschaffen, Christus aber Mensch geworden ist, darum ist die Welt durch ihn von 
Anfang an auch auf den Menschen hin erschaffen. So darf das Wort vom Menschen 
als Krone der Schöpfung verstanden werden. Allein, er bleibt in dieser Analogie 
der Schöpfungsordnung, an diesem erhabenen Platz in der Stufengliederung des 
Seins nur dann, wenn er sein schöpferisches Vermögen in den Dienst der Wahrheit 
Gottes stellt, das heißt, wenn er bestrebt ist, auch seine menschliche Welt abbildlich 
zu gestalten, sie zum Spiegel des Göttlichen zu machen, durch die rechte Ordnung. 
Wenn aber der Mensch etwa in seiner Kultur nur die autonome Selbstverwirklichung 
sucht, wenn er lediglich sich selbst und allein abbilden und in seinen Werken sich 
selbst verherrlichen will, dem Dienst am Gottesbild in der Welt also Absage leistet 
• dann wird die Analogie zerbrochen, die ihm seine Würde gibt. Der Humanismus 
einer solchen Kultur wird Abgötterei; und der Selbstüberhöhung in Selbstanbetung 
folgt der Sturz in die Unmenschlichkeit. Der gottlose Humanismus wendet sich am 
Ende gegen den Menschen, mit dessen Vergötterung er begonnen hat. Wo der Hu- 
manismus heute am lautesten verkündet wird, ist der Mensch vom Gottesbild der 
persönlichen Freiheit am weitesten (doch niemals ganz hoffnungslos) entfernt. 

Wenn das Königtum Christi das Königtum der Wahrheit ist, und somit •die Welt 
der Herrschaft Christi unterwerfen" bedeutet: •die Wahrheit Christi in der Welt 
zur Geltung bringen" • dann folgt daraus, daß die Verkündigung des Glaubens, 
der Offenbarungswahrheit, die schon Gefäß göttlichen Lebens ist, und das Einbrin- 
gen der lebendigen Wahrheit, des göttlichen Lebens, in die Menschheit durch die 
sakramentale Vermittlung der Gnade, der vornehmste Dienst an der Welt des Men- 



190 Anton Böhm 

sehen ist. Doch soll von diesem unmittelbaren, nämlich an die einzelnen gerichteten 
Botschaftsagen und Heilbringen hier nicht die Rede sein, sondern von der Repräsen- 
tation der Wahrheit in der Gesellschaft: in deren Einrichtungen sowohl wie in ihrer 
Wissenschaft, Technik und Kunst. Diese Darstellung der Wahrheit in der Kultur • 
wir verwenden das Wort immer als den umfassenden Begriff • ist vor allem die 
Aufgabe des ganzen christlichen Weltstandes, der in gewissem Sinn auch den Säkular- 
klerus einschließt, aber in besonderem Maß doch des christlichen Laien, ohne daß 
damit etwa dem Ordensstand jegliche Kulturfunktion abgesprochen werden soll; die 
Aufgaben der christlichen Stände überschneiden sich ja, und auch das verbindet sie 
miteinander; es kommt auf den Hauptakzent an. 

Der Dienst an den Institutionen wäre Götzendienst und würde Opfer an Mensch- 
lichkeit und am Ende Menschenopfer fordern, wenn durch die Einrichtungen hin- 
durch nicht der Mensch und durch den Menschen nicht Gott gemeint wäre. Denn dann 
wären die Institutionen Selbstzweck. Es ist aber ihr Sinn, dem Menschen zu dienen: 
seiner Bestimmung auf Erden, und damit Gott selbst, der die letzte Bestimmung des 
Menschen ist. Sie sollen ihm helfen, sich in der Welt zurechtzufinden und zu behaup- 
ten; sie sollen ihn schützen und seiner Freiheit Entfaltungsraum geben. Sie sichern 
die Kontinuität seiner weltlichen Existenz, indem sie, als Träger der Überlieferung, 
Entwicklung, Fortschritt und Dauer möglich machen, Erfahrung, Erkenntnis und 
materiellen Reichtum speichern und so dem Menschen ein weltlich Erbe geben. 
Christlicher Weltdienst muß schon deswegen den Institutionen gelten; der Platz des 
Christen ist überall dort, wo menschliches Leben gefördert, wo Tod und Zerstörung 
abgewehrt werden. Die Verpflichtung auf das Humane ist eine christliche Verpflich- 
tung. 

Indes, diese Institutionen werden ihren humanen Zweck nicht oder nur höchst 
unvollkommen erfüllen können, wenn sie nicht in ihren Zielen und Methoden, in 
ihrer inneren Ordnung und in ihrem Eigenverständnis selbst die Wahrheit Gottes 
repräsentieren: die • das immer festzuhalten, ist wichtig • nicht die geoffenbarte 
allein, sondern auch die natürliche Wahrheit einschließt. Diese Repräsentanz kann 
im Zustand der noch nicht ganz wieder aufgehobenen Gefallenheit nur fragmen- 
tarisch, brüchig, gefährdet, also unvollkommen sein; ja sogar nur vorgeschützt oder 
geheuchelt, nur als Lock- und Unterwerfungsmittel mißbraucht • und dann gottes- 
lästerlich und ein großes Ärgernis. Aber diese Möglichkeit der inneren Perversion 
zum Bösen bedroht jedes menschliche Werk, selbst die Caritas, und kann niemals den 
Verzicht darauf rechtfertigen, die Institutionen der christlichen Wahrheit zu unter- 
stellen. Es gibt zwar in der Jetztzeit keinen vollkommenen und in diesem Sinn 
•wahren" Staat, keine •wahre" Wirtschaft, keine •wahre" Schule, überhaupt keine 
•wahre" Institution • nur die Kirche ist wahr, weil sie die Stiftung Christi ist, und 
die Wahrheit selbst ihr innewohnt, aber auch sie ist nicht •wahr", wenn das heißen 
soll, daß sie in ihrer weltlichen Erscheinung ohne Fraglichkeit und Gebrechen sei. 
Daß es das in unserer Zeit geben könne, glauben nur die Utopisten der •perfekten 
Gesellschaft". Da aber unser Dasein geschichtlich und schon damit fragmentarisch ist 
in all seinen Hervorbringungen • das ist die Grenze, aber auch die Chance unseres 
Wirkens •, da also die Institutionen veränderlich, somit formbar sind, liegt es in 
menschlicher Macht, sie nach der christlichen Wahrheit, nach dem Gesetz Gottes in 
Natur und Offenbarung zu gestalten • und wenn dabei Vollendung unerreichbar 



Das Weltverhältnis des Christen im Dienen 191 

bleibt, so berechtigt uns das nicht, uns dieser Mühe zu entziehen. Im Gegenteil, eben- 
dies ist eine Hauptaufgabe christlichen Dienstes in der und an der Welt. 

Dabei müssen sich die Christen jener Mittel bedienen, die, ethisch einwandfrei, 
den Zweck am besten fördern. Sie müssen also der Gesamtsituation gemäß sein. Es 
unterscheidet die menschliche Welt unserer Epoche von den anderen Zeiten, daß sie 
vollständig durchorganisiert sein will, weil sie das für eine Forderung der Vernunft 
und des wissenschaftlich erhellten Bewußtseins hält. Ein Zurück aus diesem Zustand 
in einen vorwissenschaftlichen, vorwiegend arationalen, organischen und nicht orga- 
nisierten Status gibt es nicht; es sei denn durch eine totale Katastrophe der Zivilisa- 
tion und einen Neubeginn, nachdem tabula rasa gemacht ist. Daher kann christlicher 
Weltdienst nicht die Desorganisation sein • soweit es nämlich um die Institutionen 
geht •, sondern auch er muß sich organisieren. Nicht um der Organisation Götzen- 
dienst zu leisten, indem der Mensch seine Heilshoffnung auf sie setzt, wie es die 
Gottlosen tun und die Technokraten, die Sozialingenieure, sondern damit er auf die 
großen Organisationen Einfluß gewinnt und sie so in ihre Schranken zurückbringen 
kann, weil sie sonst das Unorganisierbare zuerst ignorieren und dann, da es dem 
rationalen Schema widerstrebt, sogar zerstören. Die Christen müssen organisieren, 
entweder indem sie in den allgemeinen Organisationen mitwirken oder indem sie 
sich selbst zusammenschließen, ihre Arbeit in Form bringen und gliedern • meist 
wird beides zugleich nötig sein. 

Zusammenschlüsse von Christen zum Dienst an den Institutionen, also zu ihrer 
Umformung nach der Wahrheit, sind unentbehrlich und daher legitim. Freilich, sie 
bleiben das nur, wenn sie der christlichen Spontaneität, der Selbstbestimmung aus 
dem Geiste, helfen und sie nicht durch Reglement ersetzen wollen • und wenn sie 
den Ruf Gottes an den einzelnen nicht überschreien und nicht klüger sein wollen als 
die Führung durch die göttliche Gnade, also dem Charisma das freie Wirken nicht zu 
verbieten trachten. Wie weit die Organisiertheit der Christen zum Weltwerk gehen 
muß, ist eine jeweils geschichtliche, nicht im Voraus einer unbekannten Situation zu 
treffende Entscheidung. Aber es darf nicht vergessen werden, daß die •Geschlossen- 
heit der Christen" auch ohne weltliche Nebenorganisationen der Kirche durch die 
Taufe und die Einheit in Christus schon besteht; ja diese Geschlossenheit ist nicht 
nur durch weltliches Organisieren herzustellen, sie bildet vielmehr erst die Voraus- 
setzung der Organisierbarkeit von Christen. 

Der Welt dienen, indem man mithilft, sie unter die Wahrheit zu stellen: das ist 
auch ein Gericht; denn der Christ ist, wenngleich unter dem Gericht Gottes, selbst ein 
Richter; auch an diesem Amt Christi nimmt er teil. Gerichtet und verworfen ist durch 
die Wahrheit alles, was Menschliches absolut machen will: die absolute Gesellschaft, 
der absolute Staat, die absolute Kultur • alles Selbstdarstellungen des autonomen 
Menschen. Herrschen soll Gott allein; alles kommt von Gott und muß zu Gott zurück- 
streben. Wo dieses Ziel vergessen oder abgelehnt ist, hört auch der Dienst zum Heil 
der Welt auf. 

Die absolute Gesellschaft wäre ein perfekter, klaglos, annähernd automatisch 
laufender Mechanismus von Funktionen, in dem der Mensch nichts wäre als der aus- 
wechselbare Ableister; das Ganze orientiert auf die Produktion von Gütern und von 
sozialer Sicherheit. Die Tendenz darauf ist die gleiche in Ost und West. Von der 
Dienstbarkeit in diesem Apparat kann nur das Dienen befreien: die Erkenntnis, und 



192 Anton Böhm 

das Handeln nach dieser Erkenntnis, daß die Gesellschaft vor allem der Ort des 
gegenseitigen Dienens der Menschen ist, und zwar des Dienens aus Liebe, die nicht 
nach Nutzen fragt, nicht Maschine, die irgend etwas •ausstoßen" soll. Dieser Dienst 
soll Gerechtigkeit und Liebe verwirklichen • eine Formel, die so oft wegen ihrer 
Einfachheit als Gemeinplatz und leere Maxime verlacht worden ist, aber doch in 
Wahrheit so tief ist, daß die katholische Soziallehre sie in Jahrzehnte-, ja jahrhun- 
dertelanger Bemühung nicht hat ausschöpfen können. Die Liebe verlangt Dienen, die 
brüderliche Liebe wie die väterliche, und weder die eine noch die andere kann ent- 
behrt werden, denn die Gemeinschaft braucht außer der Verbundenheit alle« mit 
allen in der Brüderlichkeit ebenso die Ordnung aus der Autorität der Väterlichkeit. 
Doch verlangt auch die Gerechtigkeit Dienst • nicht an einer abstrakten Norm an 
sich, sondern am Menschen; recht oder unrecht hat immer eine Person, selbst Kollek- 
tive werden von den Juristen analogisch als •Personen" konstruiert. Die Gerechtig- 
keit dient den Menschen, die ihrerseits Gott dienen, wenn sie Recht üben, denn die 
Gerechtigkeit ruht in Gottes Willen; aber das Recht ist des menschlichen Heils wegen 
da. Liebe kann in der endlichen Welt Gerechtigkeit nicht ersetzen, und Gerechtigkeit 
nicht Liebe, aber es gibt auch keinen ausschließenden Gegensatz zwischen beiden • 
wenngleich erst im Gottesreich offenbar werden wird, daß sie im letzten Sinn iden- 
tisch sind. Liebe fordert Gerechtigkeit, und ganz gerecht kann nur die Liebe sein, 
weil sie allein ins Herz des Menschen zu sehen vermag. 

Der absolute Staat als der autonome Mensch im Großen, der Staat, an dessen 
Supermacht die Hybris des Menschen sich ihres Erfolges gewiß werden will und 
sich ihres Erfolgs auch wirklich sicher wähnt, will allen Dienst des Menschen an sich 
ziehen und macht sich dadurch zum Abgott. Der Christ muß ihm den Fußfall verwei- 
gern; er darf ihm den Dienst nicht leisten, den er verlangt. Vielmehr dient der Christ 
dem Staat dadurch, daß er ihn zum Dienen bringt: an der Gemeinschaft und an den 
einzelnen Menschen • als höchste Ordnungsmacht der Gesellschaft und als der 
Schützer des Friedens, der Gerechtigkeit und der allgemeinen Wohlfahrt, zu der 
nicht nur Güterfülle, sondern auch die öffentliche Sittlichkeit gehört. Der Staat ent- 
artet, wenn er sein dienendes Wesen verkennt, das Herrschaft jedoch nicht aus- 
schließt, sondern im Gegenteil erst rechtfertigt. Der Staat dient Gott, indem er dem 
menschlichen Leben dient, aber er wird in seinen Grenzen, den Grenzen dieses Dien- 
stes nur bleiben, wenn er anerkennt, daß seine Herrschaft von Gott kommt, dessen 
Wille ihm die Aufgabe vorgeschrieben hat; es ist allein die Unterwerfung unter 
die göttliche Souveränität und der Wille, das Gesetz Gottes zu erfüllen, die natür- 
liche Sittlichkeit und Gerechtigkeit zu wahren, was den Staat hindert, sich zur Selbst- 
herrlichkeit zu überheben und den Menschen unfrei zu machen. In diesem Sinn muß 
der Staat Wahrheit repräsentieren, und die Christen dürfen, ja sie sollen sich der 
politischen Mittel bedienen, die der jeweiligen Herrschaftsordnung angepaßt sind, 
um den Staat der Wahrheit zu verpflichten. Die Demokratie bietet in der welt- 
anschaulich gespaltenen Gesellschaft dazu die reichsten Möglichkeiten, sie ist für den 
Dienstgedanken offen • aber sie ist nicht schon durch sich selbst die •christliche" 
Staats-Verfassung schlechthin. Auch sie unterliegt der Prüfung durch das Gewissen: 
ob sie in ihrer jeweiligen konkreten geschichtlichen Gestalt in der Wahrheit steht 
oder nicht, und inwieweit. Ein Staat ist nicht schon dadurch allein gerechtfertigt, daß 
er demokratisch verfaßt ist. 



Das Weltverhältnis des Christen im Dienen 193 

Die absolute Wissenschaft, Kunst, Technik, Wirtschaft • wir würden, wenn wir 
die gleichen Gedanken auf diese Kultursachgebiete übertrügen, bei aller Verschie- 
denheit im einzelnen im Grund doch immer dasselbe sagen: Wenn menschliches 
Werk aus den Grenzen des Dienstes an den Menschen und an Gott heraustritt und 
für sich selbst sein und gelten will, wenn es so der Hybris verfällt, dann wird es 
inhuman; es verzehrt menschliche Substanz oder es sieht vom Menschlichen ab und 
entwertet es auf diese Weise. Die absolute, selbstzweckliche Technik und Wirtschaft 
hat fressenden Charakter; sie zerstört die natürlichen Grundlagen des menschlichen 
Lebens und dehumanisiert das Dasein; sie macht uns unfrei und krank, körperlich 
und noch mehr seelisch. Eine Wissenschaft, der die Weisheit Gottes, sittlicher Wert 
und Tugend gleichgültig sind, weil sie nur sich selbst sucht und kennt, verführt den 
Menschen dazu, seine Existenz auf Grundlagen zu stellen, die nicht genug Festigkeit 
haben: nämlich auf menschliches Wissen allein. Und eine Kunst, die nicht mehr 
abbildlich sein will, sei es in der Naturgestalt, sei es im Zeichen, sondern selbst auto- 
nome Wirklichkeit sein oder schaffen will, ist luziferische Empörung, welche der 
Macht und der Bestimmung des Menschen nicht angemessen ist und ihn daher zu 
Tode erschöpfen muß, bis die Bilde-Fähigkeit aufgezehrt ist. Seinen richtigen Sinn 
findet alles Kulturwerk allein im Dienen und unter dem Gesetz der Wahrheit. Nur 
dann ist es konstruktiv, nur dann geht von ihm bergende und schützende Kraft aus, 
nur dann entfaltet es Leben und wird nicht zum Rädchen in der Todesmaschine, zu 
der Satan die Kultur machen möchte. 

Der Dienst des Christen für die Kultur besteht, wie wir es am Beispiel des Staates 
schon gezeigt haben, darin, daß er sie in der Dienstbarkeit Gottes und des Menschen 
erhält. Aber das kann nicht so geschehen, wie man ein Joch auflegt. Es kann viel- 
mehr nur geschehen, indem die Christen ihr geschichtlich verlorenes schöpferisches 
Verhältnis zur Kultur wiedergewinnen. Sie müssen mitten drin im kulturellen Schaf- 
fen stehen, nicht kritisch außerhalb. Sie dürfen sich nicht weniger vornehmen als die 
Rezeption und Anverwandlung des gesamten Forschungswissens und der Herr- 
schaftstechniken dieser Zeit: ähnlich der Rezeption der Antike durch die christliche 
Theologie und Philosophie. Das ist ein ungeheures Vorhaben, und niemand weiß, ob 
es uns je geraten kann. Aber wenn es gelingt, die Welt in eine neue christliche Epoche 
zu führen, dann wäre das ein rettender Dienst an der Kultur: sie würde dadurch 
wieder zu der Einheit gebracht werden, die ihr durch die Ablösung von Gott und 
Kirche genommen worden ist. Die Ausbreitung des Wissens durch Spezialisierung ist 
zugleich Dekomposition, Zerspaltung und Auflösung • und dabei wird es solange 
bleiben, als die Wissenschaft keinen Einheitsbezug erhält, was nur möglich ist durch 
eine neue Verklammerung von Theologie und Wissenschaft. 

Der Weltdienst des Christen kann Großes schaffen. Mißerfolg ist nicht die not- 
wendige Signatur christlichen Wirkens. Es läßt sich als möglich denken, daß irgend- 
wann eine geschichtliche Epoche heraufgeführt wird, in der die menschlichen Ord- 
nungen, Handlungen und Schöpfungen von der christlichen Wahrheit in weit grö- 
ßerer Macht und Reinheit • und auf ganz andere Weise • Zeugnis geben als in 
dem einst vielgepriesenen christlichen Mittelalter. Dennoch kann die Hoffnung des 
Christen sich nicht auf einen solchen Triumph in geschichtlicher Zeit richten. Seine 
Haltung im Weltwerk kann nicht ein irdischer Optimismus sein. •Und Gott sah, daß 
es gut war" • das gilt für die Schöpfung vor dem Sündenfall. Kein christliches Die- 



194 Anton Böhm 

nen ist imstande, die Folgen des peccatum originale zu beheben, die auch nach 
Christi Tod und Auferstehung insofern noch weiterdauern, als sie die Struktur der 
Welt verändert haben. Alle analogischen Beziehungen im Stufenbau des Seins sind 
seit der Empörung des Menschen gestört, wenn auch nicht zerstört; die Ebenbildlich- 
keit der ganzen Schöpfung ist getrübt, nirgends ist mehr ganz reine Spiegelung. Die 
Wiederherstellung der Verhältnisse des Schöpfungsmorgens aber wäre die Verklä- 
rung der Welt und sie brächte das zweite Paradies. Dieses aber kann erst mit dem 
zweiten Adam, dem in der Verklärung wiederkehrenden Christus (Rom 6, 14•21; 
1 Kor 15,20•26,45•48) zu uns kommen, und das ist nicht nur ein menschliches, es ist 
ein kosmisches Ereignis. Aber auch die vollkommen christliche Ordnung, die univer- 
sale, ungeschmälerte, ungefährdete Herrschaft Christi, als die Herrschaft der Wahr- 
heit, ist nur möglich in einer wieder paradiesisch gewordenen Welt; sie setzt nämlich 
die Verklärung der Natur des Menschen voraus, die aber nur geschehen kann im 
Einklang mit der Wandlung alles Geschaffenen, des ganzen Kosmos; denn Mensch 
und Welt sind eine Schöpfungseinheit. Hier sehen wir die unübersteiglichen Grenzen 
der Macht christlichen Dienens. 

Es gibt keine Verklärung der Welt durch den Menschen, auch nicht durch die Ge- 
tauften, sondern nur durch Christus selbst. Die christliche Existenz in der Welt ist 
Existenz im Unvollkommenen und das gilt auch für alles christliche Dienen. Es kann 
seine Ziele nie ganz erreichen; die Annäherung an sie bleibt im Irdischen ein unend- 
licher Prozeß. Gewiß, wir leben auf das Vollkommene zu, für das wir geschaffen 
sind • aber dieses Vollkommene ist im Verhältnis zu der gefallenen Welt das ganz 
Neue und Andere. Unser Dienen • das darf unser Glaube sein, obschon für unsere 
Vernunft das Zusammenwirken von Gott und Mensch in der Geschichte des Heils 
und deren Einheit mit der sogenannten Profangeschichte ein Geheimnis bleibt •, 
unser Dienen trägt zum Reifen der Welt für den zweiten Advent Christi bei; viel- 
leicht kann unser Beten und unser Weltwirken den Herrn herbeirufen, herbeiziehen. 
Aber das Vollkommene ist unerreichbar. Weil es uns jedoch zubestimmt ist, deshalb 
sind wir auf der Erde, die keine Vollkommenheit kennt, in der Fremde. Kein christ- 
licher Weltdienst aus Liebe kann diese Fremdheit aufheben. Wir bleiben in statu 
viatoris, im Stand der Pilgerschaft: solange Geschichte dauert. Erst im neuen Aion 
wird es anders sein; aber wir vermögen es nicht auszudenken, wie. 

Die Welt, in der wir leben, steht, solange die Erlösung durch die Wiederkunft des 
Herrn am Ende der Geschichte noch nicht vollendet ist, unter dem Kreuz. Die Auf- 
erstehung Christi ist das Unterpfand der Verklärung, aber diese selbst ist die Zu- 
kunft, nicht die Gegenwart der Welt. Wir dürfen die Welt auf sie zubewegen, durch 
unseren Dienst, aber wenn wir mit Christus, und mit uns die Welt, auferstehen 
wollen, müssen wir mit Christus sterben (Rom 6, 3•11). Ein unerschöpfliches Wort, 
und es enthält sicher auch die Voraussage, daß die Christen in allen Zeiten mit 
Christus gekreuzigt werden müssen, und die Aufforderung, in ihrem Dienst an der 
Welt, der Bereitschaft nach, so weit zu gehen wie Christus selbst: bis zum Opfer im 
Leben und, wenn es verlangt wird, zum Opfer des Lebens selbst. Hingabe im Die- 
nen ist ein Absterben des eigensüchtigen, ichbetonten Menschen, eine Kreuzigung 
des Fleisches, wenn man mit dem Apostel (Gal 6, 24) das blutige Bild gebrauchen 
will, das den unbarmherzigen Ernst dieses Vorgangs bekundet. Das Opfer gehört 
nicht allein zum Begriff des Dienens, es ist vielmehr auch eine Forderung des Kreuzes. 



Das Weltverhältnis des Christen im Dienen 195 

Inwiefern aber ist es Dienst in der Welt und an der Welt, an den Menschen in 
dieser Welt? Nicht nur in dem Sinn, daß die Widmung an ein Werk die Konzen- 
tration auf die gestellte Aufgabe bedeutet und daher Verzicht auf die Güter und 
Genüsse verlangt, die bei dem Vorhaben hinderlich sein, nämlich Kraft und Zeit 
beanspruchen und vom Ziel ablenken können. Diese Sammlung auf das Wesentliche 
ist eine Einengung der oberflächlichen Lebensvielfalt um eines Höheren willen und 
wird durch die Erfüllung im Gelingen belohnt oder ist wenigstens auf die Erfüllung 
hin angelegt. Opfer als Forderung des Kreuzes bedeutet aber noch mehr: die Enthal- 
tung von Weltlichem, um Gott die Ehre zu geben; und zwar nicht nur von Sündhaf- 
tem, sondern gerade von Weltlichem, dessen Gebrauch dem Menschen an sich zusteht. 
Wir haben in diesem Zusammenhang nicht von den asketischen Übungen zur persön- 
lichen Vervollkommnung zu sprechen, sondern nach einer Enthaltsamkeit zu fragen, 
die der Welt dienlich ist; und ich möchte sie, über die Formel von der Konsum- 
askese hinausgehend, Zivilisationsaskese nennen. (Wohl wissend, und den Nachteil 
in Kauf nehmend, das •Askese" hier eigentlich mißverständlich oder verkürzt 
gebraucht und pars pro to to gesetzt wird: nämlich das Sich-Enthalten, das ja nur ein 
Selbstzuchtmittel ist, für das Ganze der •Einübung" in das christliche Leben. Aber 
die Sprache gibt kein anderes Wort her, das die Vorstellungen mit ähnlicher Kraft 
in die gewollte Richtung brächte.) 

Wir leben in einer Epoche, die das Konsumieren zur sozialen Tugend, ja zum Sinn 
des Lebens machen und das einzige Ziel der Menschheit in einer ständigen Steige- 
rung der Produktivität bis zum materiellen Überfluß sehen will, weil sie meint, daß 
die Last der Menschheit im Mangel besteht und daß hier die Quelle allen Übels 
liege, weshalb die unbeschränkte Güterfülle nicht nur Armut und Not, sondern auch 
Krieg und Unrecht beseitigen werde. In diesem falschen Glauben sind die Kom- 
munisten des Ostens und die Technokraten des Westens einig. Die ganze Menschheit 
ist in Gefahr, sich völlig an die Welt, im Sinn des Mammons, als Welt des Geldes, 
der Güter, der Genüsse, des ständig wachsenden dinglichen Wohlstands zu verlieren, 
also im Dienst des Mammons ihr Heil zu verspielen. In dieser Situation ist die 
Zivilisationsaskese eine rettende Notwendigkeit: Die freiwillige Enthaltung von 
Konsum und Komfort, das Abstandnehmen vom Bereicherungs- und Animierbetrieb, 
der Verzicht auf Genußmittel, nicht im Sinn einer totalen Absage, aber der Auswahl 
und der Selbstbeschränkung, der Einfachheit und Schlichtheit • die Zivilisations- 
askese also muß das Vorbild sein, das den Blick der Menschen in der Welt hinlenkt 
auf das Eine, das nottut. Diese Enthaltsamkeit ist es, die das Heil in Christus als das 
wahre Ziel des Menschen bezeugt • und dadurch der Welt dient: denn nur wenn 
die Kultur auf dieses Ziel hin orientiert bleibt, verfällt sie nicht. Nur wenn der 
Mensch frei bleibt, kann er dienen, worin, wir sagten es schon, die Selbstbestimmung 
liegt; nur wenn er innerlich frei ist und nicht von den Gütern und Genüssen dieses 
Saeculums abhängig, indem er den Sinn seiner Existenz durch sie allein erfüllt meint, 
sich also ihnen untergibt, nur dann, als freier, vermag er die Welt zu gestalten. Denn 
dazu gehört die Teilnahme an Gottes Herrschertum, also die Souveränität. Daß der 
Mensch sie erlangen kann, das beweist die Zivilisationsaskese. Sie ist Befreiung; sie 
zeigt, daß der Mensch nicht übermächtigt werden muß von dem, was er gemacht hat. 
Die gegenwärtige Kulturwichtigkeit des Evangelischen Rates der Armut und damit des 
katholischen Ordensstandes beruht auf dieser Vorbildleistung. Aber auch der Welt- 



196 Anton Böhm 

stand, muß heute an dieser exemplarischen Haltung teilnehmen • um des Heils der 
Welt willen, und weil dies eine Verwirklichung christlichen Dienens ist. 

Die Zivilisationsaskese hilft uns auch in den Gefahren, die uns aus der Ambiva- 
lenz von •Welt", aus der Zweideutigkeit und Gespaltenheit der Kultur entstehen. 
Die böse Welt, die Welt der Sünde und des Todes, die dem Fürsten der Finsternis 
Untertan ist, muß unterschieden werden von der Welt als christliche Aufgabe, so 
sagten wir. Aber diese Unterscheidung ist nicht leicht, denn der Aion der Unvoll- 
kommenheit, die Zeit der Pilgerschaft, ist gekennzeichnet durch die Vermischung 
beider Welten, wie der Herr es im Gleichnis vom Sämann und von der Ernte (Mt 
13, 24•30) gelehrt hat. Das Böse dringt in alles Menschenwerk, ja selbst in heilige 
Bezirke, in die Kirche Gottes ein, und wenn wir nicht unterscheiden lernen, werden 
wir nicht einmal immer ohne Zweifel wissen, wem wir dienen, Gott oder dem Mam- 
mon. Ob ein Werk der Zivilisation eine konstruktive Leistung im Sinn christlichen 
Weltdienstes ist oder ein babylonischer Turm • das erscheint unserem geschmäler- 
ten Erkenntnisvermögen nicht immer in selbstverständlicher Klarheit, denn sogar die 
vom Bösen inspirierten Werke können mit der falschen Humanität Satans, die wir 
aus der Paradieseserzählung kennen, überkleidet sein. In dieser ständig gegenwärti- 
gen Gefahr der Verwirrung brauchen wir Erleuchtung des Gewissens, brauchen wir 
Stütze und Stab des Lehr- und Hirtenamtes, brauchen wir aber auch die Fähigkeit 
zum Widersagen • also zum Nein, zum Verzicht, zur harten Distanz, das heißt die 
Übung der Zivilisationsaskese: damit wir nicht unversehens dem falschen Herrn die- 
nen und damit die Mission christlichen Weltdienstes verfehlen. Die rechte Haltung 
des Christen ist somit nicht ein Welt-Enthusiasmus, wie ihn etwa die Hymne an die 
Freude ausdrückt, sondern Nüchternheit (1 Thess 5, 6•8), die Vorsicht nach sich 
zieht, Prüfen vor dem Behalten, das Unterscheiden der Geister. Das hemmt nicht die 
Hingabe an das Dienen in der Welt, sondern vertieft ihren Ernst. Die Welt ernst- 
nehmen, heißt nicht, ihr gleichförmig werden und ihr in einem kritiklosen, unevan- 
gelischen Optimismus verfallen. 

Kreuz und Verklärung sind die großen Zeichen unseres Dienstes. Die Verklärung, 
aber ebenso das Kreuz, denn nur durch das Kreuz können wir, kann die Welt zur 
Verklärung gelangen, und wir wissen, daß diese Verklärung nicht in der Geschichte 
kommen kann, sondern erst am Ende der Geschichte, am Ziel der Zeiten, das in 
Christus schon eingetreten ist und in der Gnade (im Glauben, in der Hoffnung und 
in der Liebe) schon ergriffen wird. Darum wird unsere Kreuzigung im Dienen für 
die Welt, trotz allem Erfolghaben, das wir anstreben müssen und nicht etwa aus fal- 
scher Demut zurückweisen dürfen, immer wieder Versagen und Scheitern, Verfol- 
gung und Verleumdung, Hohn und Haß der gottlosen Welt, kurz das Leiden sein. 
Neben der actio catholica wird, nach einem Wort Bernhard Hansslers, immer die 
passio catholica stehen. Aber das Dazwischentreten des Herrn macht aus der passio 
am Ende actio im Sinn des Heils, so wie der Tod Christi am Kreuz actio, die Aktion 
aller Aktionen, nämlich die Erlösung der Welt durch die höchste Sühne ist. Und 
ebenso wie dieses Vorbild wird auch das Leiden der Christen in dieser Welt, wird 
die passio nicht zur Passivität, sondern im Beistand der Gnade reinste Aktivität; und 
sie wird die Welt nicht weniger verwandeln zur Verklärung hin als unser schöpfe- 
risches Tun im Reich der Kultur. Christliches Weltverhältnis ist Handeln und Erdul- 
den, beides aber ist Dienen. 




