Ein Verteidiger der Welt predigt Weltverachtung

Zum Verstindnis der ,Vanitas-mundi® - Literatur des Mittelalters

Von Zoltan Alszeghy S], Rom

Die Kirche war im Mittelalter die Trégerin einer hoheren Kultur. Sie brachte den
neu bekehrten germanischen Vélkern eine entwidkeltere Form der Wirtschaft, einen
Fortschritt im sozialen Leben, ein entfalteteres handwerkliches Konnen, kiinstlerische
Anregungen, neue Materialien fiir die Erkenntnis und eine Sprache, die einen Dialog
mit den Denkern der Vorzeit erméglichte. Mit einem Wort: die Wirksamkeit der
Kirche brachte auch irdische Werte hervor, sie baute an der Welt. Freilich erachtete
sie diese Kulturarheit als notwendig, um ihre eigene Mission ausiiben zu kénnen, um
dem Reich Gottes auf Erden den Boden zu bereiten. Denn eine gewisse Entwicklung
des geistigen und materiellen Lebens wurde als eine Bedingung der héheren christ-
lichen Vollkommenheit betrachtet, und darum war dem Ménchtum immer eine
humanistische Tendenz eigen!.

Jedoch war von Anfang an auch eine andere Tendenz spiirbar. Die Welt galt auch
als Ort der Anfechtung; die irdischen Werte wurden auch mit einem gewissen Arg-
wohn betrachtet, da man farchtete, dafl sie den Menschen von seinem eigentlichen
Lebensziel abziehen konnten. Die Hagiographie wufite von Einsiedlern und Mén-
chen zu berichten, die sich unter heroischen Anstrengungen von allen geistigen und
materiellen Werten getrennt hatten. Es galt als selbstverstindlich, dafl heilige
Bischéfe und Kénige wiederholt versuchten, auf die Welt zu verzichten, und nur die
Stimme der Pflicht, der Wille Gottes, sie in der Gefahrenzone der Welt zuriickhielt.
Die ersten Theologen des Mittelalters, die vor allem Schrifterklirer waren, waren
davon iiberzeugt, dafl die Bibel die Menschen mahne, die verginglichen Giiter nicht
bedingungslos zu schitzen und sich vom Gebrauch der irdischen Giiter weitgehend zu
enthalten. Das Monchtum galt als die ideale Form des christlichen Lebens. Je mehr
Wohlstand und Kultur sich entwickelten, um so lauter wurden die Stimmen, die
einen bestimmten Verzicht auf die irdischen Giiter, auf die ,Welt“, als eine mehr
oder weniger notwendige Bedingung der Vollkommenheit bezeichneten. Im 13.
Jahrhundert ist eine ganze Literatur der ,Weltflucht® entstanden.

Briefe an Verwandte und Freunde lockten die ,Weltleute® in den sicheren Hafen
der organisierten Weltflucht, in das Kloster'a, Dichter beschrieben die Gefahren und
das Ungliik der Welt, indem sie freilich die Forderungen der christlichen Aszetik
weitgehend mit dem rhetorischen Apparat der Stoa literarisch ausdriicktent®. Pre-

t Vgl.]. Leclercq, Lamour des lettres et le désir de Dieu. Paris 1957.

12 Vgl. z.B. die Briefe des Bernhard von Varey (PL 1583, 885—889), Johann von Mont-
médy (ebda. 899—918), Bernhard von Clairvaux (vgl. Anima 8 [1956], 66—72), Thomas
von Beverley (PL 184, 1209-—1214), Heinrich von Huntigdon (PL 195, 979—990), Petrus von
Blois (PL 207, 33—36. 322—326).

1b So u.a. die Gedichte des Roger von Caen (PL 158, 765—708), das anonyme Carmen
(ebda. 687—706), die Dichtung des Marbodus (PL 171,1667—1668), Bernhard von Cluny



198 Zoltan Alszeghy

digten mahnten die Glaubigen, ihre Hoffnungen nicht auf die geschaffenen Giiter zu
setzenl®. Noch wichtiger sind die Monographien, in denen systematisch geschildert
wird, warum die Welt kein Hochstwert, ja nicht einmal vollwertig sei, und warum
es geraten erscheine, auf manche irdischen Giiter zu verzichten?d,

Diese Verfasser wissen wohl, dafl die Welt von Gott erschaffen und darum an sich
sehr gut ist. Sie wissen sogar, dafl der Besitz gewisser Giiter fiir das christliche Leben
notwendig und férderlich ist, und sie arbeiten selbst am Wohl und der Ordnung der
Welt, etwa Petrus Damiani, Hugo von St. Viktor, Bernhard von Clairvaux oder
Innozenz III. Wie kommt es also, daf sie alle so tief davon iiberzeugt sind, daf} es
gut fiir den Menschen sei, zur Welt keine besonders regen Beziehungen zu haben,
und dafl die Trennung von der Welt die ungestérte Hingabe an Gott férdere?

Die Ansichten des 12. Jahrhunderts iiber die Beziehungen des Christen zur Welt
sind durch keine ,eingleisige* Theorie zu erkliren. Dazu kommt noch, wie all-
bekannt, dafl das in der Unheilsgeschichte begriindete Phanomen der Desintegration
der menschlichen und welthaften Ordnungen oft genug in stoischer oder auch plato-
nischer Begrifflichkeit ausgedriickt wurde. Die Kategorien waren unzulinglich, die
gemeinte Sache aber gehort unverlierbar zu einem christlichen Weltverstindnis. Das
alles 1af8t grofle Vorsicht im Urteil geraten erscheinen. — Im folgenden wollen wir
die verschiedenen Gesichtspunkte, die das Verhalten des Christen der Welt gegen-
iiber bestimmen, im Schrifttum eines Verfassers beobachten, der sowohl die positive
wie auch negative Faszination der Welt stark empfungen hat.

Der Verteidiger und Verachter der Welt, dessen Gedanken wir hier darstellen
méochten, ist Alan von Lille, ein hochangesechener Pariser Lehrer der Theologie in
der zweiten Halfte des 12. Jahrhunderts, der auch als Philosoph, Poet, Homiletiker
und Prediger Bedeutendes leistete und eben wegen seiner Vielseitigkeit den Ehren-
titel ,Doctor Universalis® verdientele.

(Th. Wirth, Anglo-Latin Satirical Poets of the Twelfth Century 2, London 1872, 3—102;
PL 184, 1307—1316) und Heinrich von Lavardin (PL 171, 1408. 1423—1424. 1437).

e Typisch sind die dem Bruno von Segni zugeschriebene Predigt (PL 158, 569—570), der
»Sermo de conversione ad clericos“ des hl. Bernhard von Clairvaux (PL 182, 833—856), oder
die Rede des Robert Pullen ,De omnibus humanae vitae necessariis® (Gregorianum 31
{19507, 192—223).

1d Der hl. Petrus Damiani verfafite schon im 11. Jahrhundert sein »Apologeticum de con-
temptu saeculi“ (PL 145,254—292) und ,De fluxa mundi gloria et saeculi despectione®
(ebda. 807—820). Der Augustinerchorherr Hugo von St. Viktor ist bekannt durch seine
Schrift ,De vanitate mundi et rerum temporalium usu“ (PL 176, 708—740). Auch Tnnozenz
I11. schrieb in seiner Jugend ,De miseria humanae conditionis* (ed. Locarno 1955). Der
Patriarch Laurentius Giustiniani fafite im blihenden Venedig des 15. Jhds. die Lehre des
Mittelalters in klassischer Weise in seiner Schrift ,De contemptu mundi“ zusammen.

le Uber Person und Werk vgl. G. Raynaud de Lage, Alain de Lille, poéte de XI1e
siécle, Montréal — Paris 1951; P. Glorieux, La prétendu Liber sententiarum d Alain
de Lille: Recherches de théologie ancienne et médiévale 20 (1953), 312—315; A.M. Land-
graf, Introduccién a la historia de la literatura teolégica de la escolbstica incipiente,
Barcelona 1956, 144—152; ders., Alanus von Lille: LThK 121957, 260; H. Ho d !, Eine un-
bekannte Predigtsammlung des Alanus von Lille in Miinchener Handschriften: ZKTh 80
(1958), 516—527.



Ein Uerteidiger der Welt predigt Weltverachtung 199
Die Weltminne

In den achtziger Jahren des 12. Jahrhunderts hielt sich Alan in Montpellier auf.
Die religiose Lage dieser blithenden Stadt der Languedoc war einzigartig?, Die
regen Handelsbeziehungen mit Spanien und Marokko brachten Montpellier in Be-
rithrung mit der islamischen und jiidischen Kultur. In der ganzen Umgebung hatten
die Katharer und Waldenser zahlreiche auflerordentlich aktive Gemeinden. Doch
blieb Montpellier immer eine Hochburg katholischer Glaubenstreue, und wurde
ciner der wichtigsten Stiitzpunkte der Glaubensverkiindigung. Aus dieser Lage 1afit
sich verstehen, dafl Alan hier ein groflangelegtes apologetisches Werk verfafite, in
dem er der Reihe nach die Katharer, Waldenser, Juden und Mohammedaner wider-
legtes.

In diesem Werk konnte Alan nicht umhin, die Welt zu verteidigen. Die Katharer
erklirten bekanntlich die Ubel in der Welt durch die Annahme zweier Weltprin-
zipien: der Geist wire demnach ein Werk des guten Gottes, der Stoff ein Geschopf
eines bosen Gegenspielersé. So mufite Alan beweisen, dafl die materielle Welt eben-
sowenig ,nichtig® ist wie die geistige, und daf beide, vom guten Gott geschaffen,
dem Guten diencns. Diese Beweisfithrung ist fiir uns nicht besonders interessant;
sie gibt nur die gewdhnliche Lehre der katholischen Schopfungstheologie wieder. Es
diirfte jedoch auffallen, daff fiir Alan, die Giite und die Schénheit der Welt nicht
nur eine Glaubenslehre, sondern auch eine unmittelbar einlenchtende Erfahrungs-
sache ist. Wie konnte doch diese schéne, so harmonisch gestaltete Welt, von einem
bosen Geiste, mit bésen Absichten geschaffen sein, fragt ers. Das Argument hat die
Katharer sicher nicht iiberzeugt, sie haben eben die Giite und die Schonheit der Welt
in Abrede gestellt; fiir uns ist es aber interessant, da darin die Weltfreude Alans
zum Ausdruck kommt.

Noch viel lebendiger wird aber der Eigenwert der Schopfung in zwei poetischen
Werken geschildert, in De planctu naturae, und im Anticlaudianus. Der Protagonist
der beiden, freilich etwas schwerfilligen und gekiinstelten Lehrgedichte ist Frau
Natur, eine Personifizierung des immanent waltenden Prinzips, das das Weltgesche-
hen der stofflichen und geistigen Schopfung, nach ewigen Gesetzen, kosmologisch
bzw. ethisch bestimmt?. Alan hat die Elemente dieser allegorischen Figur nicht selbst
erfunden, sic stammen aus dem Sprachschatz der Schule von Chartres und gehen
letztlich auf klassische Vorbilder, vor allem auf Boethius zuriick. Doch ist der Sinn
der Figur, der Begriff ,Natur® und seine zentrale Bedeutung, ein Eigengut nnseres
Denkerss. Der Dichter beschreibt die Schénheit der Frau Natur mit einer fast barok-

2 Vgl. A. Fliche, La vie religieuse & Montpellier sous le pontificat d’Innocent 111:
Mélanges Louis Halphen, Paris 1951, 217—224.

3 De fide catholica (305—430). Im folgenden zitieren wir Alan nach Migne; die in Klam-
mern stehende Zahl bezieht sich auf die Spalten in PL 210.

4 Vgl.z.B. A. Borst, Die Katharer, Stuttgart 1955.

5 De fide cath. 1, 1—8 (308—316).

8 Ebda. 1, 8 (314—315).

7 Zum Begriff ,Natur“ bei Alanus, vgl. Distinctiones dictionum theologicarum, Natura
(871).

8 Vgl.G. Raynaud de Lage, a.a.0.,59—88,



200 Zoltan Alszeghy

ken Galanterie, kein Glied bleibt an ihr unbelobt, ihre Juwelen und Kleider werden
gepriesen und symbolisch gedeutet19, ihr Gefolge, ihr Wagen und ihr Haus werden
Gegenstand einer analytischen Untersuchung?l. Alan feiert begeistert die Schonheit
und Erhabenheit des immanenten Seinsprinzips der geistigen und stofflichen Welt:
»0 Dei proles, genitrixque rerum, vinculum mundj, stabilisque nexus, gemma terre-
nis, speculum caducis, lucifer orbis!“12

Diese Bewunderung kehrt ebenso in Alans Ansichten iiber die Stellung des Men-
schen in der Welt wieder. Freilich ist fiir ihn ausgemacht, daf der Mensch das voll-
kominenste Glied des Weltalls ist. Daran zu zweifeln, wire weder christlich noch
platonisch — und darum fiir Alanus undenkbar. Doch das stimmt nur in bezug auf
die Natur des Menschen. Die personliche Lebensfithrung des Menschen ist der ein-
zige Mifiton im Wohlklang der Welt: durch sie ist der Mensch ein Storenfried im
Reich der Schénheit und der Harmonie. ,Solus homo meae moderationis citharam
aspernatur, et sub delirantis Orphei lyra delirat, klagt mit einem schwer iibersetz-
baren Wortspiel die weinende Frau Naturs,

Die Betrachtung der Welt lehrt den Menschen, sich selbst zu verachten!4; sie hilft
ihm aber auch, das Bése zu iberwinden, nicht indem er sich gegen die Welt wendet,
sondern, im Gegenteil, indem der Mensch sich in die Ordnung der Welt einfiigt. Da
alle Geschépfe Gott dienen, lehren sic uns, wie anuch wir Gott dienen sollten?s, Ja,
noch mehr: die Ordnung der Welt ist nicht nur ein Vorbild, sie ist auch das Ziel
menschlicher Tatigkeit. Wir denken hier nicht an die Ansichten Alans in bezug auf
den arztlichen Bernf, da die betreffenden Satze wortlich aus dem Ekklesiastikus-
Kommentar des Rabanus Maurus entlehnt sind!8. Sicher von Alan stammt dagegen
eine Predigt an die Ritter, in der als Beruf des Kimpen dargestellt wird, den ver-
gewaltigten Frieden der Welt wiederherzustellent?. Anscheinend hat der Kampf
picht nur den Sinn der Tugendiibung, sondern einer Aufgabe in der Welt: Fran
Natur ist nicht nur Erzicherin, sondern auch Herrin, der man dient.

All dies macht den Eindruck einer durchaus weltzugewandten Frommigkeit . . .

Die Weltverachtung

Allerdings bemerkt Alan immer wieder, daff der Wert der Welt kein Hochstwert
sei. Die Begrenztheit der irdischen Werte wird von unserem Denker vorwiegend
unter dem Aspekt der Verginglichkeit, der Hinfalligkeit betrachtet. Alan stellt ans-
driicklich fest, dafl dieser Gesichtspunkt nichts mit der Unterscheidung zwischen Geist
und Stoff zu tun habe: alles Geschopfliche, ob Geist oder Stoff, ist verginglich und
hinfallig!8. Diese Beschaffenheit der Kreatur wird, mit einem biblischen Ausdruck,
vanitas genannt. Wir haben schon gesehen, dafl das Wort nicht mit ,Nichtigkeit*
iibersetzt werden darf!?. Es bedeutet nur, daff man auf die geschaffene Welt nicht in

% De planctu (432—433). 10 Ebda. (483—439).

11 Ebda. (439—441); Anticlaudianus 1, 1-—4, 4 (487—525). 12 De planctu (447).

13 Ebda. (449). 4 De arte praedicatoria 3 (117).

15 Ebda., 48 (196). 16 Dicta alia (257); cf. PL 109, 1030.

17 Accingatur ergo miles ad reformandam violatam pacem temporis“ ... Ars praed. 40
(186). 18 De fide cath. 1, 6 (312).

19 Eben die Katharer wollten die Aussagen der Bibel iiber das ,Nichts“ auf die stoffliche
Welt anwenden: vgl. De fide cath. 1,6 (312) und 18 (321).



Ein Uerteidiger der Welt predigt Weltveradhtung 201

einem letzten Sinn bauen kann; in dieser Hinsicht versagt sie. Damit ist aber der
positive Wert der Geschopfe nicht geleugnet. Alan las bei Paulus, dafl die Schop-
fung der Verganglichkeit unterworfen ist (Rém 8, 20); im Lichte dieser Aussage
wird das Werturteil diber die Welt gefallt?e, Er zeigt, wie die verschiedenen irdi-
schen Werte am Ende versagen. Der auflere Besitz hort auf2!: selbst wenn man ihn
in dieser Welt bewahren kann, verliert man ihn doch spitestens mit dem Tode. Das
gleiche gilt von den anderen irdischen Giitern: Ehre, Schonheit, Jugend. Sie alle
versagen22,

Wire das objektiv-seinshafte Versagen der Welt nicht imstande, die Weltminne
Alans in die Schranken zu weisen, so ist fiir ihn von noch groflerer Bedeutung die
zweite vanitas: das psychologische Versagen des Menschen selbst, das heifit, seine
Tendenz, die irdischen Giiter so zu schitzen, als ob sie nie versagen wiirden, als
wenn sie einen absoluten Wert hétten. Dieses Versagen des menschlichen Wert-
urteils ist die vanitas curiositatis, die Neigung, sich zu se¢hr um die geschaffenen
Werte zu kiimmern, und in dieser Sorge ganz aufzugehen, so dafl man wertblind
wird in bezug auf die absoluten, unverginglichen Werte?s. Ein Alan zugeschriebenes
Fragment, das freilich wieder auf Rabanus Maurus zuriickgeht, erklirt die curiositas
humanae mentis als eine Neigung zum Bdsen, die in der Fleischeslust, Augenlust
und Hoffart des Lebens zum Ausdruck kommt?4, Obwohl Alan nicht der Urheber
dieser Begriffsdeutung ist, pafit die Verbindung des bésen Triebes durchaus zu sei-
nem Sprachgebrauch. Der Mensch ist nach Alan mehr geneigt, das Bése zu tun, als
gut zu handeln, da es drei Krifte gibt, die ihn zur bosen Tat treiben, die Schwiche
des Leibes und der Seele, die Anfechtung der bosen Geister und die Anziehungskraft
der Welt; es gibt dagegen nur ein einziges Prinzip, das das Gute fordert, die gott-
liche Gnade2s.

Alan kann dieses Versagen der menschlichen Natur nur schwer erkldren: es 1afit
sich nicht aus der Wesensbeschaffenheit des Menschen ableiten. So mufl er das unver-
dnderliche Reich der allgemeinen Ideen?® verlassen, so ungern er es auch tut, und die
konkrete heilsgeschichtliche Wirklichkeit ins Auge fassen. Er weiff, dafl die Herr-
schaft des bosen Triebes eine Folge der Ursiinde ist, und daf} sie die wesentliche
Gutheit des Menschen doch nicht aufhebt??. Das menschliche Dasein vollzieht sich
aber in einer Spannung zwischen der von der Gnade unterstiitzten Natur einerseits
und der von den bosen Geistern angefochtenen menschlichen Gebrechlichkeit ander-
seits?8, In der gegenwirtigen Lage bedeutet die vollkommene Gottesliebe einen
radikalen Widerspruch gegen die Begierlichkeit®. Das Gleichgewicht der beiden

20 Ars praed. 2 (114—116). 2! Ebda. 2 Aa.0O., 47 (195).

23 _Vanitas curiositatis est, secundum quam homo expendit omnem suam_curam in mun-
danis“: Ars praed. 2 (115). Curiosus bedentet nicht ,neugierig“, sondern ,iibermiflig be-
sorgt“. 2¢ Alanus, Dicta (254—255); Rabanus, Comment. in Eccli. 26, 12 (PL 109, 957).

%5 Regulae, 84 (664).

2 Vgl. wie der Eintritt der Natur eingefithrt wird in De plancta (482): ,Mulier ab impas-
sibili mundi dilapsa palatio, ad me maturare videbatur accessum . . .*

27 De fide cath. 1, 4 (310).

% Sermo 3 (205). Zum Begriff ,caro bei Alan, vgl. Distinctiones, Caro (732—733).

2 De sex alis (280). Wenn der Liber parabolarum ein Werk des Alanus ist, dann darf
man auch die zwei fast augustinisch klingenden Distichen zitieren: ,Non possunt habitare



202 Zoltan Alszeghy

Krafie ist nie stabil: die eine ist immer zunehmend, die andere abnehmend3?, Es
besteht stindig die Gefahr, dafl das zweifache Versagen (das ontische Versagen der
Welt, die Verginglichkeit, und das psychologische Versagen des Menschen, die Be-
gierlichkeit) ein drittes, ethisches Versagen hervorruft, die Siinde. Um sie zu ver-
meiden, muf man in einem fort gegen die ibermaBige Anzichungskraft der irdischen
Giiter kimpfen, indem man die Welt verachten lernt. Das bedeutet nicht, dafl man
den Wert der irdischen Giiter leugnet, oder daf man die Vollkommenheit der mate-
riellen Welt in Abrede stellt. Alanus fordert, da man die innere Freiheit, die
Armut des Geistes, selbst in bezug auf die Gnade, bewahren soll, damit man nicht
auf die von Gott geschenkten Gaben und auf die Verdienste rechthaberisch pochts.
Die ,Verachtung® aller Werte, auch derjenigen, die wir heute iibernatirlich nen-
_ nen, ist ein Postulat nicht ihrer seinshaften Unvollkommenheit, sondern der psycho-
logischen Schwiche des Menschen, der ohne eine bewufite Abwehr die relativen
Werte absolut werten wiirde. Die Weltverachtung ist also keine Leugnung der ge-
schaffenen Werte, sondern ein bewufites Ernstnehmen ihrer Begrenztheit, ihrer
Relativitat.

Es gibt besonders zwei Griinde, mit denen Alan das Versagen der geschaffenen
Werte anschaulich macht. Der eine ist, daf die Welt, der Inbegriff aller geschaffe-
nen Werte, den Menschen nicht einmal hier auf Erden voll begliiken kann, der
andere, daf die Welt den Menschen in Gefahr bringt, einen hoheren Wert, das
ewige Heil zu verlieren.

Das erste, ,eudaimonistische“ Argument wird von Alanus wiederholt auf die ein-
zelnen Wertkategorien angewandt. Der Reiche ist ungliicklich, weil er in dauernder
Furcht lebt, sein Eigentum zu verlieren, und weil er zu keinem Vertrauen hegen
kann; eine ehrenvolle Stellung macht den Sturz um so schmerzlicher; die weltliche
Freude miindet in Ekel; die Ehe ist voller Uberdruff?2. Derjenige, der die irdischen
Werte verachtet, lebt dagegen gliicklich, ist frei von Leidenschaften und erwartet
den Tod im Frieden der Seele3; nur der Glaube verbindet die Freunde in einer
bestindigen Treuest. Diese Uberlegungen stammen aus der stoischen Parinese und
sind Gemeinplitze der mittelalterlichen aszetischen Literatur3s.

Die irdischen Giiter verweigern nicht nur die Gliickseligkeit, die sie zu geben ver-
sprechen. Sie bringen den Menschen auch in Gefahr, das wahre Gliick zu verlieren.
,Wie schwer ist es fiir jene, die auf ihr Geld vertrauen, in das Reich Gottes ein-
zugehen® zitiert Alan aus Mk 10, 2436, Er lehnt darum freilich nicht jede Wert-
schitzung irdischer Giiter ab. Ein Auszug aus einer Predigt zeigt, wie er zwischen
einer richtigen und unrichtigen Sorge um irdische Dinge und Angelegenheiten unter-
scheidet. Die sollicitudo necessitatis, die das Notwendige besorgt, ist richtig; die

simul, contraria cum sint / Mors et vita: procul dissidet haec ab ea. — Sic duo sunt quae non
possunt habitare cor unum / Huius amor mundi vanus, amerque Dei®: Parab. 2 (584).

30 Regulae, 85 (665). 31 Sent. 32 (248). 32 Ars praed. 2 (115); 46 (194).

3 A.a.0., 2 (116). 3¢ Anticlaudianus 7, 7 (556).

35 Typisch sind fiir diese Mentalitdt zwei Distichen, obwohl ihre Echtheit zweifelhaft ist:
,Tutior in terris locus est, quam turribus altis / Qui iacet in terra, non habet, unde cadat.
— Impetus et venti, tonitrus et fulmina turres / Flatibus evertunt, stare sed ima sinunt“:
Parab. 2 (584).

3 Ars praed. 12 (185).



Ein Uerteidiger der Welt predigt Weltverachtung 203

sollicitudo curiositatis, mit der man Uberfliissiges erwerben will oder die verging-
lichen Werte den ewigen vorzieht, ist zu tadeln”. Nun ist es aber sehr schwer, einen
Wert zu besitzen, ohne ihn mit einer iibertriebenen Sorge zu umgeben. Die irdischen
Giiter reizen die Begierde und iiberlisten den Geist8. Es kommt oft vor, daf einer,
solange er nichts besitzt, von der Habgier frei ist, aber wenn er reich wird, von ihr
tiberfallen wird®. Ein Gelage entziindet die Geliiste, wie das Feuer das Holz4,

So muf} das positive Werturteil in bezug auf die irdischen Giiter wesentlich er-
ganzt werden. Die Welt ist an und fiir sich gut, ist aber nicht immer gut fiir den
Menschen?!, Ein Predigt-Auszug driickt diese Lehre mit einer fast paradox klingen-
den Schirfe aus. Die irdischen Giiter sind gewi} nicht gut, sonst wiirden sie nie ver-
sagen, den Gerechten nie fehlen, den Siindern nie zu Verfiigung stehen. Wiren sie
wirklich gut, dann wiirden sie das Gemiit sattigen, den Geist nicht erschopfen, die
Seele nicht mit Leere erfilllen und jeder Fiille entleeren, wiirden nicht die Erde
erfreuen und kénnten im Paradies nicht fehlen2,

Aus solchen Satzen ergibt sich, was Alan unter ,Weltverachtung® versteht. Diese
Haltung widerruft nicht die positive Wertung, ja die Bewunderung der Welt, aber
sie erginzt sie, indem sie die spontan einsetzende Uberwertung der Welt berichtigt
und die Relativitdt der geschaffenen Werte, die infolge ihrer Begrenztheit dem
ursiindlich belasteten Menschen teilweise zukémmlich, teilweise gefihrlich bzw.

schadlich sind, ganz ernst nimmt.

Die Weltflucht

Alanus stellt wiederholt fest, dafl die Fragen nach dem Wert der Welt und nach
ihrem rechten Gebrauch nicht identisch sind. Ist die Welt auch kein Hochstwert, so
bedeutet das nicht, dafl wir sie verlassen kénnen oder sollen. In einer Predigt soll
Alan gesagt haben, dafl die Armut, die den Menschen ins Himmelreich fithrt, eine
Armut im Geiste ist, und darin besteht, dafl man innerlich der Anziehungskraft der
irdischen Werte nicht erliegt, selbst wenn man sie besitzts3. Selbst im Gebet darf
man um irdische Giiter bitten, doch so, dafl sie nicht als letztes Ziel betrachtet wer-

37 Sent. 7 (281). Die Gelegenheit zu dieser Unterscheidung wurde in Phil 4,6 und in Mt
6,25—34 gegeben. A.a.O. befindet sich eine der wenigen kasuistisch-konkreten Beobachtun-
gen Alans: ,Conceditur autem sollicitndo acquirendi victualia usque ad annum, sed non
licet extendere usque ad anni terminum, quia in sequenti anno redeunt victualia providente
natura.” Freilich ist der Text nur ein ,Reportat®.

38 Ars praed. 12 (185). 39 Sent. 35 (249).

40 Parab. 1 (582). Dic Authentizitit des Werkes ist zweifelhaft.

41 _Multa bona nostra nobis nocent“: Ars praed. 11 (134).

22 Quid mundanae potestates, nisi potestatum histriones? Quid saeculares dignitates, nisi
dignitatam larvae et simiae? Quid terrena bona, nisi bonorum phantasiae? Certe, bona ter-
rena bona non sunt: si bona essent, nunquam deessent, non abessent iustis, non adessent
iniustis. Si bona essent, animum implerent, non mentem exhaurirent, non essent talia, per
quae mens fit quadam vacuitate plena et quadam plenitudine vacua. Si bona essent, tellas
eis non gauderet, paradisus non careret. Haec terrena bona avaritiae sunt materia®: Sent.
36 (249—250).

43 ,,onrtet primo ut pauper sit spiritu, i. e. humilis, et cor non apponat divitiis, et post eas
mentaliter non abeat, quamvis eas materialiter habeat®: Sent. 32 (248).



204 Zoltan Alszeghy

den®. Wenn Alan von allen Gliubigen eine ,Weltflucht* fordert, so scheint dieses
Wort kaum mehr als eine , Weltverachtung® zu bedeuten: man soll sich der Ge-
sinnung nach von der Welt trennen, also sich innerlich ,entweltlichen“4s. Was den
dufleren Gebrauch der Welt betrifft, fordert Alan jedenfalls Maf und Zuriickhal-
tung*, die eine energische Selbstverleugnung voraussetzt. Die Gottesliebe ist um so
vollkommener, je vollstindiger der Mensch auf den Besitz der irdischen Giiter ver-
zichtett”. Wenn eine Jungfrau sich die Freude des ehelichen Lebens vorstellt, so sind
diese Gedanken mit dem babylonischen Heer zu vergleichen, das die Tochter Sions
in die Gefangenschaft fithrt#8. Alan deutet den Ruf des Propheten: ,Auf, auf, flieht
aus dem Lande des Nordens“ (Zach 2, 6) als eine Mahnung, die Gelegenheit zur
Siinde, und somit den Gebrauch der Welt zu meiden?®. Freilich ist die Authentizitit
des letzten Textes zweifelhaft; und auch sonst ist nicht klar, ob die hier geforderte
Flucht nur eine konsequent durchgefithrte Entweltlichung oder auch eine effektive
Entsagung ist, und wie weit sie sich erstreckt. Alan ist ndmlich nicht der Meinung,
dafl die irdischen Werte ausschliefilich einen hemmenden Einfluf auf das Vollkom-
menheitsstreben ausiiben. Er beobachtet gelegentlich, dafl der Besitz gewisser not-
wendiger Giiter die innere Freiheit und Gelassenheit forderts® und betrachtet als
den grofiten Vorteil des Ordenslebens nicht die Entsagung, sondern das gemein-
schaftliche Leben5!, also doch einen geschaffenen Wert, ein Stiick Welt. Weltflucht
bedeutet also fiir Alan nicht eine grundsétzliche Ablehnung aller nicht absolut not-
wendigen geschaffenen Werte, sondern einen Verzicht auf Giiter, die an sich wert-
voll sind, aber den schwachen Menschen im Dienst Gottes hindern kénnten. Es wird
nirgends angegeben, wie man das richtige Maf im Konkreten bestimmen kann.
Alan hat kein Verstindnis fiir das Armutsideal der bettelnd herumziehenden Wan-
derprediger?? und sieht im Ménch den wahren Jinger Christi: wenigstens meint er,
daB das Herrenwort, ,keiner von euch kann mein Jinger sein, der nicht allem ent-
sagt, was er besitzt* (Lk 14, 88), zur Belehrung der Ordensleute gesagt worden sei®.

So wird verstandlich, dal Alan selbst sich fiir seine letzten Jahre nach Citeaux
zuriidgezogen hat. Die Tatsache als solche ist geschichtlich erwiesen, auch wenn sich
die Legende ihrer angenommen und die Weltflucht seines Lebensabends mit schonen
Einzelheiten ausgeschmiickt hats4.

44 Potest tamen fidelis licite petere terrena, non ut ibi finis constituator, sed ut ad supre-
mum finem, id est Deum, petitio dirigatur®: Sent. 7 (232).

45 Die Worter contemptus und fuga werden z.B. in folgendem Text synonym gebraucht:
.- . . antiqui Patres contempserint mundum, et tamen mundus tunc florebat, cum in cordibus
eorum arescebat; nunc vero, cum in se areat mundus, florere non debet in cordibus nostris,
sed debemus fugere fugientem, et relinquere labentem, ne labamur cum labili, ne ruamus
cum mobili“: Ars praed. 2 (116).

4 De planctu (471). 47 De sex alis 6 (280). 8 Ars praed. 47 (195).

4 Terra aquilonis, civitas est Babylonis; quid est Babylon, nisi mundus iste, in quo spiri-
tualis Nabuchodonosor, id est superbia regnat? De hac terra fugite, ne irascibilitas erret;
fugite, ne concupiscibilitas deviet; fugite, ne rationabilitas exorbitet“: Sent. 33 (248—249).

50 Ut ideo terrena petﬁntur, ne ad coram terrenorum mens humana sollicitudine distra-
hatur, sed libere Domino famuletur®: Sent. 7 (232).

51 Ars praed. 43 (189—191); Sermo 1 (197—200); Dicta (262).

52 De fide cath. 2, 24—25 (399—400).

5 Ars praed. 43 (190). # G.Raynaud de Lage, a.a.0.12 388—41.



Ein Uerteidiger der Welt predigt Weltverachtung 205

Eine Bilanz

Alan hat sich nie systematisch mit dem Problem der Beziehungen des Christen zur
Welt beschiiftigt: das Material, das wir gesammelt haben, besteht aus fragmentari-
schen Anflerungen. So ist die Frage berechtigt, inwiefern seine Ansichten als Ele-
mente einer Synthese gelten kinnen.

Es ist vor allem festzustellen, dafl die einzelnen Auflerungen Alans sich nicht
widersprechen. Der die Weltflucht predigende Alan widerruft nicht die weltfreudige
Theorie des Poeten Alan.

Freilich ist das Weltverstindnis Alans nicht ,einspurig”: es ruht auf verschiede-
nen Grundwahrheiten, die sich gegenseitig ergénzen.

Die erste Grundwahrheit ist die Schonheit und relative Vollkommenheit der ge-
schaffenen Natur. Wir haben gesehen, dafl diese Aussage ungeschwicht in allen
Werken bestehen bleibt. Freilich folgt aus der (begrenzten) Vollkommenheit der
geschaffenen Welt unmittelbar nichts in bezug auf den Wert, den die Welt fiir den
Menschen hat. Der Wert an sich und der Wert fiir eine Person sind zwar nicht ganz
unabhingige, aber auch nicht identische Begriffe.

Der zweite Grundpfeiler des Weltverstindnisses ist bei Alan die besondere Stel-
lung des Menschen in der Welt. Der Mensch ist geschaffen, um der géttlichen Wert-
fille teilhaftig zu werden, und durch sie in ewiger Glickseligkeit zu leben®s. Das
Heil des Menschen kann folglich durch kein geschaffenes Gut erreicht, sondern mufl
von Gott selbst geschenkt werdens, der den Menschen iiber die anderen Geschépfe
gestellt hat3’. Alan unterscheidet freilich noch nicht zwischen Natur und Ubernatur,
er weifl aber, daf} die Bestimmung des Menschen iiber die sichtbare Welt hinaus-
weist. Es ist immer wieder zu betonen, dafl diese Lehre nichts mit einem Dualismus
zu tun hat. Nach der Meinung Alans ist das Motiv der Schépfung der Menschheit,
dafl das Himmelreich durch die Anwesenheit eines korperlichen Wesens vollkom-
mener sei’®; der Mensch ist darum in seiner Ganzheit, als Leib-Seele-Wesen, zur
iiberweltlichen Herrlichkeit berufens®. Aus der Erhéhung des Menschen einerseits
und aus der Begrenztheit und Verginglichkeit der Welt anderseits ergib sich, daf}
die Welt, obwohl ein Wert, fiir den Menschen doch kein schlechthinniger Wert sein
kann.

Die dritte Grundwahrheit ist die Schwiche des Menschen, der im gegenwirtigen
Stand der Natur durch die irdischen Giiter bewogen wird, sie als schlechthinnige
Werte zu iiberschiitzen, das heifit, zu siindigen. Diese Lehre wird stindig voraus-
gesetzt, aber nur selten ausgedriickt®®: Alan ist einer derjenigen mittelalterlichen
Theologen, die am wenigsten von Augustin beeinflufit worden sind. Er ist wie alle
Scholastiker davon iiberzeugt, daf die Schwiche der ursiindlich belasteten Natur

5 De fide cath. 1, 14 {319). 5% Dist., Salus (932).

5 _Quod natura facit, divinus perficit auctor“: Anticlaudianus 2, 2 (500).

8 . ..ad coelestem Hierusalem exornandam, et ex diversorum graduum civibus, quasi ex
diversis parietibus, componendam homo creatus est. Decens enim fuit, ut tam corporea quam
incorporea natura divinae bonitatis particeps fieret...“: De fide cath. 1,15 (319).

% A.a.0., 1,24 (325). o AaO. 1,4 (310).



206 Zoltan Alszeghy

durch die Erlosung und durch die Rechtfertigung nicht aufgehoben ist®!. Aus der
Erhohung und ursiindlichen Schwiéche des Menschen ergibt sich nur die Notwendig-
keit der unverdienbaren Gnade, eine Lehre, die Alan kennt, aber nicht betonts2,

Es wire also ganz irrefithrend, von einem ,praktischen Manichdismus® Alans zu
sprechen, weil er eine Haltung der Welt gegenilber empfichlt, die aus der seins-
haften Vortrefflichkeit der Welt allein nicht abgeleitet werden konnte. Die Forde-
rung einer Aszese und einer freilich nicht unbegrenzten Weltflucht stammt bei ihm
nicht aus einem unbewufiten Riickfall in eine dualistische Kosmologie, die er zeit-
lebens bekimpft hat, sondern aus einer bewufit vorausgesetzten christlichen Anthro-
pologie.

Es ist jedoch nicht so, als ob die Kosmologie Alans philosophisch, die Anthropolo-
gie dagegen theologisch bedingt wire. Freilich unterscheidet Alan gern die Schrift-
beweise von den Vernunftbeweisen; der berithmte Spruch, nach dem die Autoritéts-
beweise eine wichserne Nase haben, die man so drehen kann wie man will, stammt
von ihm. Dodh ist die dialektische Spannung zwischen Weltminne und Weltverach-
tung nicht auf die Unterscheidung zwischen Glaube und Vernunft zuriickzufithren.

Wir haben schon bemerkt, daf die Vorziiglichkeit der Welt nach der Meinung
Alans biblisch bezeugt ist: ,Als Gott alles sah, was er gemacht hatte, fand er es sehr
gut...“ (Gen 1,31). Die schinsten und auvsfithrlichsten Schilderungen der Wert-
haftigkeit der Welt befinden sich jedoch nicht in den theologischen Werken Alans,
sondern in den philosophischen Lehrgedichten, wo der kosmologische Optimismus
als eine unmittelbare Evidenz und als ein Postulat der Vernunft dargestellt wird.
Das widerspricht durchaus nicht der platonisierenden Philosophie Alans. Sein Pla-
tonismus ist nimlich durch die Naturphilosophie der Schule von Chartres gefiltert
und hat jede dualistische Tendenz verloren. Aus den platonischen Ideen sind gott-
liche Gedanken geworden, die kraft des schopferischen Wortes vollkommen verwirk-
licht werden und auf keinen Widerstand stoflen; die verschiedenen Vollkommen-
heitsstufen der Dinge sind nicht durch eine mehr oder minder vollkommene Teil-
nahme am guten Prinzip, sondern durch die Verschiedenheit der géttlichen Ideen
bestimmt®3.

Die Weltverachtung kann folglich nicht mit platonischer Metaphysik unterbaut
werden. Insofern Alan sie mit Vernunftbeweisen belegt, greift er zu Uberlegungen
der stoischen Ethik, besonders zu eudaimonistischen Erwdgungen. Freilich ist es
kaum moglich, seine philosophischen Quellen zu bestimmen, obwohl manchmal eine
Ahnlichkeit mit Seneca auffillt; die Ubereinstimmung ist jedoch nicht wortlich, und
dieselben Argumente sind in zablreichen mittelalterlichen Traktaten ,liber die Welt-
flucht® standig wiederholt.

Das Mifitraven gegen eine Uberschitzung der irdischen Werte ist noch ofter theo-
logisch begriindet. Alan ist nicht bibelfest, er bleibt in bezug auf die theologische
Ausniitzung der HL Schrift unter dem Durchschnitt seiner Zeitgenossen. Doch gibt

81 Sermo 2, De S. Cruce (223—226).

82 De fide cath. 1, 50 (855—356).

63 Summa ,Quoniam homines®, ed. Glorieux 128—129- De planctu q. 5 (452—454).

81 Z B. Hugo von St. Viktor, De vanitate mundi PL 176, 705—719; Exhortatio ad con-
temptum temporalium, PL 158, 677—686; Carmen de contemptu mundi, PL 158, 687—708.



Ein Uerteidiger der Welt predigt Weltverachtung 207

er in seinem Predigtwerk einige Schriftstellen an, die, durchaus in Einklang mit der
Exegese der Zeit, Weltverachtung und Weltflucht lehren sollten®s.

Besondere Aufmerksamkeit verdient das Verhiltnis zwischen den philosophischen
und theologischen Uberlegungen in bezug auf die Lehre vom ,Versagen® der ver-
ginglichen Giiter. Die Minder-Wertigkeit des Wandelbaren im Vergleich mit dem
Unwandelbar-Géttlichen ist im Platonismus grundlegend, und Alan spricht dartiber
manchmal mit unverkennbar platonisierenden Wendungent¢. Doch deckt die plato-
nisierende Ausdrucksform eigentlich eine schlichte biblische Vorstellung. Fir Alan
ist das Vergingliche nicht darum minder-wertig, weil es seinshaft unvollkommen
ist, sondern weil es fiir den Menschen nicht geniigt: man kann nicht darauf bauen,
es versagt ja! Darum sind auch die wesentlichen Punkte dieser Uberlegung biblisch
belegt. Die irdischen Werte versagen: ,Die Schopfung wurde der Verganglichkeit
unterworfen“ (Rom 8, 20)87. Gott allein verdient das Vertrauen des Menschen: ,Bei
ihm gibt es keinen Wechsel und keinen Schatten durch Veranderung® (Jak 1, 17)¢.
Es ist also verkehrt, seine Hoffnung auf vergéngliche Giiter zu setzen: gesegnet der,
der auf den Herrn vertraut, dessen Zuversicht der Herr ist (Jer 17, 5—8)%! Man
soll also nicht Schitze auf Erden sammeln, wo Motte und Rost sie vernichten, wo
Dicbe einbrechen und stehlen: der Schatz des verniinftigen Menschen soll im Him-
mel sein (Mt 6, 19—20)7.

So ist eine Trennung zwischen dem philosophischen und theologischen Weltver-
stindnis bei Alan unmdglich: er ist iiberzeugt, dafl die Offenbarung und die Ver-
nunft iibereinkommen, die Grofle und das Versagen der Welt zu behaupten.

Ein Mangel dieser Lebre ist, dafl sie keine Norm enthilt, wie der Einzelne das
ihm entsprechende Mafl von Weltgebrauch und Weltflucht bestimmen kann. Dieser
Mangel 148t sich dadurch erkliren, daff Alan, selbst in seinen Predigten, allgemein-
giiltige Regeln sucht, die irgendwie aus der Natur der Dinge flieBend das mensch-
liche Verhalten vorschreiben. Er interessiert sich auffallend wenig fir die konkrete
heilsgeschichtliche Situation der Menschheit, und die Verschiedenheit im christlichen
Leben der Einzelnen steht fast aufler seinem Blickfeld. Seine Ausfiithrungen iber die
Vollkommenheit der Natur und iiber die Notwendigkeit der Weltverachtung blei-
ben irgendwie schwebend und unwirklich, weil er zu wenig beachtet, dafl ,jeder
seine besondere Gabe von Gott hat, der Eine von dieser, der Andere von jener Art*
{1 Kor 7, 7).

65 Mk 10, 20: Ars praed. 12 (135); Lk 14, 38: a.a.0., 43 (190); 1 Cor 7, 8: a.a.0., 46 (194).

¢ Debemus fugere fugientem et relinquere labentem, ne labamur cum labili, ne ruamus
cum mobili“: Ars praed. 2 (116).

7 Aa.0., 2 (114). % A.a.0., 47 (195).

® A.a0. 12 (135). 1 A.a.0., 47 (195).






