
Ein Verteidiger der Welt predigt Weltverachtung 
Zum Verständnis der •Vanitas-mundi" - Literatur des Mittelalters 

Von Zoltan A 1 s z e g h y SJ, Rom 

Die Kirche war im Mittelalter die Trägerin einer höheren Kultur. Sie brachte den 
neu bekehrten germanischen Völkern eine entwickeltere Form der Wirtschaft, einen 
Fortschritt im sozialen Leben, ein entfalteteres handwerkliches Können, künstlerische 
Anregungen, neue Materialien für die Erkenntnis und eine Sprache, die einen Dialog 
mit den Denkern der Vorzeit ermöglichte. Mit einem Wort: die Wirksamkeit der 
Kirche brachte auch irdische Werte hervor, sie baute an der Welt. Freilich erachtete 
sie diese Kulturarbeit als notwendig, um ihre eigene Mission ausüben zu können, um 
dem Reich Gottes auf Erden den Boden zu bereiten. Denn eine gewisse Entwicklung 
des geistigen und materiellen Lebens wurde als eine Bedingung der höheren christ- 
lichen Vollkommenheit betrachtet, und darum war dem Mönchtum immer eine 
humanistische Tendenz eigen1. 

Jedoch war von Anfang an auch eine andere Tendenz spürbar. Die Welt galt auch 
als Ort der Anfechtung; die irdischen Werte wurden auch mit einem gewissen Arg- 
wohn betrachtet, da man fürchtete, daß sie den Menschen von seinem eigentlichen 
Lebensziel abziehen könnten. Die Hagiographie wußte von Einsiedlern und Mön- 
chen zu berichten, die sich unter heroischen Anstrengungen von allen geistigen und 
materiellen Werten getrennt hatten. Es galt als selbstverständlich, daß heilige 
Bischöfe und Könige wiederholt versuchten, auf die Welt zu verzichten, und nur die 
Stimme der Pflicht, der Wille Gottes, sie in der Gefahrenzone der Welt zurückhielt. 
Die ersten Theologen des Mittelalters, die vor allem Schrifterklärer waren, waren 
davon überzeugt, daß die Bibel die Menschen mahne, die vergänglichen Güter nicht 
bedingungslos zu schätzen und sich vom Gebrauch der irdischen Güter weitgehend zu 
enthalten. Das Mönchtum galt als die ideale Form des christlichen Lebens. Je mehr 
Wohlstand und Kultur sich entwickelten, um so lauter wurden die Stimmen, die 
einen bestimmten Verzicht auf die irdischen Güter, auf die •Welt", als eine mehr 
oder weniger notwendige Bedingung der Vollkommenheit bezeichneten. Im 13. 
Jahrhundert ist eine ganze Literatur der •Weltflucht" entstanden. 

Briefe an Verwandte und Freunde lockten die •Weltleute" in den sicheren Hafen 
der organisierten Weltflucht, in das Kloster1*. Dichter beschrieben die Gefahren und 
das Unglück der Welt, indem sie freilich die Forderungen der christlichen Aszetik 
weitgehend mit dem rhetorischen Apparat der Stoa literarisch ausdrücktenlb. Pre- 

1 Vgl. J. Leclercq, L'amour des lettres et le desir de Dieu. Paris 1957. 
"a Vgl. z. B. die Briefe des Bernhard von Varey (PL 153, 885•889), Johann von Mont- 

medy (ebda. 899•913), Bernhard von Clairvaux (vgl. Anima 8 [1956], 66•72), Thomas 
von Beverley (PL 184, 1209•1214), Heinrich von Huntigdon (PL 195, 979•990), Petrus von 
Blois (PL 207, 33•36. 322•326). 

Jb So u. a. die Gedichte des Roger von Caen (PL 158, 705•708), das anonyme Carmen 
(ebda. 687•706), die Dichtung des Marbodus (PL 171,1667•1668), Bernhard von Cluny 



198 Zoltan Alszeghy 

digten mahnten die Gläubigen, ihre Hoffnungen nicht auf die geschaffenen Güter zu 
setzenlc. Noch wichtiger sind die Monographien, in denen systematisch geschildert 
wird, warum die Welt kein Höchstwert, ja nicht einmal vollwertig sei, und warum 
es geraten erscheine, auf manche irdischen Güter zu verzichten^. 

Diese Verfasser wissen wohl, daß die Welt von Gott erschaffen und darum an sich 
sehr gut ist. Sie wissen sogar, daß der Besitz gewisser Güter für das christliche Leben 
notwendig und förderlich ist, und sie arbeiten selbst am Wohl und der Ordnung der 
Welt, etwa Petrus Damiani, Hugo von St. Viktor, Bernhard von Clairvaux oder 
Innozenz III. Wie kommt es also, daß sie alle so tief davon überzeugt sind, daß es 
gut für den Menschen sei, zur Welt keine besonders regen Beziehungen zu haben, 
und daß die Trennung von der Welt die ungestörte Hingabe an Gott fördere? 

Die Ansichten des 12. Jahrhunderts über die Beziehungen des Christen zur Welt 
sind durch keine •eingleisige" Theorie zu erklären. Dazu kommt noch, wie all- 
bekannt, daß das in der Unheilsgeschichte begründete Phänomen der Desintegration 
der menschlichen und welthaften Ordnungen oft genug in stoischer oder auch plato- 
nischer Begrifflichkeit ausgedrückt wurde. Die Kategorien waren unzulänglich, die 
gemeinte Sache aber gehört unverlierbar zu einem christlichen Weltverständnis. Das 
alles läßt große Vorsicht im Urteil geraten erscheinen. • Im folgenden wollen wir 
die verschiedenen Gesichtspunkte, die das Verhalten des Christen der Welt gegen- 
über bestimmen, im Schrifttum eines Verfassers beobachten, der sowohl die positive 
wie auch negative Faszination der Welt stark empfungen hat. 

Der Verteidiger und Verächter der Welt, dessen Gedanken wir hier darstellen 
möchten, ist Alan von Lille, ein hochangesehener Pariser Lehrer der Theologie in 
der zweiten Hälfte des 12. Jahrhunderts, der auch als Philosoph, Poet, Homiletiker 
und Prediger Bedeutendes leistete und eben wegen seiner Vielseitigkeit den Ehren- 
titel •Doctor Universalis" verdientele. 

(Th. W i r t h , Anglo-Latin Satirical Poets of the Twelfth Century 2, London 1872, 3•102; 
PL 184, 1307•1316) und Heinrich von Lavardin (PL 171, 1408. 1423•1424. 1437). 

lc Typisch sind die dem Bruno von Segni zugeschriebene Predigt (PL 153, 569•570), der 
•Sermo de conversione ad clericos" des hl. Bernhard von Clairvaux (PL 182, 833•856), oder 
die Rede des Robert Pullen •De omnibus humanae vitae necessariis" (Gregorianum 31 
[1950], 192•223). 

ld Der hl. Petrus Damiani verfaßte schon im 11. Jahrhundert sein •Apologeticum de con- 
temptu saeculi" (PL 145, 254•292) und •De fluxa mundi gloria et saeculi despectione" 
(ebda. 807•820). Der Augustinerchorherr Hugo von St. Viktor ist bekannt durch seine 
Schrift •De vanitate mundi et rerum temporalium usu" (PL 176, 703•740). Auch Innozenz 
III. schrieb in seiner Jugend •De miseria humanae conditionis" (ed. Locarno 1955). Der 
Patriarch Laurentius Giustiniani faßte im blühenden Venedig des 15. Jhds. die Lehre des 
Mittelalters in klassischer Weise in seiner Schrift •De contemptu mundi" zusammen. 

le Ober Person und Werk vgl. G. Raynaud de Lage, Alain de Lille, poete de XII' 
siede, Montreal • Paris 1951; P. Glorieux, La pretendu Liber sententiarum d'Alain 
de Lille: Recherches de theologie ancienne et medievale 20 (1953), 312•315; A.M.Land- 
graf, Introduction a la historia de la literatura teologica de la escolästica incipiente, 
Barcelona 1956, 144•152; ders., Alanus von Lille: LThK I 21957, 260; H. H ö d 1, Eine un- 
bekannte Predigtsammlung des Alanus von Lille in Münchener Handschriften: ZKTh 80 
(1958), 516•527. 



Ein Verteidiger der Welt predigt Weltverachtung 199 

Die Weltminne 

In den achtziger Jahren des 12. Jahrhunderts hielt sich Alan in Montpellier auf. 
Die religiöse Lage dieser blühenden Stadt der Languedoc war einzigartig2. Die 
regen Handelsbeziehungen mit Spanien und Marokko brachten Montpellier in Be- 
rührung mit der islamischen und jüdischen Kultur. In der ganzen Umgebung hatten 
die Katharer und Waldenser zahlreiche außerordentlich aktive Gemeinden. Doch 
blieb Montpellier immer eine Hochburg katholischer Glaubenstreue, und wurde 
einer der wichtigsten Stützpunkte der Glaubensverkündigung. Aus dieser Lage läßt 
sich verstehen, daß Alan hier ein großangelegtes apologetisches Werk verfaßte, in 
dem er der Reihe nach die Katharer, Waldenser, Juden und Mohammedaner wider- 

legte3. 

In diesem Werk konnte Alan nicht umhin, die Welt zu verteidigen. Die Katharer 
erklärten bekanntlich die Übel in der Welt durch die Annahme zweier Weltprin- 
zipien: der Geist wäre demnach ein Werk des guten Gottes, der Stoff ein Geschöpf 
eines bösen Gegenspielers4. So mußte Alan beweisen, daß die materielle Welt eben- 
sowenig •nichtig" ist wie die geistige, und daß beide, vom guten Gott geschaffen, 
dem Guten dienen5. Diese Beweisführung ist für uns nicht besonders interessant; 
sie gibt nur die gewöhnliche Lehre der katholischen Schöpfungstheologie wieder. Es 
dürfte jedoch auffallen, daß für Alan, die Güte und die Schönheit der Welt nicht 
nur eine Glaubenslehre, sondern auch eine unmittelbar einleuchtende Erfahrungs- 
sache ist. Wie könnte doch diese schöne, so harmonisch gestaltete Welt, von einem 
bösen Geiste, mit bösen Absichten geschaffen sein, fragt er9. Das Argument hat die 
Katharer sicher nicht überzeugt, sie haben eben die Güte und die Schönheit der Welt 
in Abrede gestellt; für uns ist es aber interessant, da darin die Weltfreude Alans 

zum Ausdruck kommt. 

Noch viel lebendiger wird aber der Eigenwert der Schöpfung in zwei poetischen 
Werken geschildert, in De planctu naturae, und im Anticlaudianus. Der Protagonist 
der beiden, freilich etwas schwerfälligen und gekünstelten Lehrgedichte ist Frau 
Natur, eine Personifizierung des immanent waltenden Prinzips, das das Weltgesche- 
hen der stofflichen und geistigen Schöpfung, nach ewigen Gesetzen, kosmologisch 
bzw. ethisch bestimmt7. Alan hat die Elemente dieser allegorischen Figur nicht selbst 
erfunden, sie stammen aus dem Sprachschatz der Schule von Chartres und gehen 
letztlich auf klassische Vorbilder, vor allem auf Boethius zurück. Doch ist der Sinn 
der Figur, der Begriff •Natur" und seine zentrale Bedeutung, ein Eigengut unseres 
Denkers8. Der Dichter beschreibt die Schönheit der Frau Natur mit einer fast barok- 

2 Vgl. A. Fliehe, La vie religieuse ä Montpellier sous le pontificat d'lnnocent III: 
Melanges Louis Halphen, Paris 1951, 217•224. 

3 De fide catholica (305•430). Im folgenden zitieren wir Alan nach Migne; die in Klam- 
mern stehende Zahl bezieht sich auf die Spalten in PL 210. 

4 Vgl. z. B. A. Borst, Die Katharer, Stuttgart 1955. 
5 De fide cath. 1, 1•8 (308•316). 
• Ebda. 1, 8 (314•315). 
7 Zum Begriff •Natur" bei Alanus, vgl. Distinctiones dictionum theologicarum, Natura 

(871). 
8 Vgl. G. Raynaud de Lage, a.a.O., 59•88. 



200 Zoltan Alszeghy 

ken Galanterie, kein Glied bleibt an ihr unbelobt9, ihre Juwelen und Kleider werden 
gepriesen und symbolisch gedeutet10, ihr Gefolge, ihr Wagen und ihr Haus werden 
Gegenstand einer analytischen Untersuchung11. Alan feiert begeistert die Schönheit 
und Erhabenheit des immanenten Seinsprinzips der geistigen und stofflichen Welt: 
•0 Dei proles, genitrixque rerum, vinculum mundi, stabilisque nexus, gemma terre- 
nis, speculum caducis, lucifer orbis!"12 

Diese Bewunderung kehrt ebenso in Alans Ansichten über die Stellung des Men- 
schen in der Welt wieder. Freilich ist für ihn ausgemacht, daß der Mensch das voll- 
kommenste Glied des Weltalls ist. Daran zu zweifeln, wäre weder christlich noch 
platonisch • und darum für Alanus undenkbar. Doch das stimmt nur in bezug auf 
die Natur des Menschen. Die persönliche Lebensführung des Menschen ist der ein- 
zige Mißton im Wohlklang der Welt: durch sie ist der Mensch ein Störenfried im 
Reich der Schönheit und der Harmonie. •Solus homo meae moderationis citharam 
aspernatur, et sub delirantis Orphei lyra delirat", klagt mit einem schwer übersetz- 
baren Wortspiel die weinende Frau Natur13. 

Die Betrachtung der Welt lehrt den Menschen, sich selbst zu verachten14; sie hilft 
ihm aber auch, das Böse zu überwinden, nicht indem er sich gegen die Welt wendet, 
sondern, im Gegenteil, indem der Mensch sich in die Ordnung der Welt einfügt. Da 
alle Geschöpfe Gott dienen, lehren sie uns, wie auch wir Gott dienen sollten15. Ja, 
noch mehr: die Ordnung der Welt ist nicht nur ein Vorbild, sie ist auch das Ziel 
menschlicher Tätigkeit. Wir denken hier nicht an die Ansichten Alans in bezug auf 
den ärztlichen Beruf, da die betreffenden Sätze wörtlich aus dem Ekklesiastikus- 
Kommentar des Rabanus Maurus entlehnt sind16. Sicher von Alan stammt dagegen 
eine Predigt an die Ritter, in der als Beruf des Kämpen dargestellt wird, den ver- 
gewaltigten Frieden der Welt wiederherzustellen17. Anscheinend hat der Kampf 
nicht nur den Sinn der Tugendübung, sondern einer Aufgabe in der Welt: Frau 
Natur ist nicht nur Erzieherin, sondern auch Herrin, der man dient. 

All dies macht den Eindruck einer durchaus weltzugewandten Frömmigkeit.. . 

Die XJÜeltveraditung 

Allerdings bemerkt Alan immer wieder, daß der Wert der Welt kein Höchstwert 
sei. Die Begrenztheit der irdischen Werte wird von unserem Denker vorwiegend 
unter dem Aspekt der Vergänglichkeit, der Hinfälligkeit betrachtet. Alan stellt aus- 
drücklich fest, daß dieser Gesichtspunkt nichts mit der Unterscheidung zwischen Geist 
und Stoff zu tun habe: alles Geschöpfliehe, ob Geist oder Stoff, ist vergänglich und 
hinfällig18. Diese Beschaffenheit der Kreatur wird, mit einem biblischen Ausdruck, 
vanitas genannt. Wir haben schon gesehen, daß das Wort nicht mit •Nichtigkeit" 
übersetzt werden darf19. Es bedeutet nur, daß man auf die geschaffene Welt nicht in 

9 De planctu (432•433). 10 Ebda. (433•439). 
11 Ebda. (439•441); Anticlaudianus 1, 1•4, 4 (487•525).   12 De planctu (447). 
13 Ebda. (449). u De arte praedicatoria 3 (117). 
15 Ebda., 48 (196). 18 Dicta alia (257); cf. PL 109, 1030. 
17 •Accingatur ergo miles ad reformandam violatam pacem temporis" ... Ars praed. 40 

(186). 18 De fide cath. 1, 6 (312). 
19 Eben die Katharer wollten die Aussagen der Bibel über das •Nichts" auf die stoffliche 

Welt anwenden: vgl. De fide cath. 1, 6 (312) und 18 (321). 



Ein Verteidiger der Welt predigt Weltverachtung 201 

einem letzten Sinn bauen kann; in dieser Hinsicht versagt sie. Damit ist aber der 
positive Wert der Geschöpfe nicht geleugnet. Alan las bei Paulus, daß die Schöp- 
fung der Vergänglichkeit unterworfen ist (Rom 8,20); im Lichte dieser Aussage 
wird das Werturteil über die Welt gefällt20. Er zeigt, wie die verschiedenen irdi- 
schen Werte am Ende versagen. Der äußere Besitz hört auf21: selbst wenn man ihn 
in dieser Welt bewahren kann, verliert man ihn doch spätestens mit dem Tode. Das 
gleiche gilt von den anderen irdischen Gütern: Ehre, Schönheit, Jugend. Sie alle 
versagen22. 

Wäre das objektiv-seinshafte Versagen der Welt nicht imstande, die Weltminne 
Alans in die Schranken zu weisen, so ist für ihn von noch größerer Bedeutung die 
zweite vanitas: das psychologische Versagen des Menschen selbst, das heißt, seine 
Tendenz, die irdischen Güter so zu schätzen, als ob sie nie versagen würden, als 
wenn sie einen absoluten Wert hätten. Dieses Versagen des menschlichen Wert- 
urteils ist die vanitas curiositatis, die Neigung, sich zu sehr um die geschaffenen 
Werte zu kümmern, und in dieser Sorge ganz aufzugehen, so daß man wertblind 
wird in bezug auf die absoluten, unvergänglichen Werte23. Ein Alan zugeschriebenes 
Fragment, das freilich wieder auf Rabanus Maurus zurückgeht, erklärt die curiositas 
humanae mentis als eine Neigung zum Bösen, die in der Fleischeslust, Augenlust 
und Hoffart des Lebens zum Ausdruck kommt24. Obwohl Alan nicht der Urheber 
dieser Begriffsdeutung ist, paßt die Verbindung des bösen Triebes durchaus zu sei- 
nem Sprachgebrauch. Der Mensch ist nach Alan mehr geneigt, das Böse zu tun, als 
gut zu handeln, da es drei Kräfte gibt, die ihn zur bösen Tat treiben, die Schwäche 
des Leibes und der Seele, die Anfechtung der bösen Geister und die Anziehungskraft 
der Welt; es gibt dagegen nur ein einziges Prinzip, das das Gute fördert, die gött- 
liche Gnade25. 

Alan kann dieses Versagen der menschlichen Natur nur schwer erklären: es läßt 
sich nicht aus der Wesensbeschaffenheit des Menschen ableiten. So muß er das unver- 
änderliche Reich der allgemeinen Ideen26 verlassen, so ungern er es auch tut, und die 
konkrete heilsgeschichtliche Wirklichkeit ins Auge fassen. Er weiß, daß die Herr- 
schaft des bösen Triebes eine Folge der Ursünde ist, und daß sie die wesentliche 
Gutheit des Menschen doch nicht aufhebt27. Das menschliche Dasein vollzieht sich 
aber in einer Spannung zwischen der von der Gnade unterstützten Natur einerseits 
und der von den bösen Geistern angefochtenen menschlichen Gebrechlichkeit ander- 
seits28. In der gegenwärtigen Lage bedeutet die vollkommene Gottesliebe einen 
radikalen Widerspruch gegen die Begierlichkeit29. Das Gleichgewicht der beiden 

20 Ars praed. 2 (114•116).      21 Ebda. 22 A.a.O., 47 (195). 
23 •Vanitas curiositatis est, secundum quam homo expendit omnem suam_curam in mun- 

danis": Ars praed. 2 (115). Curiosus bedeutet nicht •neugierig", sondern •übermäßig be- 
sorgt". 24 Alanus, Dicta (254•255); Rabanus, Comment, in Eccli. 26, 12 (PL 109, 957). 

25 Regulae, 84 (664). 
26 Vgl. wie der Eintritt der Natur eingeführt wird in De planctu (432): •Mulier ab impas- 

sibili mundi dilapsa palatio, ad me maturare videbatur accessum ..." 
27 Defidecath. 1,4(310). 
28 Sermo 3 (205). Zum Begriff •caro" bei Alan, vgl. Distinctiones, Caro (732•733). 
29 De sex alis (280). Wenn der Liber parabolarum ein Werk des Alanus ist, dann darf 

man auch die zwei fast augustinisch klingenden Distichen zitieren: •Non possunt habitare 



202 Zoltan Alszeghy 

Kräfte ist nie stabil: die eine ist immer zunehmend, die andere abnehmend30. Es 
besteht ständig die Gefahr, daß das zweifache Versagen (das ontische Versagen der 
Welt, die Vergänglichkeit, und das psychologische Versagen des Menschen, die Be- 
gierlichkeit) ein drittes, ethisches Versagen hervorruft, die Sünde. Um sie zu ver- 
meiden, muß man in einem fort gegen die übermäßige Anziehungskraft der irdischen 
Güter kämpfen, indem man die Welt verachten lernt. Das bedeutet nicht, daß man 
den Wert der irdischen Güter leugnet, oder daß man die Vollkommenheit der mate- 
riellen Welt in Abrede stellt. Alanus fordert, daß man die innere Freiheit, die 
Armut des Geistes, selbst in bezug auf die Gnade, bewahren soll, damit man nicht 
auf die von Gott geschenkten Gaben und auf die Verdienste rechthaberisch pocht31. 
Die •Verachtung" aller Werte, auch derjenigen, die wir heute übernatürlich nen- 
nen, ist ein Postulat nicht ihrer seinshaften Unvollkommenheit, sondern der psycho- 
logischen Schwäche des Menschen, der ohne eine bewußte Abwehr die relativen 
Werte absolut werten würde. Die Weltverachtung ist also keine Leugnung der ge- 
schaffenen Werte, sondern ein bewußtes Ernstnehmen ihrer Begrenztheit, ihrer 

Relativität. 
Es gibt besonders zwei Gründe, mit denen Alan das Versagen der geschaffenen 

Werte anschaulich macht. Der eine ist, daß die Welt, der Inbegriff aller geschaffe- 
nen Werte, den Menschen nicht einmal hier auf Erden voll beglücken kann, der 
andere, daß die Welt den Menschen in Gefahr bringt, einen höheren Wert, das 

ewige Heil zu verlieren. 
Das erste, •eudaimonistische" Argument wird von Alanus wiederholt auf die ein- 

zelnen Wertkategorien angewandt. Der Reiche ist unglücklich, weil er in dauernder 
Furcht lebt, sein Eigentum zu verlieren, und weil er zu keinem Vertrauen hegen 
kann; eine ehrenvolle Stellung macht den Sturz um so schmerzlicher; die weltliche 
Freude mündet in Ekel; die Ehe ist voller Überdruß32. Derjenige, der die irdischen 
Werte verachtet, lebt dagegen glücklich, ist frei von Leidenschaften und erwartet 
den Tod im Frieden der Seele33; nur der Glaube verbindet die Freunde in einer 
beständigen Treue34. Diese Überlegungen stammen aus der stoischen Paränese und 
sind Gemeinplätze der mittelalterlichen aszetischen Literatur35. 

Die irdischen Güter verweigern nicht nur die Glückseligkeit, die sie zu geben ver- 
sprechen. Sie bringen den Menschen auch in Gefahr, das wahre Glück zu verlieren. 
•Wie schwer ist es für jene, die auf ihr Geld vertrauen, in das Reich Gottes ein- 
zugehen" zitiert Alan aus Mk 10, 2436. Er lehnt darum freilich nicht jede Wert- 
schätzung irdischer Güter ab. Ein Auszug aus einer Predigt zeigt, wie er zwischen 
einer richtigen und unrichtigen Sorge um irdische Dinge und Angelegenheiten unter- 
scheidet. Die sollicüudo necessitatis, die das Notwendige besorgt, ist richtig; die 

simul, contraria cum sint / Mors et vita: procul dissidet haec ab ea. • Sic duo sunt quae non 
possunt habitare cor unum / Huius amor mundi vanus, amorque Dei": Parab. 2 (584). 

30 Regulae, 85 (665). 31 Sent. 32 (248). 32 Ars praed. 2 (115); 46 (194). 
33 A.a.O., 2 (116). M Anticlaudianus 7, 7 (556). 
35 Typisch sind für diese Mentalität zwei Distichen, obwohl ihre Echtheit zweifelhaft ist: 

•Tutior in terris locus est, quam turribus altis / Qui iacet in terra, non habet, unde cadat. 
• Impetus et venti, tonitrus et fulmina turres / Flatibus evertunt, stare sed ima sinunt": 
Parab. 2 (584). 

38 Ars praed. 12 (135). 



Ein Verteidiger der Welt predigt Weltverachtung 203 

sollicitudo curiositatis, mit der man Überflüssiges erwerben will oder die vergäng- 
lichen Werte den ewigen vorzieht, ist zu tadeln37. Nun ist es aber sehr schwer, einen 
Wert zu besitzen, ohne ihn mit einer übertriebenen Sorge zu umgeben. Die irdischen 
Güter reizen die Begierde und überlisten den Geist38. Es kommt oft vor, daß einer, 
solange er nichts besitzt, von der Habgier frei ist, aber wenn er reich wird, von ihr 
überfallen wird39. Ein Gelage entzündet die Gelüste, wie das Feuer das Holz40. 

So muß das positive Werturteil in bezug auf die irdischen Güter wesentlich er- 
gänzt werden. Die Welt ist an und für sich gut, ist aber nicht immer gut für den 
Menschen41. Ein Predigt-Auszug drückt diese Lehre mit einer fast paradox klingen- 
den Schärfe aus. Die irdischen Güter sind gewiß nicht gut, sonst würden sie nie ver- 
sagen, den Gerechten nie fehlen, den Sündern nie zu Verfügung stehen. Wären sie 
wirklich gut, dann würden sie das Gemüt sättigen, den Geist nicht erschöpfen, die 
Seele nicht mit Leere erfüllen und jeder Fülle entleeren, würden nicht die Erde 
erfreuen und könnten im Paradies nicht fehlen42. 

Aus solchen Sätzen ergibt sich, was Alan unter •Weltverachtung" versteht. Diese 
Haltung widerruft nicht die positive Wertung, ja die Bewunderung der Welt, aber 
sie ergänzt sie, indem sie die spontan einsetzende Überwertung der Welt berichtigt 
und die Relativität der geschaffenen Werte, die infolge ihrer Begrenztheit dem 
ursündlich belasteten Menschen teilweise zukömmlich, teilweise gefährlich bzw. 
schädlich sind, ganz ernst nimmt. 

Die Weltflucht 

Alanus stellt wiederholt fest, daß die Fragen nach dem Wert der Welt und nach 
ihrem rechten Gebrauch nicht identisch sind. Ist die Welt auch kein Höchstwert, so 
bedeutet das nicht, daß wir sie verlassen können oder sollen. In einer Predigt soll 
Alan gesagt haben, daß die Armut, die den Menschen ins Himmelreich führt, eine 
Armut im Geiste ist, und darin besteht, daß man innerlich der Anziehungskraft der 
irdischen Werte nicht erliegt, selbst wenn man sie besitzt43. Selbst im Gebet darf 
man um irdische Güter bitten, doch so, daß sie nicht als letztes Ziel betrachtet wer- 

37 Sent. 7 (231). Die Gelegenheit zu dieser Unterscheidung wurde in Phil 4,6 und in Mt 
6, 25•34 gegeben. A.a.O. befindet sich eine der wenigen kasuistisch-konkreten Beobachtun- 
gen Alans: •Conceditur autem sollicitudo acquireridi victualia usque ad annum, sed non 
licet extendere usque ad anni terminum, quia in sequenti anno redeunt victualia providente 
natura." Freilich ist der Text nur ein •Reportat". 

38 Ars praed. 12 (135). 39 Sent. 35 (249). 
40 Parab. 1 (582). Die Authentizität des Werkes ist zweifelhaft. 
41 •Multa bona nostra nobis nocent": Ars praed. 11 (134). 
42 •Quid mundanae potestates, nisi potestatum histriones? Quid saeculares dignitates, nisi 

dignitatum larvae et simiae? Quid terrena bona, nisi bonorum phantasiae? Certe, bona ter- 
rena bona non sunt: si bona essent, nunquam deessent, non abessent iustis, non adessent 
iniustis. Si bona essent, animum implerent, non mentem exhaurirent, non essent talia, per 
quae mens fit quadam vacuitate plena et quadam plenitudine vacua. Si bona essent, tellus 
eis non gauderet, paradisus non careret. Haec terrena bona avaritiae sunt materia": Sent 
36 (249•250). 

43 •Oportet primo ut pauper sit spiritu, i. e. humilis, et cor non apponat divitiis, et post eas 
mentaliter non abeat, quamvis eas materialiter habeat": Sent. 32 (248). 



204 Zoltan Alszeghy 

den44. Wenn Alan von allen Gläubigen eine •Weltflucht" fordert, so scheint dieses 
Wort kaum mehr als eine •Weltverachtung" zu bedeuten: man soll sich der Ge- 
sinnung nach von der Welt trennen, also sich innerlich •entweltlichen"45. Was den 
äußeren Gebrauch der Welt betrifft, fordert Alan jedenfalls Maß und Zurückhal- 
tung46, die eine energische Selbstverleugnung voraussetzt. Die Gottesliebe ist um so 
vollkommener, je vollständiger der Mensch auf den Besitz der irdischen Güter ver- 
zichtet47. Wenn eine Jungfrau sich die Freude des ehelichen Lebens vorstellt, so sind 
diese Gedanken mit dem babylonischen Heer zu vergleichen, das die Tochter Sions 
in die Gefangenschaft führt48. Alan deutet den Ruf des Propheten: •Auf, auf, flieht 
aus dem Lande des Nordens" (Zach 2, 6) als eine Mahnung, die Gelegenheit zur 
Sünde, und somit den Gebrauch der Welt zu meiden49. Freilich ist die Authentizität 
des letzten Textes zweifelhaft; und auch sonst ist nicht klar, ob die hier geforderte 
Flucht nur eine konsequent durchgeführte Entweltlichung oder auch eine effektive 
Entsagung ist, und wie weit sie sich erstreckt. Alan ist nämlich nicht der Meinung, 
daß die irdischen Werte ausschließlich einen hemmenden Einfluß auf das Vollkom- 
menheitsstreben ausüben. Er beobachtet gelegentlich, daß der Besitz gewisser not- 
wendiger Güter die innere Freiheit und Gelassenheit fördert50 und betrachtet als 
den größten Vorteil des Ordenslebens nicht die Entsagung, sondern das gemein- 
schaftliche Leben51, also doch einen geschaffenen Wert, ein Stück Welt. Weltflucht 
bedeutet also für Alan nicht eine grundsätzliche Ablehnung aller nicht absolut not- 
wendigen geschaffenen Werte, sondern einen Verzicht auf Güter, die an sich wert- 
voll sind, aber den schwachen Menschen im Dienst Gottes hindern könnten. Es wird 
nirgends angegeben, wie man das richtige Maß im Konkreten bestimmen kann. 
Alan hat kein Verständnis für das Armutsideal der bettelnd herumziehenden Wan- 
derprediger52 und sieht im Mönch den wahren Jünger Christi: wenigstens meint er, 
daß das Herrenwort, •keiner von euch kann mein Jünger sein, der nicht allem ent- 
sagt, was er besitzt" (Lk 14,33), zur Belehrung der Ordensleute gesagt worden sei53. 

So wird verständlich, daß Alan selbst sich für seine letzten Jahre nach Citeaux 
zurückgezogen hat. Die Tatsache als solche ist geschichtlich erwiesen, auch wenn sich 
die Legende ihrer angenommen und die Weltflucht seines Lebensabends mit schönen 
Einzelheiten ausgeschmückt hat54. 

44 •Potest tarnen fidelis licite petere terrena, non ut ibi finis constituatur, sed ut ad supre- 
mum finem, id est Deum, petitio dirigatur": Sent. 7 (232). 

45 Die Wörter contemptus und fuga werden z.B. in folgendem Text synonym gebraucht: 
•... antiqui Patres contempserint mundum, et tarnen mundus tunc florebat, cum in cordibus 
eorum arescebat; nunc vero, cum in se areat mundus, florere non debet in cordibus nostris, 
sed debemus fugere fugientem, et relinquere Iabentem, ne labamur cum labili, ne ruamus 
cum mobili": Ars praed. 2 (116). 

« De planctu (471). " De sex alis 6 (280). 4B Ars praed. 47 (195). 
48 •Terra aquilonis, civitas est Babylonis; quid est Babylon, nisi mundus iste, in quo spiri- 

tualis Nabuchodonosor, id est superbia regnat? De hac terra fugite, ne irascibilitas erret; 
fugite, ne concupiscibilitas deviet; fugite, ne raüonabilitas exorbitet": Sent. 33 (248•249). 

50 •Ut ideo terrena petantur, ne ad curam terrenorum mens humana sollicitudine distra- 
hatur, sed libere Domino famuletur": Sent. 7 (232). 

51 Ars praed. 43 (189•191); Sermo 1 (197•200); Dicta (262). 
52 De fide cath. 2, 24•25 (399•400). 
53 Ars praed. 43 (190). 54 G. Raynaud de Lage, a.a.O. 12. 38•41. 



Ein Verteidiger der Welt predigt Weltverachtung 205 

Eine Bilanz 

Alan hat sich nie systematisch mit dem Problem der Beziehungen des Christen zur 
Welt beschäftigt: das Material, das wir gesammelt haben, besteht aus fragmentari- 
schen Äußerungen. So ist die Frage berechtigt, inwiefern seine Ansichten als Ele- 
mente einer Synthese gelten können. 

Es ist vor allem festzustellen, daß die einzelnen Äußerungen Alans sich nicht 
widersprechen. Der die Weltflucht predigende Alan widerruft nicht die weltfreudige 
Theorie des Poeten Alan. 

Freilich ist das Weltverständnis Alans nicht •einspurig": es ruht auf verschiede- 
nen Grundwahrheiten, die sich gegenseitig ergänzen. 

Die erste Grundwahrheit ist die Schönheit und relative Vollkommenheit der ge- 
schaffenen Natur. Wir haben gesehen, daß diese Aussage ungeschwächt in allen 
Werken bestehen bleibt. Freilich folgt aus der (begrenzten) Vollkommenheit der 
geschaffenen Welt unmittelbar nichts in bezug auf den Wert, den die Welt für den 
Menschen hat. Der Wert an sich und der Wert für eine Person sind zwar nicht ganz 
unabhängige, aber auch nicht identische Begriffe. 

Der zweite Grundpfeiler des Weltverständnisses ist bei Alan die besondere Stel- 
lung des Menschen in der Welt. Der Mensch ist geschaffen, um der göttlichen Wert- 
fülle teilhaftig zu werden, und durch sie in ewiger Glückseligkeit zu leben63. Das 
Heil des Menschen kann folglich durch kein geschaffenes Gut erreicht, sondern muß 
von Gott selbst geschenkt werden56, der den Menschen über die anderen Geschöpfe 
gestellt hat57. Alan unterscheidet freilich noch nicht zwischen Natur und Übernatur, 
er weiß aber, daß die Bestimmung des Menschen über die sichtbare Welt hinaus- 
weist. Es ist immer wieder zu betonen, daß diese Lehre nichts mit einem Dualismus 
zu tun hat. Nach der Meinung Alans ist das Motiv der Schöpfung der Menschheit, 
daß das Himmelreich durch die Anwesenheit eines körperlichen Wesens vollkom- 
mener sei58; der Mensch ist darum in seiner Ganzheit, als Leib-Seele-Wesen, zur 
überweltlichen Herrlichkeit berufen59. Aus der Erhöhung des Menschen einerseits 
und aus der Begrenztheit und Vergänglichkeit der Welt anderseits ergib sich, daß 
die Welt, obwohl ein Wert, für den Menschen doch kein schlechthinniger Wert sein 
kann. 

Die dritte Grundwahrheit ist die Schwäche des Menschen, der im gegenwärtigen 
Stand der Natur durch die irdischen Güter bewogen wird, sie als schlechthinnige 
Werte zu überschätzen, das heißt, zu sündigen. Diese Lehre wird ständig voraus- 
gesetzt, aber nur selten ausgedrückt60: Alan ist einer derjenigen mittelalterlichen 
Theologen, die am wenigsten von Augustin beeinflußt worden sind. Er ist wie alle 
Scholastiker davon überzeugt, daß die Schwäche der ursündlich belasteten Natur 

55 De fide cath. 1, 14 (319). 56 Dist., Salus (932). 
57 •Quod natura facit, divinus perficit auctor": Anticlaudianus 2, 2 (500). 
58 •... ad coelestem Hierusalem exornandam, et ex diversorum graduum civibus, quasi ex 

diversis parietibus, componendam homo creatus est. Decens enim fuit, ut tarn corporea quam 
incorporea natura divinae bonitatis particeps fieret...": De fide cath. 1, 15 (319). 

59 A.a.O., 1,24 (325). 60 A.a.O., 1,4 (310). 



206 Zoltan Alszeghy 

durch die Erlösung und durch die Rechtfertigung nicht autgehoben ist61. Aus der 
Erhöhung und ursündlichen Schwäche des Menschen ergibt sich nur die Notwendig- 
keit der unverdienbaren Gnade, eine Lehre, die Alan kennt, aber nicht betont62. 

Es wäre also ganz irreführend, von einem •praktischen Manichäismus" Alans zu 
sprechen, weil er eine Haltung der Welt gegenüber empfiehlt, die aus der seins- 
haften Vortrefflichkeit der Welt allein nicht abgeleitet werden konnte. Die Forde- 
rung einer Aszese und einer freilich nicht unbegrenzten Weltflucht stammt bei ihm 
nicht aus einem unbewußten Rückfall in eine dualistische Kosmologie, die er zeit- 
lebens bekämpft hat, sondern aus einer bewußt vorausgesetzten christlichen Anthro- 
pologie. 

Es ist jedoch nicht so, als ob die Kosmologie Alans philosophisch, die Anthropolo- 
gie dagegen theologisch bedingt wäre. Freilich unterscheidet Alan gern die Schrift- 
beweise von den Vernunftbeweisen; der berühmte Spruch, nach dem die Autoritäts- 
beweise eine wächserne Nase haben, die man so drehen kann wie man will, stammt 
von ihm. Doch ist die dialektische Spannung zwischen Weltminne und Weltverach- 
tung nicht auf die Unterscheidung zwischen Glaube und Vernunft zurückzuführen. 

Wir haben schon bemerkt, daß die Vorzüglichkeit der Welt nach der Meinung 
Alans biblisch bezeugt ist: •Als Gott alles sah, was er gemacht hatte, fand er es sehr 
gut..." (Gen 1,31). Die schönsten und ausführlichsten Schilderungen der Wert- 
haftigkeit der Welt befinden sich jedoch nicht in den theologischen Werken Alans, 
sondern in den philosophischen Lehrgedichten, wo der kosmologische Optimismus 
als eine unmittelbare Evidenz und als ein Postulat der Vernunft dargestellt wird. 
Das widerspricht durchaus nicht der platonisierenden Philosophie Alans. Sein Pla- 
tonismus ist nämlich durch die Naturphilosophie der Schule von Chartres gefiltert 
und hat jede dualistische Tendenz verloren. Aus den platonischen Ideen sind gött- 
liche Gedanken geworden, die kraft des schöpferischen Wortes vollkommen verwirk- 
licht werden und auf keinen Widerstand stoßen; die verschiedenen Vollkommen- 
heitsstufen der Dinge sind nicht durch eine mehr oder minder vollkommene Teil- 
nahme am guten Prinzip, sondern durch die Verschiedenheit der göttlichen Ideen 
bestimmt63. 

Die Weltverachtung kann folglich nicht mit platonischer Metaphysik unterbaut 
werden. Insofern Alan sie mit Vernunftbeweisen belegt, greift er zu Überlegungen 
der stoischen Ethik, besonders zu eudaimonistischen Erwägungen. Freilich ist es 
kaum möglich, seine philosophischen Quellen zu bestimmen, obwohl manchmal eine 
Ähnlichkeit mit Seneca auffällt; die Übereinstimmung ist jedoch nicht wörtlich, und 
dieselben Argumente sind in zahlreichen mittelalterlichen Traktaten •über die Welt- 

flucht" ständig wiederholt64. 
Das Mißtrauen gegen eine Überschätzung der irdischen Werte ist noch öfter theo- 

logisch begründet. Alan ist nicht bibelfest, er bleibt in bezug auf die theologische 
Ausnützung der Hl. Schrift unter dem Durchschnitt seiner Zeitgenossen. Doch gibt 

61 Sermo 2, De S. Cruce (223•226). 
»2 De fide cath. 1,50 (355•356). 
63 Summa •Quoniam homines", ed. Glorieux 128•129- De planctu q. 5 (452•454). 
84 Z. B. Hugo von St. Viktor, De vanitate mundi PL 176, 705•719; Exhortatio ad con- 

temptum temporalium, PL 158, 677•686; Carmen de contemptu mundi, PL 158, 687•708. 



Ein Verteidiger der Welt predigt Weltverachtung 207 

er in seinem Predigtwerk einige Schriftstellen an, die, durchaus in Einklang mit der 
Exegese der Zeit, Weltverachtung und Weltflucht lehren sollten65. 

Besondere Aufmerksamkeit verdient das Verhältnis zwischen den philosophischen 
und theologischen Überlegungen in bezug auf die Lehre vom •Versagen" der ver- 
gänglichen Güter. Die Minder-Wertigkeit des Wandelbaren im Vergleich mit dem 
Unwandelbar-Göttlichen ist im Piatonismus grundlegend, und Alan spricht darüber 
manchmal mit unverkennbar platonisierenden Wendungen66. Doch deckt die plato- 
nisierende Ausdrucksform eigentlich eine schlichte biblische Vorstellung. Für Alan 
ist das Vergängliche nicht darum minder-wertig, weil es seinshaft unvollkommen 
ist, sondern weil es für den Menschen nicht genügt: man kann nicht darauf bauen, 
es versagt ja! Darum sind auch die wesentlichen Punkte dieser Überlegung biblisch 
belegt. Die irdischen Werte versagen: •Die Schöpfung wurde der Vergänglichkeit 
unterworfen" (Rom 8, 20)67. Gott allein verdient das Vertrauen des Menschen: •Bei 
ihm gibt es keinen Wechsel und keinen Schatten durch Veränderung" (Jak 1, 17)68. 
Es ist also verkehrt, seine Hoffnung auf vergängliche Güter zu setzen: gesegnet der, 
der auf den Herrn vertraut, dessen Zuversicht der Herr ist (Jer 17,5•8)69! Man 
soll also nicht Schätze auf Erden sammeln, wo Motte und Rost sie vernichten, wo 
Diebe einbrechen und stehlen: der Schatz des vernünftigen Menschen soll im Him-, 
mel sein (Mt 6,19•20)'». 

So ist eine Trennung zwischen dem philosophischen und theologischen Weltver- 
ständnis bei Alan unmöglich: er ist überzeugt, daß die Offenbarung und die Ver- 
nunft übereinkommen, die Größe und das Versagen der Welt zu behaupten. 

Ein Mangel dieser Lehre ist, daß sie keine Norm enthält, wie der Einzelne das 
ihm entsprechende Maß von Weltgebrauch und Weltflucht bestimmen kann. Dieser 
Mangel läßt sich dadurch erklären, daß Alan, selbst in seinen Predigten, allgemein- 
gültige Regeln sucht, die irgendwie aus der Natur der Dinge fließend das mensch- 
liche Verhalten vorschreiben. Er interessiert sich auffallend wenig für die konkrete 
heilsgeschichtliche Situation der Menschheit, und die Verschiedenheit im christlichen 
Leben der Einzelnen steht fast außer seinem Blickfeld. Seine Ausführungen über die 
Vollkommenheit der Natur und über die Notwendigkeit der Weltverachtung blei- 
ben irgendwie schwebend und unwirklich, weil er zu wenig beachtet, daß •jeder 
seine besondere Gabe von Gott hat, der Eine von dieser, der Andere von jener Art" 

(1 Kor 7, 7). 

65 Mk 10,20: Ars praed. 12 (135); Lk 14,33: a.a.O., 43 (190); 1 Cor7,8: a.a.O., 46 (194). 
66 •Debemus fugere fugientem et relinquere labentem, ne labamur cum labili, ne ruamus 

cum mobili": Ars praed. 2 (116). 
87 A.a.O., 2 (114). 68 A.a.O., 47 (195). 
60 A.a.O., 12 (135). 70 A.a.O., 47 (195). 




