
Weltverständnis und Weltverhältnis bei Newman 

Von Norbert Schiffers, Aachen 

Obwohl John Henry Newman im Elternhaus in jener Art von •Bibelreligion" 
erzogen wurde, die nichts anderes ist als eine Auslegung des kirchlichen Katechis- 
mus1, geriet der fünfzehnjährige Junge unter dem Einfluß von Walter Mayers in 
den Bereich der evangelikalen Erweckungsbewegung2. Bekanntlich wurde damit 
Newmans sogenannte •erste Bekehrung" ausgelöst, die an eine pascalsche Erweite- 
rung des descartschen •cogito ergo sum" erinnert mit der für Newman beglückenden 
Erfahrung des •Ich selbst und mein Schöpfer". Mit diesem Innewerden waren für 
Newman in der Unermeßlichkeit und Haltlosigkeit des Universums als ruhende 
Stationen gleichsam Mond und Sonne entdeckt als die beiden •einzig absoluten und 
in leuchtender Selbstverständlichkeit existierenden Wesen"3. Und zugleich war in 
der transsubjektiven Relation zum Schöpfer Hoffnung gegeben, einen Standort zu 
finden, von dem aus es möglich sein konnte, die Welt geistig in den Griff zu bekom- 
men. 

Solches Weltverständnis schien damals noch wissenschaftlich belegbar, weil die 
Erkenntnistheorie das •Ich" erwies und die vorherrschende deistische Theologie Gott 
als den Weltingenieur und Weltbaumeister in physikalisch-kausalen Gottesbewei- 
sen zeigte. Doch Newman zeigte sich daran nicht interessiert, weil sein Erlebnis 
religiös-erlebnismäßiger Natur war. Er hatte die Stimme seines Gewissens und 
Herzens gehört, die ihm einleuchtend machten in der Introversion, daß er als Schul- 
diger inmitten einer schuldbeladenen und unter dieser Schuld stöhnenden Welt 
wenigstens die Gewißheit eines für ihn daseienden Richters hatte, der gütigerweise 
auch sein Schöpfer war. Noch als Katholik schreibt Newman über diese Erfahrung: 
•Wäre es nicht um dieser Stimme willen, die so klar in meinem Gewissen und in 
meinem Herzen spricht, ich würde ein Atheist sein, ein Pantheist, oder ein Poly- 
theist, wenn ich in die Welt blicke. Gewiß, ich spreche nur für mich selbst; und ich 
bin weit entfernt davon, die wirkliche Kraft der Argumente eines Gottesbeweises zu 
leugnen. Aber sie erwärmen mich nicht. Sie nehmen den Winter meiner Trostlosig- 
keit nicht weg und lassen meine moralische Verfassung nicht wieder froh werden. 
Das Gesicht dieser Welt bietet nichts anderes als die Rolle des Propheten dar: es ist 
voller Klagen ohne Trost, voller Trauer und Leid"4. 

Es war wohl Newmans sensible und manchmal sich fast skrupulös äußernde Ver- 
anlagung, die ihn zu solchem Weltverständnis und zu einem Weltverhältnis gebracht 
hat, das sich auf sich selbst zurückzieht, wenn es der erheiternden Gefühle bedarf 
oder Gewißheit sucht über jene Anstrengungen, die notwendig sind, um einen Weg 

1 Vgl. Newmans Beschreibung dieser •nationalen Religion Englands": Grammar of As- 
sent (= Gram), 56ff. 

2 Apologia pro vita sua (= Apol) 1•3; Maisie Ward, Young Mister Newman, London 
1948, 13ff. 

3 Apol 4. 
4 Apol 241; vgl. PPS VI, 327•342; Gram 397, 498, 500. 



Weltverständis und Weltverhältnis bei Newman 209 

zu finden, der die Welt ein Stück weit verändern hilft5. Doch wurde er dadurch auf 
einen Weg gesetzt, der mit den Stufen seiner Läuterung zu jenem existential-onto- 
logisch zu interpretierenden Satz geführt hat, der vom erwähnten Anfangserlebnis 
her psychologistisch mißdeutet wurde, obwohl er am Ende einer lebenslangen inten- 
siven Denkanstrengung gesprochen wurde: •Egoismus ist wahre Bescheidenheit"6. 
Doch wird man nicht umhin können, das Sichhintasten Newmans zur seinsgebunde- 
nen personalen Interpretation des erwähnten Satzes im Lebensvollzug Newmans 
aufzuweisen, weil alle seine philosophisch-spekulativen Bemühungen nach dem Aus- 
weis der Schriften Newmans auch autobiographischen Charakter tragen. 

In Oxford verhalfen dem nach eigener Aussage zunächst linkisch und furchtsam 
auftretenden Newman seine Lehrer dazu, den Verstand mehr als seine Gefühle zu 
schätzen und in Diskussion und Kontroverse die Methode des Abgrenzens und 
Klärens mit Geschick anzuwenden7. Aristotelische und platonische Philosophie, sowie 
das Studium lateinischer und griechischer Klassiker und Kirchenväter machten über 
die methodischen Anleitungen seiner Lehrer hinaus auf Newmans subjektivistisch- 
evangelikale Anfangshaltung jenen umstürzenden Eindruck, der seinen Nieder- 
schlag gefunden hat in der •Idea of a University", jener Sammlung von Vorträgen 
aus der Gründungszeit der Katholischen Universität von Dublin, die diktiert sind 
von dem durchgreifenden Wandel in seinem Verhältnis zur Welt aus den Oxforder 
Jahren8. 

In diesem Prospekt über eine Universität wird die Existentialinterpretation von 
Welt schon deutlich in der Grundforderung, daß auch bei einer von ihrer Wissen- 
schaftlichkeit so zur Sachlichkeit bestimmten Anstalt, wie einer Universität, Ziel und 
Mittelpunkt der Mensch bleiben muß. Wenn im Vollzug des Universitätslebens 
allen •oberflächlichen Geistreicheleien" nur dadurch zu wehren ist, daß sich jedes 
Fach verpflichtet, seine Sache im einzelnen zu bedenken unter Zuhilfenahme der von 
der Sache her geforderten Methode, so erhofft Newman doch von jeder Spezial- 
forschung, daß sie den Ort ihrer Ergebnisse im Ganzen der konkreten Welt des 
Menschen erhebe und somit auch das Ganze sehen lehre. Dabei ist es selbstredend 
der Natur des Unterfangens^gemäß, wenn Newman für Spezialforschung und Stu- 
dium generale die Kultivierung des Intellekts als erste Bildungsaufgabe der Alma 
Mater fordert mit dem Anruf: •Intellect first". Doch ist damit für Newman auch ein 
Urteil über jegliche Form eines introvertierten Subjektivismus gesprochen, weil in 
der Satzbildung der Intellekt fortschreitet vom Subjekt zum Objekt, intellektuelle 
Beschäftigung also notwendig transsubjektiv ist. 

Dieser transsubjektive Charakter des Satzdenkens zeitigt nach Newmans These 
sozialethische Wirkungen, wenn intellektuelle Redlichkeit vor allem auch für die 
Selbsterkenntnis des Menschen gefordert wird. Weil Fachwissenschaft nicht selten in 
die Versuchung jener Art von Diktatur hineingezogen wird, die in dem Irrtum wur- 
zelt, Denken sei nicht nur seinvernehmend, sondern seinschaffend, verlangt New- 

5 Letters and Correspondence I, 126; Henry Tristram, /. H. Newmans religiöse 
Eigenart im Spiegel seiner Tagebücher. In: Newman-Studien II, 11•20. 

8 Gram 385. 7 Apol 8•11. 
8 Dazu: A. Dwight Culler, The Imperial Intellect, New Haven 1955; H. F r i e s , Ein- 

leitung zu: John Henry Newman, Christentum und Wissenschaft, Darmstadt (1957), VII 
bis XX. 



210 Norbert Schiffers 

mans Modell die Formung von Willen und Charakter der Intellektuellen bis hin zu 
jener Festigkeit und Kraft, die beim Versuch, das Sein universal zu vernehmen, aus 
Einsicht in die Beschränktheit des konkreten Menschen die Bescheidenheit als Tugend 
der humanitas leben lehrt. Mit der auf diese Weise angestrebten Einübung morali- 
scher Kräfte glaubt Newman jene Wertschätzung von Fühlen und Wollen zu gewin- 
nen, die jeglicher rationalistisch-flachen Gleichmacherei die Spitze bricht. Erst durch 
die Ganzheitsformung von Verstand und Willen, die in actu im Menschen niemals 
getrennt sind, kommen jene •first principles" zum Tragen, die eine Weise des Lie- 
bens sind und Ehrfurcht vor der geistigen Eigenständigkeit auch des Mitmenschen 
zeugen*. Mit dieser Konzeption einer Bildung für ein menschlich-ganzheitliches Ver- 
hältnis zur Außenwelt des Ich hebt Newman seine Alma Mater ab von den •Schulen 
der Welt, in denen die Wege zur Wahrheit als breite Heerstraßen gelten, offen allen 
Menschen, mit welcher inneren Voraussetzung sie auch kämen... Da gilt jeder auf 
gleicher Stufe stehend wie sein Nachbar. Oder besser: die Kräfte des Verstandes, 
Schärfe, Spitzfindigkeit und präzises Ausloten werden als die (einzigen) Führer zur 
Wahrheit angesehen. Da glaubt man ebenso volles Recht zu haben zur Erörterung 
religiöser Fragen, als wäre man selber religiös"10. 

Eindeutig spricht in diesen Sätzen jener Newman, der gelernt hat, den Intellekt und 
intellektuelle Schulung zu schätzen und deshalb zum Gesprächspartner der Intellek- 
tualisten berufen ist. Zu einem Gespräch aber auch, das den Versuch unternimmt, 
allen indifferenten Intellektualismus des religiösen Liberalismus in die Schranken 
zu weisen. Wie selbstverständlich führt Newman auch hier wieder die Auseinander- 
setzung, bei allem Eintreten für sachlich-institutionale Belange der Kirche, zuletzt 
auf die personale Ebene zurück, wenn er die Unterscheidung und Zuordnung von 
Offenbarung und Glauben in die Diskussion einführt. Den Irrtum des religiösen 
Liberalismus sieht Newman darin, daß er sich um die dem Menschen stets vor- 
gegebene personale Ansprache des sich offenbarenden Gottes als Gegen-stand nicht 
mehr kümmert, in deren Erfassung durch den Menschen die Antwort erst wächst. 
Wo der Mensch sich vorwiegend um die Intensität der Antwort kümmert, um jene 
•Schwingungen" seiner eigenen personalen Fähigkeiten, dort ist er für Newman in 
der Gefahr, jener homo incurvatus zu werden, der in der Beschäftigung mit sich 
selbst so befangen ist, daß er nicht zur Gott ent-sprechenden Antwort findet, sondern 
die Entsprechungen seines Ich als die geforderte Antwort ansieht. Transsubjektivi- 
tät und damit Befreiung ist aber in der hier geforderten Wendung des Ich zu seinem 
Außen nur möglich, wenn personaler Glaube die unkondizionierte •absolute An- 
nahme des göttlichen Wortes" ist11. Mag es auch wie ein Paradox aussehen, wenn 
sich Newman um des personalen Glaubens willen in seinen Vorlesungen über die 
Rechtfertigungslehre12 gegen jenes •Lehrsystem wendet, in welchem der Glaube 
oder die geistliche Gesinnung als Ziel der Religion angesehen und als Grundlage 
gewählt werden", so ist dies doch für Newman nur folgerichtig, weil er stets das 

8 J. H. Newman, Lectures on the Present Position of Catholics in England, London 
1851, 284. 

10 J. H. Newman, Fifteen Sermons preached before the University of Oxford, London 
1880, 198f. 

11 Dev325. 
12 J. H. N e w m a n , Lectures on Doctrine of Justification, 1. A., London 1838. 



Weltverständis und Weltverhältnis bei Newman 211 

Ganze der Person bedenkt und dabei bemüht ist, die einzelnen Grundfähigkeiten in 
diesem Ganzen in ihrer stufenweisen Hinordnung aufeinander zu erfassen. Die da- 
mit geforderte Ganzheitsschau des konkreten Ich ist möglich in der Reflexion auf 
das Selbstbewußtsein, welche ausweist, daß jener •Akt, der gemeinhin Denken 
genannt wird, der nächste von allen (zum Selbstbewußtsein) ist", da Selbstbewußt- 
sein nur möglich ist aufgrund einer Beurteilung aller Äußerungen des Ich, ein Urteil 
aber nur gefunden werden kann in der Satzbildung, deren Voraussetzung das In- 
Tätigkeit-Treten des Denkens ist. Der transsubjektive Charakter aller Erstgegeben- 
heiten des Geistes • zu denen Newman außer dem Denken das Gewissen, die 
Erinnerung, die Empfindung und das Wollen rechnet • ruft über alle Stimmungen 
der Seele hinaus nach dem Urteil des Denkens, in dem der Mensch zum Sich-Bewußt- 
Werden all seiner existentialen Fähigkeiten kommt. 

Wenn nun im Denken alle Fähigkeiten des Geistes nach außen gerichtet werden 
können, so weiß Newman aus der für die Interpretation seiner Geisteswelt ent- 
scheidenden philosophischen Reflexion über das cartesianische •cogito ergo sum", 
daß auch das Denken transsubjektiv ist, sich öffnet zu jenen Existenzen hin, die 
außerhalb der Person des denkenden Subjektes stehen13. Personale Existenz ist 
für Newman immer offene, ausschauende Existenz. Offen zur Umwelt des Ich hin, 
deren menschlich-geschichtlicher Aspekt aber einem Newman •den Schrecken vor 
ihrer trockenen Hoffnungslosigkeit" einjagt und die Einsicht bringt, daß auf Dauer 
Freiheit von dorther nicht möglich ist14. Bestand haben und damit Existenz ist des- 
halb für Newman nur möglich, wenn sich das Ich in seiner Offenheit bindet an jenen 
Gott, der sich um der denkerischen Erfassung des Menschen willen offenbart im 
Wort, das personale Existenz in Christus hat: •Arme, bedauernwerte Gefangene, 
denen die Betrachtung unserer Gefühle als Mittel und Erweis unserer Rechtferti- 
gung wie ein Evangelium vorgelegt wird! Ist das die Freiheit, mit der uns Christus 
befreit hat und in der wir stehen: die Stätte unserer eigenen Gedanken, das Gefäng- 
nis unserer eigenen Empfindungen, die Provinz des eigenen Ich, das langweilige 
Geständnis dessen, was wir von Natur aus sind? Nicht dessen, was Christus in uns 
ist... Das ist nichts anderes als schmeichelhafter Götzendienst"15. 

Die Emphase dieser Sätze könnte nicht überzeugen, wenn nicht gefragt würde 
nach den Gründen für dies beim Newman der späten Oxforder Jahre erstaunliche 
Pathos. In seiner •Grammar of Assent" wird Newman dafür die Einsicht in das Ur- 
vertrauen der natürlichen Religion angeben, die in der doppelten Einsicht wurzelt, 

13 In seinen philosophischen Überlegungen zum cartesianischen Satz •cogito ergo sum" 
bezeichnet Newman die •first principles" zunächst als •faculties", dann aber ontologisch als 
•conditions of mind": J. H. Newman, Proof of Theism. Discursive Enquires on Meta- 
physical Subjects (unveröffentlichtes MS im Newman-Archiv von Birmingham unter dem 
Datum vom 7. Nov. 1859); • dazu: Gram 197, 287 A 1; Th. H a e c k e r , Newman, Philo- 
sophie des Glaubens, München 1921, 439: Gewißheit ist •die Wahrnehmung einer Wahrheit 
zugleich mit der Wahrnehmung, daß sie eine Wahrheit ist, die subjektiv wahre Überzeugung 
von einer objektiven Wahrheit"; • E. Przywara, Newmans Problemstellung. In- Rin- 
gen der Gegenwart II, 802ff; - G. Rombold, Das Wagnis des Glaubens. John Henry 
Newmans Grundlegung einer Philosophie der Person. In: Wort und Wahrheit XIV The- 
bes. 660ff. ' ' J  6" 

14 Apol 241f. 
15 Lectures on Doctrine of Justification, 330; 324f. 



212 Norbert Schiffers 

daß der Mensch sich immer selbst voraussetzt und sich somit als Geschenk erfährt16. 
Diese Erweiterung seines Nachsinnens über den Intellekt des Menschen war New- 
man bei den Vorarbeiten zur •Grammar of Assent" zugefallen in der schon erwähn- 
ten Reflexion über den Satz Descartes', in der ihm klar wurde, daß die Vorfindlich- 
keit des Menschen nicht im Bewußtwerden des Verstandes besteht, sondern hier nur 
aufgewiesen wird. Die Erfahrung des cartesianischen Satzes will und kann nur dafür 
sorgen, daß ich meiner Existenz bewußt werde. Nur Hinweis auf das Ich bleibt seine 
Aussage, auf jenes Ich, das nicht erstellt wird durch den formalen Gedankenakt des 
Descartes, der diesen Satz zur Aussage bringt. Wenn Newman auf die Feststellung 
großen Wert legt, daß man das •ergo" nicht in der Weise bewußtseinsimmanenter 
Erkenntnistheorien interpretieren darf, denen die Aussage des Satzes schließlich 
konjunktivistisch wird • •wenn ich denke, dann bin ich" •, so hat er sich damit 
die Möglichkeit für die Transzendenz des Ich offen gehalten. Nach Newman will 
Descartes sagen, daß sich das Ich •äußert" im Denken, daß Denken Aus-sage des 
Ich ist, oder Dokumentation seiner Transzendenz. Diese Transzendenz ist aber offen- 
bar nur möglich, wenn das Ich vorgegeben ist jeglichem Akt, der es transzendiert. 
Steht dies • und damit der erste Teil der These vom Urvertrauen der natürlichen 
Religion • einmal fest, dann bleibt noch die entscheidend weiterführende Frage, 
ob das Ich in sich selbst ruht, oder von einem anderen abhängt17. 

Einmal auf den Weg gesetzt, das eigene Ich auszuloten, muß sich Newman dieser 
Frage stellen. Weil aber jede Frage auf Antwort hin tendiert, manifestiert sich in 
solchem Fragen immer schon jener Vorgang, in dem sich der Mensch transzendiert 
auf etwas hin, das nicht mehr er selbst ist, sondern Grund seines Selbstseins. Eine 
erste Antwort auf dieses Fragen nach der Gründung der Person ist für Newman 
ihr Bezug zur Gemeinschaft: •Der Mensch ist ein soziales Wesen und kann kaum 
ohne Gemeinschaft leben", weil • und dies ist typisch für den Denkansatz New- 
mans • seine Fähigkeiten • •primary conditions of mind" • nach außen gerichtet, 
auf die Kultivierung seiner Umwelt hin angelegt sind. Er will und braucht Ge- 
meinschaft, die gleicherweise Schöpfung der und Heimat für die Kultur ist18. Er 
braucht Gemeinschaft, um in der Welt bestehen und in ihr etwas vollbringen zu 
können. Denn die •Welt ist grenzenlos wie die Wüste, ruhelos und stürmisch wie 
das Meer, unbeständig wie Wind und Wetter... Sie ist wie ein Schatten oder ein 
Trugbild. Willst du es verfolgen, willst du es fassen, dann weicht es zurück von dir 
oder ist noch bösartig und spielt dir übel mit"19. Die Welt ist für Newman •von 
schlechter Unendlichkeit"20, weil die transsubjektiven Möglichkeiten der Grund- 
fähigkeiten des Menschen in bezug auf die Welt formal unbegrenzt sind. So scheint 
nur in der Ausgrenzung einiger Möglichkeiten Kultur • und damit Gemeinschaft 
und in ihr Geborgenheit • für das Ich möglich. In diesem Sinne ist Welt für New- 
man sinnvoll nur als zuhandene Welt. Und es bleibt die Frage, ob der Mensch bei 

16 Gram 61. 
17 Vgl. W. Hammel, Die •Natürliche Religion" bei Newman und die •Religiosität A" 

bei Kierkegaard. In: Newman-Studien II, bes. 23; • K. Jaspers, Der philosophische 
Glaube, München 1948, 19f. 

18 J. H. N e w m a n , Christentum und Wissenschaft, Darmstadt (1957), 20ff. 
19 J.H.Newman, Parochial and Plain Sermons, London 1870, IV, 215; I, 23. 
20 Ebda. 



Weltverständis und Weltverhältnis bei Newman 213 

seinen zahllosen transzendentalen Möglichkeiten auf Welt hin sich nicht einfach 
tragen lassen sollte von jener Inständigkeit, die dem Ereignis zugehört. Ob nicht 
Geborgenheit gegeben ist, wo sich der Einzelne von der Kultur tragen läßt. Doch 
hatte Newman schon bei seiner Besinnung über den •taste of beauty", den die 
•liberal education" im Bereich der Kultur schenkt, erkannt, daß zwar die Freude 
beim Geschmack am Schönen in sich selbst ruht, aber damit den Akt des Transzen- 
dierens auf eine einzige Grundfähigkeit des Menschen • das Gefühl • zurück- 
beugt21. Dies würde für Newman Verrat am Menschen sein, weil nicht mehr die 
Gesamtheit aller Grundhaltungen des Geistes sich auswirken könnte. 

Deshalb steht am Ende dieser Überlegungen für Newman immer noch die Frage 
in der Behauptung: •Wir brauchen etwas, das diese Welt nicht geben kann. Da liegt 
unsere Not"22. Weil er sich dieser Frage stellte, wurde er bewahrt vor jenem Schei- 
tern an der Existenz, die weltanschaulich Nihilismus bedeutet. Und er hat sich dieser 
Frage gestellt, weil er die Grundfähigkeiten des Menschen in ihrer Gesamtheit ein- 
setzen wollte für ein Verständnis über das Sich-befinden des Menschen im Dasein. 
Wieder ist damit die Frage nach der Zuordnung der •conditions of mind" auf- 
geworfen, die sich in der Antwort schließlich als Aufgipfelung darstellt. Um der 
Fähigkeit des Transzendierens willen hatte er die Fähigkeiten Erinnerung, Empfin- 
dung und Wille dem Denken zugeordnet: intellect first. Schließlich aber findet er, 
angestoßen durch eine etymologische Besinnung, daß alles Wissen sich aufgipfelt zu 
Ge-wissen23. Diese Deutung stimmt insoweit, als der Gewissensspruch beurteilende 
Zusammenfassung einer Kumulation von Erfahrungen ist, ist aber damit noch keine 
endgültige Aussage über das, was Newman unter Gewissen versteht, das von einer 
Grunderfahrung lebt, die Newman als höchste aller Erstgegebenheiten des Selbst 
•Instinkt des Geistes"24 nennt. An diesem Ausdruck hat Newman festgehalten, ob- 
wohl er für Mißdeutungen offen ist, weil er mit der intuitiven Schau des Instinktes 
am besten die Gesamterfahrung aller Erstgegebenheiten des menschlichen Geistes 
glaubte vergleichen zu können. Diese Gesamterfahrung wird jedenfalls für Newman 
am ehesten möglich in der Gewissenserfahrung, weil diese von einer Intensität ist, 
die sie abhebt von den übrigen •first principles" im Menschen. 

Die Intensität des Gewissensspruches ist nun nach Newmans Erfahrung nicht 
besonders stark bei jener Art von Selbstbewußtsein, die man •gutes Gewissen" 
nennt. Aber unerbittlich und von starker Intensität ist das Gewissen, wenn es von 
der Schuld des Menschen in der Vergangenheit und von Schuld als Möglichkeit für 
die Zukunft spricht. Deshalb ist im Sprachgebrauch Newmans Gewissen immer das 
•Echo jener Stimme", die von dem Elend spricht, welches der •Ungehorsam gegen 
das Bewußtsein des Menschen für Recht" ist. Im Sich-Selbst-Bewußtwerden beim 
Hinhören auf den Gewissensspruch erfaßt der Mensch am Grunde seiner Existenz 
die Schuld25. 

21 Newman trifft hier Erkenntnisse moderner Philosophen: Ortega y Gasset, Be- 
trachtungen über die Technik, 29 u. 31; A. Brunner, Geschichtlichheit, Bern (1961), 9; 
M. Heidegger, Holzwege, Frankfurt (1950), 82ff. 

22 Parochial and Piain Sermons IV, 215. 23 Gram 62ff, 110. 
24 Gram 117; • dazu: A. L ä p p 1 e , Der Einzelne in der Kirche. Wesenszüge einer Theo- 

logie des Einzelnen nach John Henry Newman, I, München 1952, 274ff. 
25 Gram 399. 



214 Norbert Schiffers 

Allgemeinmenschlich ist für Newman diese Schulderfahrung, obwohl er weiß, daß 
man versuchen kann, das Lustmoment der schuldhaften Tat so ins Licht seines Be- 
wußtseins zu stellen, daß Hedonismus zur Weltanschauung wird und das Verhalten 
des Menschen zur Welt bestimmt. Doch wird ihn dann die Gier aus dem Teufels- 
kreis seiner Lust nicht herauskommen lassen, so daß sein Unterfangen unmenschlich 
wird, weil er damit die transzendentalen Fähigkeiten am Grunde menschlicher 
Existenz leugnen will. Freiheit ist auf diese Weise nicht zu gewinnen26. 

Geistreicher scheint schon der Versuch, den Absolutheitsanspruch der Gewissens- 
forderung durch Verstandesoperationen aufzulösen. Dies führt zu einer Kette end- 
loser Bedingungen und Begründungen, hinter deren Denkanstrengung schließlich 
die Unbedingtheit des Gewissensspruches schwinden kann. Die tatsächliche End- 
losigkeit der konsequenterweise notwendigen Verstandesoperationen führt in den 
circulus rationis und macht mit diesem Verrat an der Transzendenz des Denkens 
auf seine Weise wiederum Freiheit unmöglich. Es kann schließlich dieser Versuch 
auch zum Agnostizismus führen, der aus der Einsicht in die Beschränktheit mensch- 
lichen Nachdenkens vor der stets neugeforderten weiteren Verstandesoperation 
kapituliert und sich dann religiös-liberal gibt, indem er jeden Menschen nach seiner 
Facon selig werden läßt27. Eindringlich glaubt Newman vor dieser Zivilisations- 
krankheit warnen zu müssen, die •nicht eine Entwicklung der ganzen Natur des 
Menschen ist, sondern hauptsächlich des Intellekts" und bei intellektuellen Typen 
zum Moralisieren des Sarkasten führt28: •Brüder..., lernt für eure Seele fürchten. 
Es ist ja wohl schon etwas, im inneren Frieden zu sein; aber es ist dies nicht alles • 
es könnte die Todeskrankheit sein"20. 

Alle diese Unterfangen sind für Newman nichts anderes als Flucht vor dem Sich- 
eingestehen der nun einmal vorliegenden Schuld: •Der Böse flieht, auch wenn ihn 
keiner verfolgt"30. Auf der Flucht aber kann es kein erlösendes Weltverhältnis 
geben. Deshalb stellt sich Newman der eigenen Schuld, von der das Gewissen so 
eindringlich spricht, aus der Einsicht heraus, daß hier Sichstellen gefordert ist, weil 
das Gewissen in seinen Äußerungen sich als eine Rechtsinstanz erweist, auf die hin 
der Mensch offen ist, obwohl er keine Macht über sie hat. Weil man schließlich sich 
beim Gewissen nicht beruhigen kann wie bei der Freude über die vom Denken er- 
stellten Sätze und Urteile, oder auch bei der Freude über die Gefühlsseligkeit: des- 
halb liegt für Newman der Schluß nahe, daß die Aufforderung des Gewissens von 
außerhalb des Menschen komme und ihr Vernehmen wie das •Echo einer Stimme" 
ist, die als Stimme zu einer Person gehören muß, die größer ist als der Mensch. Sonst 
wäre Flucht schließlich doch noch möglich31. Wo aber Flucht nicht möglich ist, da 
ist Ausschauen nach dem Richter und Sichunterwerfen unter seinen Spruch immer 
noch möglich. Und dies ist für Newman, der unentwegt nach der entscheidenden 
Möglichkeit der Transsubjektivität gesucht hat, die Forderung der natürlichen Reli- 
gion. 

28 Gram 110. 
27 J.H.Newman, Fifteen Sermons preached before the University of Oxford, London 

1880, 205. 28 Gram 396, 400. 
29 J. H. Newman, Certain Difficulties felt by Anglicans in Catholic Teaching, Lon- 

don 1896, I, 94f. 80 Gram 110. 31 University Sermons 19; Gram 109. 



Weltverständis und Weltverhältnis bei Newman 215 

Mehr als das redliche Sichverhalten zum eigenen Selbst und damit Ausschauen 
nach dem, und Sichunterwerfen unter den Richter scheint die natürliche Religion 
zunächst nicht geben zu können, weil es im Gewissen keine nachweisbare Möglichkeit 
für Verzeihung und Barmherzigkeit gibt • und damit keine Freiheit von der Schuld, 
die am Grunde des Menschen und seiner Welt erfahren wird32. Gewiß, man kann 
in der so erfahrenen Welt voller Klagen ohne Trost Kierkegaards Sprung über den 
Abgrund hinein in die barmherzigen Hände Gottes erwägen. Doch bleibt dies das 
Wagnis wider alle innerweltliche Hoffnung. Es sei denn, im Menschen liegen Grund- 
fähigkeiten verborgen, die auf Transsubjektivität hin angelegt sind, und damit 
einen Grund zur Hoffnung geben, den Kierkegaard nicht sah. 

Grund für die Hoffnung indessen liegt schon darin, daß Hoffnung jedem Men- 
schen möglich und vorgegeben zu eigen ist. Nie hört der Schuldige auf zu hoffen: 
•Unser Hoffen ist ein Beweis, daß Hoffnung als solche nicht eine Extravaganz ist"88. 
Der Mensch der natürlichen Religion wird, •weil er seine Unwissenheit, seine Fesseln, 
seine Schuld und seine Gefahr fühlt, wenn er nicht den Segen einer Offenbarung besitzt, 
nach einer solchen Ausschau halten"84. Wenn Newman hier •fühlt" sagt, so deshalb, 
weil es sich um eine vorintellektuelle Erkenntnis handelt. Solche Erkenntnisse sind 
nach Newman dem •illative sense • Folgerungssinn" zugeordnet und damit dem 
Geist des Menschen, der den Vollzug jeden Erkennens auslöst. Als Sinn für das aus 
jeder Erkenntnis Folgende drängt er auf umfassendere, und schließlich auf die 
zusammenfassende Erkenntnis des Gewissens hin. Diese Strebekraft des Geistes • 
Newman nennt sie •Instinkt des Geistes" • liegt am Grunde aller Erstgegeben- 
heiten des Geistes, macht sie transsubjektiv und ist, personal gesehen, eine Weise 
des Liebens. Ohne diese Liebeskraft, die sich als Interesse, Anstrengung, Faszination, 
oder wie immer, äußern kann, ist Denken, Wollen, Fühlen und Sich-Erinnern im 
Vollzug nicht möglich35. In der Liebeskraft der •first principles" liegt der Grund für 
die Hoffnung des Menschen. 

Wo aber der Mensch auf das ihm transzendente Objekt, das als personales Wesen 
selbst wieder Subjekt sein kann, hindenkt, da kann seine Aussage entweder anthro- 
pomorph sein und damit wieder zur Immanenz neigen, oder sie muß um der Tran- 
szendenz willen anlog sein. Deshalb liegt es in der Konsequenz des newmanschen 
Ansatzes, wenn Newman, ausgehend vom transsubjektiven Charakter der •first prin- 
ciples", um der Hoffnung willen auf das von Joseph Butler entwickelte Analogie- 
verfahren zurückgreift. Ausgehend von den konkreten Anlagen des Menschen öffnet 
er noch einmal die Aussichten der natürlichen Religion, wenn er einen kumulativen 
Probabilitätenbeweis zu führen versucht bis hin zu der moralischen Gewißheit, daß 
da ein Gott ist, der sich der Welt und den Menschen zuneigt. 

Allerdings übernimmt Newman in seinem distanzierten Weltverhältnis nicht den 
Ausgangspunkt von Butlers Analogie • jene Art von Optimismus einer jugend- 
bewegten Weltoffenheit, der die Welt als Natur schon intelligibel und zur Tran- 

32 J. H. Newman, Sermons preached on Various Occasions, London 1874, 66f. 
33 Gram 344. 
34 Sermons on Various Occasions 67; Gram 268; J. H. Newman, Stray Essais, Bir- 

mingham 1890, 97. 
35 W. Hammel, a.a.O. 39. 



216 Norbert Sdiiffers 

szendenz geöffnet ist •, sondern nur das bei Butler erlernte Prinzip der Analogie. 
Ausgangspunkt für Newman werden die •Erstgegebenheiten des Geistes": das Ge- 
wissen einerseits und, komplementär zu ihm, die Strebekraft am Grunde aller •first 
principles". Wenn dabei in der Analogie dem Gewissen als absolut richterlicher 
Instanz der unbarmherzig richtende Gott entspricht, dann müßte nach demselben 
Gesetz der Analogie der Liebeskraft am Grunde aller •primary conditions of mind" 
der liebend-barmherzige Gott entsprechen. Mit großer Besonnenheit häuft dement- 
sprechend Newman, ausgehend von der Vorfindlichkeit des Menschen, eine Fülle 
von Wahrscheinlichkeiten auf, •bis hin zu dem Punkt", wo der Qualitätsübergang 
zur Gewißheit" für den Analogieschluß auf einen liebenden Gott statt hat36. 

Es ist erquickend zu sehen, wie bei diesem sich auf Jahrzehnte erstreckenden Ver- 
such das Verhältnis Newmans zur Geschichte der Menschen • und dies ist sein 
Weltverhältnis • stets positiver wird, weil sein Weltverständnis nicht stehen bleibt 
bei den augenfälligen Aspekten der Geschichte des Menschen. Newman hat in der 
Besinnung auf die Erstgegebenheiten des Geistes den Menschen auf Gott hin offen 
gemacht, und damit auch für die Welt. Das •my soul and my creator", welches 
immerfort in der Gefahr stand, nur den Richtergott zu sehen, hat sich in der Existen- 
zialinterpretation des Menschen in der Welt organisch erweitert in das weit hoff- 
nungsvollere •my soul and my creator and my saviour". Zahlreiche Predigten, 
Betrachtungen und Gebete Newmans sprechen von dem mit der Anhäufung von 
Probabilitäten gestützten Vorsehungsglauben mit einer Geisteskraft, die allerdings 
nicht selten die natürliche Anstrengung des Analogieschlusses übersteigt, weil sie 
als Bestätigung die Antwort der Offenbarung auf die im Innern des Menschen boh- 
rende Frage kennt. Mit Recht deutet man deshalb in der neueren Newmanliteratur 
den Vorsehungsglauben als den hervorstechenden Charakterzug Newmans und da- 
mit als eine existentielle Bestätigung seiner religionsphilosophischen Bemühungen37. 

Glauben heißt jetzt, aus der Einsicht in das, und dem Stehen zum innersten We- 
sen des Menschen, im •to realise", ernst damit machen, ein Geschöpf zu sein, das als 
Kreatur seinem Richter gegenübersteht, der zugleich sein Erlöser sein will38. Glau- 
ben heißt, zur Verwirklichung seines wesentlichen Menschseins stehen, das hingeord- 
net ist auf den Gott jener Offenbarung, der in der Inkarnation einen •persönlichen 
Charakter" und eine •greifbare Geschichte" angenommen hat. Zu Gott in Christus, 
der lebendig ist und handelt, um die Menschen zum Handeln anzuregen; der ihre 
Gefühle und Geisteskräfte auf sich zu vereinigen vermag39. Glauben heißt ob der 
Schuld des Menschen willen schließlich, auf dem Boden des Evangeliums stehen, 
in dem das Kreuz steht und im Kreuz mit der Schuld das Gericht und zugleich die 
Erlösung für Mensch und Welt40. 

38 Th. Haecker, J.H. Newman, Philosophie des Glaubens, München 1921, 442. 
37 L.  B o u y e r , Newman. Sa vie, sa spiritualite, Paris 1952; H. Fr. D a v i s , Newman's 

Cause. In: Blackfriars, Vol. XXXIII (1952), 396ff. 
38 W. Becker, Der Überschritt von Kierkegaard zu Newman in der Lebensentschei- 

dung Theodor Haeckers. In: Newman-Studien I, 262. 
39 J. H. Kardinal Newman, Ausgewählte Werke, hrsg. von Matthias Laros, II, Mainz 

1936, 15ff. 
40 J. H. Newman, Sermons on Subjects of the Day, London 1869, 14ff. 



Weltverständis und Weltverhältnis bei Newman 217 

Natürlicher Glaube führt zum Schuldbewußtsein, aber auch zur Hoffnung. Auf diese 
Hoffnung aus dem natürlichen Glauben antwortet in entsprechender objektiver 
Weise die übernatürliche Offenbarung, die den Menschen nicht nur menschlicher, 
sondern heil und frei machen kann, wenn sie angenommen wird aus der Gnade des 
übernatürlichen Glaubens. Aufeinander hingeordnet sind Glaube und Offenbarung, 
wie in der Analogie der Mensch und sein Schöpfer und Richter, denen im Heils- 
wirken Gottes nach demselben Gesetz der Analogie der sich zum Menschen beugende 
Erlöser und der Heilige entsprechen. 

Es liegt auf der Hand, daß erst für diesen Newman unter der Offenbarung ein 
bejahendes Weltverhältnis möglich war. Zwar hatte er in unerbittlicher Suche nach 
der Ganzheit des konkreten Menschen schon davon erfahren, daß die Geisteskräfte 
des Menschen aufeinander hingeordnet sind und die Außenwelt des Menschen durch 
dessen gesammelte Kraft des Geistes auf ihn hin zu ordnen und damit zu einen ist. 
Doch war alles Füreinander einer geordneten Welt nur Schatten und Gleichnis ge- 
blieben, weil die Geschichte des Menschen das Gegeneinander als stärker auswies; 
weil in der •schlechten Unendlichkeit" der Welt nur die Hoffnung auf den die 
Schöpfung wieder einenden Gott blieb; und weil, natürlich gesehen, der Tod schließ- 
lich das stärkere •anti" zum Leben ist. 

Patristische Theologie, die sich zusammenfassen läßt in zwei Gedanken der 
Alexandriner Origenes und Clemens, war es, die entscheidend wurde für Newmans 
Durchbruch zu einem positiven Weltverhältnis: der Satz des Origenes •ubi peccata, ibi 
multitudo" schon als Schulderkenntnis des Christen • und die Lehre des Clemens 
von Christus als dem eigentlichen •pais theou", dessen Kindestypus alle erhalten, 
die den Logos aufgenommen haben41. In der Einung mit Gott ist allein das sich 
Zusammenfügen der in Aspekte zerbrochenen Welt möglich, deren Ganzheit New- 
man in der Existentialinterpretation darzustellen versuchte. Dieser Einsicht gemäß 
glaubte Newman, einen Dienst am Menschen zu tun, wenn er sich von der Offen- 
barung her dazu berufen wußte, Werkzeug der Auferbauung und nicht der Zer- 
störung zu sein42. Doch noch unter diesem Auftrag wußte Newman um die Endlich- 
keit seiner Kräfte und bangte beim Gedanken an sein Versagen beim Auferbauen 
der Welt so intensiv, daß er sich nur im Raum der von Gott eigens zu diesem Werk 
eingesetzten Kirche seinen Beitrag wirksam vorstellen konnte. Man kann deshalb 
Newmans Weltverständnis religiös nennen, sein Weltverhältnis kirchlich, weil er 
nicht nur darum wußte, daß Christus der Hirt unserer Seele ist, sondern als Hirt 
der Kirche bemüht auch, die ganze Welt heimzuführen in Gottes einende Geborgen- 
heit. Nicht ohne Absicht sind die letzten Zeilen der •Grammar of Assent" ein Zitat 
jener Stelle aus dem Johannesevangelium, in der Christus sich vorstellt als der gute 

Hirt«. 
Zweifellos ist es das Verdienst Friedrich von Hügels, die Erkenntnisse Newmans 

für ein personales Weltverständnis unter die Kritik gesamteuropäischer Geistigkeit 

41 Origenes, In Ezech. hom. 9, n. 1: Baehrens 405; Clemens Alex., Paidag. I. 5, 20 u. 24 • 
GCS Clem. 1, 102, 104; dazu: N. Schiffers, Die Einheit der Kirche nach John Henry 
Newman, Düsseldorf (1956), 190ff. 

42 2 Kor 13, 10; • Apol 253; W. Ward, The Life of John Henry Cardinal Newman, 
London 1912, II, 404. 4S Gram 492; vgl. Parochial and Piain Sermons VIII, 230ff. 



218 Norbert Schiffers 

gestellt zu haben44. Ausgehend von der Grunderfahrung, daß wir •nichts so unmit- 
telbar von innen her kennen, wie uns selbst"45, bedenkt auch von Hügel die Grund- 
fähigkeiten des Menschen auf ihre Transsubjektivität hin46 und weiß bei aller Ein- 
zelanalyse stets, daß alle •Energien" zusammen die menschliche Person ausmachen47. 
So läßt auch für ihn die menschliche Person mit ihren Erstgegebenheiten des Geistes 
eine Analogie auf den personalen Gott zu48 und legt umgekehrt von der Offenbarung 
her den Schluß nahe, daß die Religion die tiefste Betätigung und Einsicht in die 
Ganzheit der menschlichen Persönlichkeit ist49. 

Und doch wird es zur Fehlinterpretation von Newmans Grundansatz führen, 
wenn Friedrich von Hügel die •conditions of mind" nur voluntativ-ethisch50, und 
damit enger, auslegt als Newman, der sie für eine ontologische Deutung offenhält. 
Zwar spricht auch Newman manchmal von •faculties of mind", aber es entspricht 
dem Tenor der •Grammar of Assent", wenn er diesen Ausdruck in der für ihn ent- 
scheidenden philosophischen Meditation über das cartesianische •cogito ergo sum" 
verbessert in •conditions • Gegebenheiten". Nur von daher kann Newman auch 
das Gewissen ontologisch richtig als Anlage auffassen, während Friedrich von Hügel 
unter Anlage Fähigkeit versteht, womit das Vor-gegebene der •conditions of mind" 
unter Zuhilfenahme der von James gelieferten Hypothese über das Unbewußte 
nicht mehr seinsbezogen, sondern psychologisch interpretiert wird51. Damit ist zwar 
für von Hügel eine dynamische Interpretation von Geschichte möglich geworden, 
aber der seinsbezogene •Hintergrund des In-Tätigkeit-Tretens" der Erstgegeben- 
heiten des Geistes wird kaum mehr beachtet52. Die Nähe zum Ontologismus panthei- 
stischer Prägung53 hat von Hügel trotz des immer wieder betonten gemeinsamen 
Denkansatzes mit Newman für die Analogie zwischen dem personalen Menschen 
und dem personalen Gott die existential-ontologische Interpretation so hintanstehen 
geheißen, daß er unter den Erstgegebenheiten des Geistes schließlich das Gewissen 
gar nicht mehr mitbedenkt54. Damit ist der Grundansatz der newmanschen Über- 
legungen, der in der Frage nach der ontologischen Struktur des Gewissens liegt, ver- 
lassen und das Gewissen einseitig moralisierend dem Heroismus zugeordnet, der 
schließlich in der Interpretation Henri Bremonds zur Manifestation des •Mystikers" 

44 M. Schlüter-Hermkes, Die geistige Gestalt Friedrich von Hügels. Nachwort zu: 
Friedrich von Hügel, Religion als Ganzheit, Düsseldorf (1948), 428ff. 

45 Ebda. 22. 
46 Ebda. 12, 24f, 27. 
47 Fr. v o n H u e g e 1, Essays and Addresses on the Philosophy of Religion, 2. A., Lon- 

don 1921, I, 47. 
48 Ebda., I, XIII; • Ders., The Mystical Element of Religion studied in Saint Catherine 

of Genoa and her Friends, 2. A., London 1923, I, 72; • Ders., Eternal Life. A Study of its 
Implications and Applications, London 1912. 

49 Ders., Essays and Addresses on the Philosophy of Religion, 2. A., London 1921, I, 46f. 
50 Ders., The Mystical Element of Religion studied in Saint Catherine of Genoa and her 

Friends, 2. A., London 1923, II, 240. 
51 Ebda., I, 221; II, 265•267, 283, 337•339; • N. Söderblom, Religionsprohlemet 

inom katolicism och protestantism, Stockholm 1910, II. 
52 Fr. v o n H u e g e 1, The Mystical Element of Religion studied in Catherine of Genoa 

and her Friends, 2. A., London 1923,1, 3•49, 54, 66. 
53 Ebda., II, 334f. 
54 Ebda., I, 72; II, 282. 



Der •Sonnengesang" und die •Hymne an die Materie" 219 

Newman wird55. Weil aber Baron von Hügel noch • anders als Bremond • darum 
wußte, daß •das Material des Übernatürlichen nicht nur das Heroische, sondern 
auch und zum größten Teil das Alltägliche" ist56, sollte man mit Newman das •All- 
tägliche" personal und seinsbezogen interpretieren und von daher zuerst nicht die 
Anstrengung, sondern aristotelisch die Faszination des Seienden bedenken. Nur 
über das •thaumazein" ist der Weg einer offenen Religionsphilosophie möglich, 
weil damit das Vor-gegebene bedacht wird und nicht nur der Mensch in seiner 
existentiellen Bemühung, die zwar zunächst umweltbezogener zu sein scheint, aber in 
folgerichtiger Konsequenz von Jean Paul Sartre letzthin als Unmöglichkeit auf- 
gezeigt wurde. Newmans Vorsehungsglaube aber ist philosophisch naheliegend auf- 
grund von Newmans ontologischer Existentialanalyse und deshalb der stärkste Ein- 
wand gegen eine existentialistisch-heroische Interpretation seiner Erkenntnisse über 
die Welt Gottes und der Menschen. 

Der •Sonnengesang" des hl. Franziskus von Assisi 
und 

die •Hymne an die Materie" des Teilhard de Chardin 

Ein Vergleich zur Deutung der Struktur christlicher Schöpfungsfrömmigkeit 

Von Leo Scheffczyk, Tübingen 

Obgleich das Christentum die Religion der Erlösung und der Gnade ist, hat in 
ihm die Naturfrömmigkeit doch einen legitimen Platz. Das zeigt sich schon am Ur- 
sprung des jungen Christentums, das hier nicht nur ein alttestamentliches Erbe über- 
nahm1, sondern seinem religiösen Naturerleben auch in eigenständigen Bildungen 
Ausdruck gab2, die seitdem in der Geschichte der christlichen Frömmigkeit immer 
neue Ausprägungen erfahren haben. Der tiefere Grund, der das Entstehen eines 
solchen religiösen Weltgefühls innerhalb der christlichen Erlösungs- und Gnaden- 
wirklichkeit erklärt und rechtfertigt, ist in der innigen Zuordnung von Schöpfung 
und Erlösung zu sehen, näherhin in dem urtümlichen Glaubensbewußtsein, daß der 

55 Ebda., 283f; • H. Bremond, Newman. Essai de biographie psychologique, Paris 
1913, 43, 390f. 

56 Fr. v o n H u e g e I, Essays and Addresses on the Philosophy of Religion, 2. A., Lon- 
don 1921, 287; • M. Schlüter-Hermkes, Die geistige Gestalt Friedrich von Hügels. 
In: Hochland, 24. Jhg., I, 208f. 

1 Vgl. die sog. •Naturpsalmen" des AT: Ps 8, 19, 29, 33, 65, 104, 145, 147. 
2 Hymnenartige Lobpreisungen der Schöpfung finden sich schon bei Klemens v. Rom, 

1 Kor 20 und 33; Ep. ad Diognet. 7; Theophilus v. Antiochien, Ad Autolycum I, 6•7; 
Minucius Felix, Octavius XVII, 5•9. 




