Weltverstindnis und Weltverhiltnis bei Newman

Von Norbert Schiffers, Aachen

Obwohl John Henry Newman im Elternhaus in jemer Art von ,Bibelreligion®
erzogen wurde, die nichts anderes ist als eine Auslegung des kirchlichen Katechis-
mus!, geriet der fiinfzehnjdhrige Junge unter dem Einfluf von Walter Mayers in
den Bereich der evangelikalen Erweckungsbewegung? Bekanntlich wurde damit
Newmans sogenannte ,erste Bekehrung® ausgelost, die an eine pascalsche Erweite-
rung des descartschen ,cogito ergo sum*“ erinnert mit der fiir Newman begliickenden
Erfahrung des ,Ich selbst und mein Schépfer®. Mit diesem Innewerden waren fir
Newman in der Unermeflichkeit und Haltlosigkeit des Universums als ruhende
Stationen gleichsam Mond und Sonne entdeckt als die beiden ,einzig absoluten und
in leuchtender Selbstverstindlichkeit existierenden Wesen“3. Und zugleich war in
der transsubjektiven Relation zum Schépfer Hoffnung gegeben, einen Standort zu
finden, von dem aus es moglich sein konnte, die Welt geistig in den Griff zu bekom-
men.

Solches Weltverstindnis schien damals noch wissenschaftlich belegbar, weil die
Erkenntnistheorie das ,Ich® erwies und die vorherrschende deistische Theologie Gott
als den Weltingenieur und Weltbaumeister in physikalisch-kausalen Gottesbewei-
sen zeigte. Doch Newman zeigte sich daran nicht interessiert, weil sein Erlebnis
religios-erlebnismidfiger Natur war. Er hatte die Stimme seines Gewissens und
Herzens gehort, die ihm einleuchtend machten in der Introversion, daf er als Schul-
diger inmitten einer schuldbeladenen und unter dieser Schuld stohnenden Welt
wenigstens die Gewiflheit eines fur ihn daseienden Richters hatte, der giitigerweise
auch sein Schépfer war. Noch als Katholik schreibt Newman iiber diese Erfahrung:
+Wire es nicht um dieser Stimme willen, die so klar in meinem Gewissen und in
meinem Herzen spricht, ich wiirde ein Atheist sein, ein Pantheist, oder ein Poly-
theist, wenn ich in die Welt blicke. GewiB, ich spreche nur fiirr mich selbst; und ich
bin weit entfernt davon, die wirkliche Kraft der Argumente eines Gottesbeweises zu
leugnen. Aber sie erwiarmen mich nicht. Sie nehmen den Winter meiner Trostlosig-
keit nicht weg und lassen meine moralische Verfassung nicht wieder froh werden.
Das Gesicht dieser Welt bietet nichts anderes als die Rolle des Propheten dar: es ist
voller Klagen ohne Trost, voller Trauer und Leid“4.

Es war wohl Newmans sensible und manchmal sich fast skrupulés duflernde Ver-
anlagung, die ihn zu solchem Weltverstindnis und zu einem Weltverhalinis gebracht
hat, das sich auf sich selbst zuriickzieht, wenn es der erheiternden Gefiihle bedarf
oder Gewiflheit sucht itber jene Anstrengungen, die notwendig sind, um einen Weg

1 Vgl. Newmans Bcschreibung dieser ,nationalen Religion Englands“: Grammar of As-
sent (= Gram), 56ff.

2 Apologia pro vita sua (= Apol) 1-—3; Maisie W ar d, Young Mister Newman, London
1948, 13ff.

3 Apol 4.

4 Apol 241; vgl. PPS VI, 327—3842; Gram 3897, 498, 500.



Weltverstindis und Weltverkiltnis bei Newman 209

zu finden, der die Welt ein Stiick weit verandern hilft5. Doch wurde er dadurch auf
einen Weg gesetzt, der mit den Stufen seiner Liuterung zu jenem existential-onto-
logisch zu interpretierenden Satz gefiihrt hat, der vom erwihnten Anfangserlebnis
her psychologistisch mifideutet wurde, obwohl er am Ende einer lebenslangen inten-
siven Denkanstrengung gesprochen wurde: ,Egoismus ist wahre Bescheidenheit®s.
Doch wird man nicht umhin kénnen, das Sichhintasten Newmans zur seinsgebunde-
nen personalen Interpretation des erwihnten Satzes im Lebensvollzug Newmans
aufzuweisen, weil alle seine philosophisch-spekulativen Bemithungen nach dem Aus-
weis der Schriften Newmans auch autobiographischen Charakter tragen.

In Oxford verhalfen dem nach eigener Aussage zunichst linkisch und furchtsam
auftretenden Newman seine Lehrer dazu, den Verstand mehr als seine Gefiihle zu
schatzen und in Diskussion und Kontroverse die Methode des Abgrenzens und
Kldrens mit Geschick anzuwenden®. Aristotelische und platonische Philosophie, sowie
das Studium lateinischer und griechischer Klassiker und Kirchenvéter machten iiber
die methodischen Anleitungen seiner Lehrer hinaus auf Newmans subjektivistisch-
evangelikale Anfangshaltung jenen umstiirzenden Eindruck, der seinen Nieder-
schlag gefunden hat in der ,Idea of a University“, jener Sammlung von Vortragen
aus der Griindungszeit der Katholischen Universitit von Dublin, die diktiert sind
von dem durchgreifenden Wandel in seinem Verhiltnis zur Welt aus den Oxforder
Jahrens. A

In diesem Prospekt iiber eine Universitit wird die Existentialinterpretation von
Welt schon deutlich in der Grundforderung, daf auch bei einer von ihrer Wissen-
schaftlichkeit so zur Sachlichkeit bestimmten Anstalt, wie einer Universitit, Ziel und
Mittelpunkt der Mensch bleiben muff. Wenn im Vollzug des Universititslebens
allen ,oberflichlichen Geistreicheleien* nur dadurch zu wehren ist, daf sich jedes
Fach verpflichtet, seine Sache im einzelnen zu bedenken unter Zuhilfenahme der von
der Sache her geforderten Methode, so erhofft Newman doch von jeder Spezial-
forschung, dafl sie den Ort ihrer Ergebnisse im Ganzen der konkreten Welt des
Menschen erhebe und somit auch das Ganze sehen lehre. Dabei ist es selbstredend
der Natur des Unterfangensigemifi, wenn Newman fiir Spezialforschung und stu-
dium generale die Kultivierung des Intellekts als erste Bildungsaufgabe der Alma
Mater fordert mit dem Anruf: ,Intellect first“. Doch ist damit fiir Newman auch ein
Urteil iiber jegliche Form eines introvertierten Subjektivismus gesprochen, weil in
der Satzbildung der Intellekt fortschreitet vom Subjekt zum Objekt, intellektuelle
Beschaftigung also notwendig transsubjektiv ist.

Dieser transsubjektive Charakter des Satzdenkens zeitigt nach Newmans These
sozialethische Wirkungen, wenn intellektuelle Redlichkeit vor allem auch fiir die
Selbsterkenntnis des Menschen gefordert wird. Weil Fachwissenschaft nicht selten in
die Versuchung jener Art von Diktatur hineingezogen wird, die in dem Irrtum wur-
zelt, Denken sei nicht nur seinvernehmend, sondern seinschaffend, verlangt New-

8 Letters and Correspondence 1, 126; Henry Tristram, J. H. Newmans religise
Eigenart im Spiegel seiner Tagebiicher. In: Newman-Studien II, 11—20.

8 Gram 385. 7 Apol 8—11.

8 Dazu: A. Dwight Culler, The Imperial Intellect, New Haven 1955; H. Fries, Ein-
leitung zu: John Henry Newman, Christentum und Wissenschaft, Darmstadt (1957), VII
bis XX.



210 Norbert Schiffers

mans Modell die Formung von Willen und Charakter der Intellektuellen bis hin zu
jener Festigkeit und Kraft, die beim Versuch, das Sein universal zu vernehmen, aus
Einsicht in die Beschranktheit des konkreten Menschen die Bescheidenheit als Tugend
der humanitas leben lehrt. Mit der auf diese Weise angestrebten Einibung morali-
scher Krifte glaubt Newman jene Wertschatzung von Fithlen und Wollen zu gewin-
nen, die jeglicher rationalistisch-flachen Gleichmacherei die Spitze bricht. Erst durch
die Ganzheitsformung von Verstand und Willen, die in actu im Menschen niemals
getrennt sind, kommen jene ,first principles® zum Tragen, die eine Weise des Lie-
bens sind und Ehrfurcht vor der geistigen Eigenstindigkeit auch des Mitmenschen
zeugen®. Mit dieser Konzeption einer Bildung fiir ein menschlich-ganzheitliches Ver-
haltnis zur Auflenwelt des Ich hebt Newman seine Alma Mater ab von den ,Schulen
der Welt, in denen die Wege zur Wahrheit als breite Heerstraflen gelten, offen allen
Menschen, mit welcher inneren Voraussetzung sie auch kdmen . .. Da gilt jeder auf
gleicher Stufe stehend wie sein Nachbar. Oder besser: die Krifte des Verstandes,
Schirfe, Spitzfindigkeit und prazises Ausloten werden als die (einzigen) Fiihrer zur
Wahrheit angesehen. Da glaubt man ebenso volles Recht zu haben zur Erérterung
religiéser Fragen, als wire man selber religios“1o.

Eindeutig spricht in diesen Sdtzen jener Newman, der gelernt hat, den Intellekt und
intellektuelle Schulung zu schdtzen und deshalb zum Gesprichspartner der Intellek-
tualisten berufen ist. Zu einem Gesprach aber auch, das den Versuch unternimmt,
allen indifferenten Intellektualismus des religiosen Liberalismus in die Schranken
zu weisen. Wie selbstverstindlich filhrt Newman auch hier wieder die Auseinander-
setzung, bei allem Eintreten fir sachlich-institutionale Belange der Kirche, zuletzt
auf die personale Ebene zurick, wenn er die Unterscheidung und Zuordnung von
Offenbarung und Glauben in die Diskussion einfiihrt. Den Irrtum des religidsen
Liberalismus sicht Newman darin, dafl er sich um die dem Menschen stets vor-
gegebene personale Ansprache des sich offenbarenden Gottes als Gegen-stand nicht
mehr kitmmert, in deren Erfassung durch den Menschen die Antwort erst wachst.
Wo der Mensch sich vorwiegend um die Intensitit der Antwort kimmert, um jene
~Schwingungen® seiner eigenen personalen Fihigkeiten, dort ist er fiir Newman in
der Gefahr, jener homo incurvatus zu werden, der in der Beschaftigung mit sich
selbst so befangen ist, daf er nicht zur Gott ent-sprechenden Antwort findet, sondern
die Entsprechungen seines Ich als die geforderte Antwort ansieht. Transsubjektivi-
tat und damit Befreiung ist aber in der hier geforderten Wendung des Ich zu seinem
Auflen nur mdglich, wenn personaler Glaube die unkondizionierte ,absolute An-
nahme des gottlichen Wortes“ ist!!. Mag es auch wie ein Paradox aussehen, wenn
sich Newman um des personalen Glaubens willen in seinen Vorlesungen iiber die
Rechtfertigungslehre!? gegen jenes ,Lehrsystem wendet, in welchem der Glaube
oder die geistliche Gesinnung als Ziel der Religion angesehen und als Grundlage
gewihlt werden®, so ist dies doch fiir Newman nur folgerichtig, weil er stets das

® J.H. Newman, Lectures on the Present Position of Catholics in England, London
1851, 284.
10 J.H. N ewman, Fifteen Sermons preached before the University of Oxford, London
- 1880, 198f.
11 Dev 325.
12 T H. Newman, Lectures on Doctrine of Justification, 1. A., London 1838.



Weltverstindis und Weltverhiltnis bei Newman 211

Ganze der Person bedenkt und dabei bemiiht ist, die einzelnen Grundfdhigkeiten in
diesem Ganzen in ihrer stufenweisen Hinordnung aufeinander zu erfassen. Die da-
mit geforderte Ganzheitsschau des konkreten Ich ist moglich in der Reflexion auf
das SelbstbewuBtsein, welche ausweist, dafl jener ,Akt, der gemeinhin Denken
genannt wird, der néchste von allen (zum Selbstbewufitsein) ist“, da Selbstbewuft-
sein nur méglich ist aufgrund einer Beurteilung aller Auferungen des Ich, ein Urteil
aber nur gefunden werden kann in der Satzbildung, deren Voraussetzung das In-
Tatigkeit-Treten des Denkens ist. Der transsubjektive Charakter aller Erstgegeben-
heiten des Geistes — zu denen Newman aufler dem Denken das Gewissen, die
Erinnerung, die Empfindung und das Wollen rechnet — ruft iiber alle Stimmungen
der Seele hinaus nach dem Urteil des Denkens, in dem der Mensch zum Sich-Bewuft-
Werden all seiner existentialen Fihigkeiten kommt.

Wenn nun im Denken alle Fahigkeiten des Geistes nach aufien gerichtet werden
kénnen, so weiff Newman aus der fiir die Interpretation seiner Geisteswelt ent-
scheidenden philosophischen Reflexion iiber das cartesianische »Cogito ergo sum®,
dafl auch das Denken transsubjektiv ist, sich 6ffnet zu jenen Existenzen hin, die
auflerhalb der Person des denkenden Subjektes steheni®. Personale Existenz ist
fir Newman immer offene, ausschauende Fxistenz. Offen zur Umwelt des Ich hin,
deren menschlich-geschichtlicher Aspekt aber einem Newman ,den Schrecken vor
ihrer trockenen Hoffnungslosigkeit einjagt und die Einsicht bringt, daff auf Dauer
Freiheit von dorther nicht méglich ist!4. Bestand haben und damit Existenz ist des-
halb fiir Newman nur méglich, wenn sich das Ich in seiner Offenheit bindet an jenen
Gott, der sich um der denkerischen Erfassung des Menschen willen offenbart im -
Wort, das personale Existenz in Christus hat: ~Arme, bedauernwerte Gefangene,
denen die Betrachtung unserer Gefiihle als Mittel und Erweis unserer Rechtferti-
gung wie ein Evangelium vorgelegt wird! Ist das die Freiheit, mit der uns Christus
befreit hat und in der wir stehen: die Stitte unserer cigenen Gedanken, das Gefing-
nis unserer eigenen Empfindungen, die Provinz des eigenen Ich, das langweilige
Gestandnis dessen, was wir von Natur aus sind? Nicht dessen, was Christus in uns
ist... Das ist nichts anderes als schmeichelhafter Gotzendienst“!s,

Die Emphase dieser Sitze konnte nicht iiberzeugen, wenn nicht gefragt wiirde
nach den Griinden fiir dies beim Newman der spiten Oxforder Jahre erstaunliche
Pathos. In seiner ,Grammar of Assent® wird Newman dafiir die Einsicht in das Ur-
vertrauen der natiirlichen Religion angeben, die in der doppelten Einsicht wurzelt,

I8 In seinen philosophischen Uberlegungen zum cartesianischen Satz »cogito ergo sum®
bezeichnet Newman die ,first principles“ zunichst als ~faculties®, dann aber ontologisch als
»conditions of mind“: J. H. Newman, Proof of Theism. Discursive Enquires on Meta-
physical Subjects {unversffentlichtes MS im Newman-Archiv von Birmingham unter dem
Datum vom 7. Nov. 1859); — dazu: Gram 197, 287 A 1; Th. Haecker, Newman, Philo-
sophie des Glaubens, Miinchen 1921, 439: Gewifheit ist ,die Wahrnehmung einer Wahrheit
zugleich mit der Wahrnehmung, daf sie eine Wahrheit ist, die subjektiv wahre Uberzeugung
von einer objektiven Wahrheit“; — E. Prz ywara, Newmans Problemstellung. In: Rin-
gen der Gegenwart II, 802ff; — G. Rombold, Das Wagnis des Glaubens. John Henry
Newmans Grundlegung einer Philosophie der Person. In: Wort und Wahrheit, XIV. Jhe.,
bes. 660ff.

14 Apol 241f.

15 Lectures on Doctrine of Justification, 330; 324f.



212 Norbert Schiffers

daf der Mensch sich immer selbst voraunssetzt und sich somit als Geschenk erfahrti6,
Diese Erweiterung seines Nachsinnens {iber den Intellekt des Menschen war New-
man bei den Vorarbeiten zur ,Grammar of Assent” zugefallen in der schon erwidhn-
ten Reflexion iiber den Satz Descartes’, in der ihm klar wurde, dafl die Vorfindlich-
keit des Menschen nicht im Bewufitwerden des Verstandes besteht, sondern hier nur
aufgewiesen wird. Die Erfahrung des cartesianischen Satzes wilt und kann nur dafir
sorgen, dafd ich meiner Existenz bewuflt werde. Nur Hinweis auf das Ich bleibt seine
Aussage, auf jenes Ich, das nicht erstellt wird durch den formalen Gedankenakt des
Descartes, der diesen Satz zur Aussage bringt. Wenn Newman auf die Feststellung
groflen Wert legt, dafl man das ,ergo“ nicht in der Weise bewufitseinsimmanenter
Erkenntnistheorien interpretieren darf, denen die Aussage des Satzes schlieflich
konjunktivistisch wird — ,wenn ich denke, dann bin ich* —, so hat er sich damit
die Moglichkeit fiir die Transzendenz des Ich offen gehalten. Nach Newman will
Descartes sagen, dafl sich das Ich ,duflert im Denken, dafl Denken Aus-sage des
Ich ist, oder Dokumentation seiner Transzendenz. Diese Transzendenz ist aber offen-
bar nur méglich, wenn das Ich vorgegeben ist jeglichem Akt, der es transzendiert.
Steht dies — und damit der erste Teil der These vom Urvertrauen der natirlichen
Religion — einmal fest, dann bleibt noch die entscheidend weiterfiithrende Frage,
ob das Ich in sich selbst ruht, oder von einem anderen abhangt!?.

Einmal auf den Weg gesetzt, das eigene Ich auszuloten, muf} sich Newman dieser
Frage stellen. Weil aber jede Frage auf Antwort hin tendiert, manifestiert sich in
solchem Fragen immer schon jener Vorgang, in dem sich der Mensch transzendiert
auf etwas hin, das nicht mehr er selbst ist, sondern Grund seines Selbstseins. Fine
erste Antwort auf dieses Fragen nach der Griindung der Person ist fiir Newman
ihr Bezug zur Gemeinschaft: ,Der Mensch ist ein soziales Wesen und kann kaum
ohne Gemeinschaft leben®, weil — und dies ist typisch fiir den Denkansatz New-
mans — seine Fahigkeiten — ,primary conditions of mind“ — nach aufien gerichtet,
auf die Kultivierung seiner Umwelt hin angelegt sind. Er will und braucht Ge-
meinschaft, die gleicherweise Schépfung der und Heimat fiar die Kultur istts. Er
braucht Gemeinschaft, um in der Welt bestehen und in ihr etwas vollbringen zu
kénnen. Denn die ,Welt ist grenzenlos wie die Wiiste, ruhelos und stiirmisch wie
das Meer, unbestindig wie Wind und Wetter . .. Sie ist wie ein Schatten oder ein
Trugbild. Willst du es verfolgen, willst du es fassen, dann weicht es zuriick von dir
oder ist noch bosartig und spielt dir iibel mit“1%. Die Welt ist fiir Newman ,von
schiechter Unendlichkeit“20, weil die transsubjektiven Moglichkeiten der Grund-
fahigkeiten des Menschen in bezug auf die Welt formal unbegrenzt sind. So scheint
nur in der Ausgrenzung einiger Moglichkeiten Kultur — und damit Gemeinschaft
und in ihr Geborgenheit — fiir das Ich moglich. In diesem Sinne ist Welt fiir New-
man sinnvoll nur als zuhandene Welt. Und es bleibt die Frage, ob der Mensch bei

16 Gram 61. .

17 Vgl. W.Hammel, Die ,Natirliche Religion® bei Newman und die ,Religiositit A*
bei Kierkegaard. In: Newman-Studien 11, bes. 23; — K. Jaspers, Der philosophische
Glaube, Miinchen 1948, 19f.

18 J.H. N ewm an, Christentum und Wissenschaft, Darmstadt (1957), 204f.

19 j.H. Newman, Parochial and Plain Sermons, London 1870, IV, 215; I, 23.

20 Ebda.



Weltverstindis und Weltverhdltnis bei Newman 213

seinen zahllosen transzendentalen Maglichkeiten auf Welt hin sich nicht einfach
tragen lassen sollte von jener Instindigkeit, die dem Ereignis zugehdrt. Ob micht
Geborgenheit gegeben ist, wo sich der Einzelne von der Kultur tragen lafit. Doch
hatte Newman schon bei seiner Besinnung tiber den ,taste of beauty®, den die
Jliberal education“ im Bereich der Kultur schenkt, erkannt, dafl zwar die Freude
beim Geschmack am Schonen in sich selbst ruht, aber damit den Akt des Transzen-
dierens auf eine einzige Grundfihigkeit des Menschen — das Gefithl — zuriick-
beugt?!. Dies wiirde fiir Newman Verrat am Menschen sein, weil nicht mehr die
Gesamtheit aller Grundhaltungen des Geistes sich auswirken konnte.

Deshalb steht am Ende dieser Uberlegungen fiir Newman immer noch die Frage
in der Behauptung: , Wir brauchen etwas, das diese Welt nicht geben kann. Da liegt
unsere Not“22, Weil er sich dieser Frage stellte, wurde er bewahrt vor jenem Schei-
tern an der Existenz, die weltanschaulich Nihilismus bedeutet. Und er hat sich dieser
Frage gestellt, weil er die Grundfihigkeiten des Menschen in ihrer Gesamtheit ein-
setzen wollte fiir ein Verstindnis iiber das Sich-befinden des Menschen im Dasein.
Wieder ist damit die Frage nach der Zuordnung der ,conditions of mind“ auf-
geworfen, die sich in der Antwort schliefilich als Aufgipfelung darstellt. Um der
Fiahigkeit des Transzendierens willen hatte er die Fihigkeiten Erinnerung, Empfin-
dung und Wille dem Denken zugeordnet: intellect first. SchlieBlich aber findet er,
angestoflen durch eine etymologische Besinnyng, dafl alles Wissen sich aufgipfelt zu
Ge-wissen23. Diese Deutung stimmt insoweit, als der Gewissensspruch beurteilende
Zusammenfassung einer Kumulation von Erfahrungen ist, ist aber damit noch keine
endgiiltige Aussage iiber das, was Newman unter Gewissen versteht, das von einer
Grunderfahrung lebt, die Newman als hochste aller Erstgegebenheiten des Selbst
»Instinkt des Geistes“24 nennt. An diesem Ausdruck hat Newman festgehalten, ob-
wohl er fiir Miffdeutungen offen ist, weil er mit der intuitiven Schau des Instinktes
am besten die Gesamterfahrung aller Erstgegebenheiten des menschlichen Geistes
glaubte vergleichen zu konnen. Diese Gesamterfahrung wird jedenfalls fiir Newman
am ehesten maglich in der Gewissenserfahrung, weil diese von einer Intensitit ist,
die sie abhebt von den Gbrigen ,first principles” im Menschen.

Die Intensitit des Gewissensspruches ist nun nach Newmans Erfahrung nicht
besonders stark bei jener Art von Selbstbewuftsein, die man ,gutes Gewissen®
nennt. Aber unerbittlich und von starker Intensitat ist das Gewissen, wenn es von
der Schuld des Menschen in der Vergangenheit und von Schuld als Méglichkeit fiir
die Zukunft spricht. Deshalb ist im Sprachgebrauch Newmans Gewissen immer das
»Echo jener Stimme”, die von dem Elend spricht, welches der ,Ungehorsam gegen
das Bewufltsein des Menschen fiir Recht® ist. Im Sich-Selbst-BewuBtwerden beim
Hinhoren auf den Gewissensspruch erfaflt der Mensch am Grunde seiner Existenz
die Schuldzs.

21 Newman trifft hier Erkenntnisse moderner Philosophen: Ortega y Gasset, Be-
trachtungen iiber die Technik, 29 u. 31; A. Brunner, Geschichtlichkeit, Bern (1961), 9;
M. Heidegger, Holzwege, Frankfurt (1950), 82ff.

22 Parochial and Plain Sermons 1V, 215. 2 Gram 62ff, 110.

2 Gram 117; — dazu: A. Lapyple, Der Einzelne in der Kirche. Wesensziige einer Theo-
logie des Einzelnen nack John Henry Newman, 1, Miinchen 1952, 274ff.

25 Gram 399.



214 Norbert Schiffers

Allgemeinmenschlich ist fiir Newman diese Schulderfahrung, obwohl er weif}, dafl
man versuchen kann, das Lustmoment der schuldhaften Tat so ins Licht seines Be-
wufitseins zu stellen, dal Hedonismus zur Weltanschauung wird und das Verhalten
des Menschen zur Welt bestimmt. Doch wird ihn dann die Gier aus dem Teufels-
kreis seiner Lust nicht herauskommen lassen, so daf sein Unterfangen unmenschlich
wird, weil er damit die transzendentalen Fihigkeiten am Grunde menschlicher
Existenz leugnen will. Freiheit ist auf diese Weise nicht zu gewinnens.

Geistreicher scheint schon der Versuch, den Absolutheitsanspruch der Gewissens-
forderung durch Verstandesoperationen aufzuldsen. Dies fithrt zu einer Kette end-
loser Bedingungen und Begriindungen, hinter deren Denkanstrengung schlieRlich
die Unbedingtheit des Gewissensspruches schwinden kann. Die tatsichliche End-
losigkeit der konsequenterweise notwendigen Verstandesoperationen fithrt in den
circulus rationis und macht mit diesem Verrat an der Transzendenz des Denkens
auf seine Weise wiederum Freiheit unméglich. Es kann schlieflich dieser Versuch
auch zum Agnostizismus fithren, der aus der Einsidit in die Beschranktheit mensch-
lichen Nachdenkens vor der stets neugeforderten weiteren Verstandesoperation
kapituliert und sich dann religiés-liberal gibt, indem er jeden Menschen nach seiner
Fagon selig werden 1488t*”. Eindringlich glaubt Newman vor dieser Zivilisations-
krankheit warnen zu miissen, die ,nicht eine Entwicklung der ganzen Natur des
Menschen ist, sondern hauptsichlich des Intellekts“ und bei intellektuellen Typen
zum Moralisieren des Sarkasten fiihrt28: ,Briider. .., lernt fiir eure Seele fiirchten.
Es ist ja wohl schon etwas, im inneren Frieden zu sein; aber es ist dies nicht alles —
es konnte die Todeskrankheit sein“2e,

Alle diese Unterfangen sind fiir Newman nichts anderes als Flucht vor dem Sich-
eingestehen der nun einmal vorliegenden Schuld: ,Der Bése flieht, auch wenn ihn
keiner verfolgt“s®. Auf der Flucht aber kann es kein erlosendes Weltverhéltnis
geben. Deshalb stellt sich Newman der eigenen Schuld, von der das Gewissen so
eindringlich spricht, aus der FEinsicht heraus, daff hier Sichstellen gefordert ist, weil
das Gewissen in seinen Auflerungen sich als eine Rechtsinstanz erweist, auf die hin
der Mensch offen ist, obwohl er keine Macht iiber sie hat. Weil man schlieflich sich
beim Gewissen nicht beruhigen kann wie bei der Freude iiber die vom Denken er-
stellten Sitze und Urteile, oder anch bei der Freude iiber die Gefithlsseligkeit: des-
halb liegt fiir Newman der Schluf nahe, daff die Aufforderung des Gewissens von
auflerhalb des Menschen komme und ihr Vernehmen wie das ,Echo einer Stimme*
ist, die als Stimme zu einer Person gehdren mufl, die grofler ist als der Mensch. Sonst
wire Flucht schliefllich doch noch moglich$t. Wo aber Flucht nicht méglich ist, da
ist Ansschauen nach dem Richter und Sichunterwerfen unter seinen Spruch immer
noch méglich. Und dies ist fiir Newman, der unentwegt nach der entscheidenden
Maglichkeit der Transsubjektivitit gesucht hat, die Forderung der natiirlichen Reli-
gion.

26 Gram 110.

7 J.H. Newman, Fifteen Sermons preached before the University of Oxford, London
1880, 205. 28 Gram 396, 400.

2 J. H. Newman, Certain Difficulties felt by Anglicans in Catholic Teaching, Lon-
don 1896, I, 94f. 3¢ Gram 110. 31 University Sermons 19; Gram 109.



Weltverstindis und Weltverhiltnis bei Newman 215

Mehr als das redliche Sichverhalten zum eigenen Selbst und damit Ausschauen
nach dem, und Sichunterwerfen unter den Richter scheint die nattrliche Religion
zunichst nicht geben zu kénnen, weil es im Gewissen keine nachweisbare Moglichkeit
fur Verzeihung und Barmherzigkeit gibt — und damit keine Freiheit von der Schuld,
die am Grunde des Menschen und seiner Welt erfahren wird32. Gewif}, man kann
in der so erfahrenen Welt voller Klagen ohne Trost Kierkegaards Sprung tiber den
Abgrund hinein in die barmherzigen Hinde Gottes erwigen. Doch bleibt dies das
Wagnis wider alle innerweltliche Hoffnung. Es sei denn, im Menschen liegen Grund-
fahigkeiten verborgen, die auf Transsubjektivitdt hin angelegt sind, und damit
einen Grund zur Hoffnung geben, den Kierkegaard nicht sah.

Grund fiir die Hoffnung indessen liegt schon darin, dafl Hoffnung jedem Men-
schen moglich und vorgegeben zu eigen ist. Nie hort der Schuldige auf zu hoffen:
»Unser Hoffen ist ein Beweis, dal Hoffnung als solche nicht eine Extravaganz ist“s3,
Der Mensch der natiirlichen Religion wird, ,weil er seine Unwissenheit, seine Fesseln,
seine Schuld und seine Gefahr fiihlt, wenn er nicht den Segen einer Offenbarung besitzt,
nach einer solchen Ausschan halten“34. Wenn Newman hier ,fithlt® sagt, so deshalb,
weil es sich um eine vorintellektuelle Erkenntnis handelt. Solche Erkenntnisse sind
nach Newman dem ,illative sense — Folgerungssinn“ zugeordnet und damit dem
Geist des Menschen, der den Vollzug jeden Erkennens auslost. Als Sinn fiir das aus
jeder Erkenntnis Folgende dringt er auf umfassendere, und schlieflich auf die
zusammenfassende Erkenntnis des Gewissens hin. Diese Strebekraft des Geistes —
Newman nennt sie ,Instinkt des Geistes* — liegt am Grunde aller Erstgegeben-
heiten des Geistes, macht sie transsubjektiv und ist, personal gesehen, eine Weise
des Liebens. Ohne diese Liebeskraft, die sich als Interesse, Anstrengung, Faszination,
oder wie immer, duflern kann, ist Denken, Wollen, Fiihlen und Sich-Erinnern im
Vollzug nicht moglich®. In der Liebeskraft der ,first principles“ liegt der Grund fiir
die Hoffnung des Menschen.

Wo aber der Mensch auf das ihm transzendente Objekt, das als personales Wesen
selbst wieder Subjekt sein kann, hindenkt, da kann seine Aussage entweder anthro-
pomorph sein und damit wieder zur Immanenz neigen, oder sie mufl um der Tran-
szendenz willen anlog sein. Deshalb liegt es in der Konsequenz des newmanschen
Ansatzes, wenn Newman, ausgehend vom transsubjektiven Charakter der ,first prin-
" ciples, um der Hoffnung willen auf das von Joseph Butler entwickelte Analogie-
verfahren zuriickgreift. Ausgehend von den konkreten Anlagen des Menschen 6ffnet
er noch einmal die Aussichten der natiirlichen Religion, wenn er einen kumulativen
Probabilititenbeweis zu fithren versucht bis hin zu der moralischen Gewifiheit, dafl
da ein Gott ist, der sich der Welt und den Menschen zuneigt.

Allerdings {ibernimmt Newman in seinem distanzierten Weltverhiltnis nicht den
Ausgangspunkt von Butlers Analogie — jene Art von Optimismus einer jugend-
bewegten Weltoffenheit, der die Welt als Natur schon intelligibel und zur Tran-

82 1. H. Newm an, Sermons preached on Uarious Occasions, London 1874, 66f.

33 Gram 344. :

34 Sermons on Uarious Occasions 67; Gram 268; J. H. Newman, Stray Essais, Bir-
mingham 1890, 97.

33 W. Hammel, a.a.0. 39.



216 Norbert Schiffers

szendenz geéffnet ist —, sondern nur das bei Butler erlernte Prinzip der Analogie.
Ausgangspunkt fiir Newman werden die ,Erstgegebenheiten des Geistes*: das Ge-
wissen einerseits und, komplementar zu ihm, die Strebekraft am Grunde aller _first
principles®. Wenn dabei in der Analogie dem Gewissen als absolut richterlicher
Instanz der unbarmherzig richtende Gott entspricht, dann miifite nach demselben
Gesetz der Analogie der Licbeskraft am Grunde aller ,primary conditions of mind“
der liecbend-barmherzige Gott entsprechen. Mit grofier Besonnenheit hiuft dement-
sprechend Newman, ausgehend von der Vorfindlichkeit des Menschen, eine Fiille
von Wahrscheinlichkeiten auf, ,bis hin zu dem Punkt®, wo der Qualitatsiibergang
zur Gewiflheit” fiir den Analogieschlufl auf einen liebenden Gott statt hat3s.

Es ist erquickend zu sehen, wie bei diesem sich auf Jahrzehnte erstreckenden Ver-
such das Verhiltnis Newmans zur Geschichte der Menschen — und dies ist sein
Weltverhaltnis — stets positiver wird, weil sein Weltverstindnis nicht stehen bleibt
bei den augenfilligen Aspekten der Geschichte des Menschen. Newman hat in der
Besinnung auf die Erstgegebenheiten des Geistes den Menschen auf Gott hin offen
gemacht, und damit auch fiir die Welt. Das ,my soul and my creator®, welches
immerfort in der Gefahr stand, nur den Richtergott zu sehen, hat sich in der Existen-
zialinterpretation des Menschen in der Welt organisch erweitert in das weit hoff-
nungsvollere ,my soul and my creator and my saviour®. Zahlreiche Predigten,
Betrachtungen und Gebete Newmans sprechen von dem mit der Anhiufung von
Probabilititen gestiitzten Vorschungsglauben mit einer Geisteskraft, die allerdings
nicht selten die natiirliche Anstrengung des Analogieschlusses iibersteigt, weil sie
als Bestatigung die Antwort der Offenbarung auf die im Innern des Menschen boh-
rende Frage kennt. Mit Recht deutet man deshalb in der neueren Newmanliteratur
den Vorsehungsglauben als den hervorstechenden Charakterzug Newmans und da-
mit als eine existentielle Bestatigung seiner religionsphilosophischen Bemithungen3?.

Glauben heifit jetzt, aus der Einsicht in das, und dem Stehen zum innersten We-
sen des Menschen, im , to realise“, ernst damit machen, ein Geschépf zu sein, das als
Kreatur seinem Richter gegeniibersteht, der zugleich sein Erloser sein will38, Glau-
ben heifit, zur Verwirklichung seines wesentlichen Menschseins stehen, das hingeord-
net ist auf den Gott jener Offenbarung, der in der Inkarnation einen ,personlichen
Charakter” und eine ,greifbare Geschichte“ angenommen hat. Zu Gott in Christus,
der lebendig ist und handelt, um die Menschen zum Handeln anzuregen; der ihre
Gefiihle und Geisteskrifte auf sich zu vereinigen vermag®. Glauben heifit ob der
Schuld des Menschen willen schlieBlich, auf dem Boden des Evangeliums stchen,
in dem das Krenz steht und im Kreuz mit der Schuld das Gericht und zugleich die
Erlosung fiir Mensch und Welt®,

3% Th. Haecker, J. H Newman, Philosophie des Glaubens, Miinchen 1921, 442,

37 L. Bouyer, Newman. Sa vie, sa spiritualité, Paris 1952; H. Fr. Davis, Newman’'s
Cause. In: Blackfriars, Vol. XXXIII (1952), 396ff.

% W. Becker, Der Uberschritt von Kierkegaard zu Newman in der Lebensentschei-
dung Theodor Haeckers. In: Newman-Studien I, 262.

% J. H. Kardinal N e wm an, Ausgewdihlte Werke, hrsg. von Matthias Laros, 11, Mainz
1936, 15ff.

# J.H. Newman, Sermons on Subjects of the Day, London 1869, 14ff.



Weltverstindis und Weltverhilinis bei Newman 217

Natiirlicher Glaube fithrt zum Schuldbewufisein, aber auch zur Hoffnung. Auf diese
Hoffnung aus dem natiirlichen Glauben antwortet in entsprechender objektiver
Weise die iibernatiirliche Offenbarung, die den Menschen nicht nur menschlicher,
sondern heil und frei machen kann, wenn sie angenommen wird aus der Gnade des
iibernatiirlichen Glaubens. Aufeinander hingeordnet sind Glaube und Offenbarung,
wie in der Analogie der Mensch und sein Schopfer nnd Richter, denen im Heils-
wirken Gottes nach demselben Gesetz der Analogie der sich zum Menschen beugende
Erléser und der Heilige entsprechen.

Es liegt auf der Hand, dafl erst fir diesen Newman unter der Offenbarung ein
bejahendes Weltverhiltnis méglich war. Zwar hatte er in unerbittlicher Suche nach
der Ganzheit des konkreten Menschen schon davon erfahren, daff die Geisteskrifte
des Menschen aufeinander hingeordnet sind und die Auflenwelt des Menschen durch
dessen gesammelte Kraft des Geistes auf ihn hin zu ordnen und damit zu einen ist.
Doch war alles Fiireinander einer geordneten Welt nur Schatten und Gleichnis ge-
blieben, weil die Geschichte des Menschen das Gegeneinander als stirker auswies;
weil in der ,schlechten Unendlichkeit der Welt nur die Hoffnung auf den die
Schopfung wieder einenden Gott blieb; und weil, natiirlich gesehen, der Tod schliefi-
lich das stirkere ,anti“ zum Leben ist.

Patristische Theologie, die sich zusammenfassen lifit in zwei Gedanken der
Alexandriner Origenes und Clemens, war es, die entscheidend wurde fiir Newmans
Durchbruch zu einem positiven Weltverhiltnis: der Satz des Origenes ,,ubi peccata, ibi
multitudo“ schon als Schulderkenntnis des Christen — und die Lehre des Clemens
von Christus als dem eigentlichen ,pais theou®, dessen Kindestypus alle erhalten,
die den Logos aufgenommen haben#!. In der Einung mit Gott ist allein das sich
Zusammenfiigen der in Aspekte zerbrochenen Welt méglich, deren Ganzheit New-
man in der Existentialinterpretation darzustellen versuchte. Dieser Einsicht gemafl
glaubte Newman, einen Dienst am Menschen zu tun, wenn er sich von der Offen-
barung her dazu berufen wufite, Werkzeug der Auferbauung und nicht der Zer-
stérung zu sein®2. Doch noch unter diesem Auftrag wufite Newman um die Endlich-
keit seiner Krifte und bangte beim Gedanken an sein Versagen beim Auferbauen
der Welt so intensiv, dafl er sich nur im Raum der von Gott eigens zu diesem Werk
eingesetzten Kirche seinen Beitrag wirksam vorstellen konnte. Man kann deshalb
Newmans Weltverstindnis religios nennen, sein Weltverhiltnis kirchlich, weil er
nicht nur darum wuflie, dal Christus der Hirt unserer Seele ist, sondern als Hirt
der Kirche bemiiht auch, die ganze Welt heimzufiihren in Gottes ¢inende Geborgen-
heit. Nicht ohne Absicht sind die letzten Zeilen der ,Grammar of Assent” ein Zitat
jener Stelle aus dem Johannesevangelium, in der Christus sich vorstellt als der gute
Hirt4s.

Zweifellos ist es das Verdienst Friedrich von Hiigels, die Erkenntnisse Newmans
fiir ein personales Weltverstindnis unter die Kritik gesamteuropiischer Geistigkeit

4 Qrigenes, In Ezech. hom. 9, n. 1: Baehrens 405; Clemens Alex., Paidag. 1. 5,20 u. 24 —
GCS Clem. 1, 102, 104; dazu: N. Schiffers, Die Einheit der Kirche nach John Henry
Newman, Disseldorf (1956), 190ff.

2 9 Kor13,10; — Apol 258; W. Ward, The Life of John Henry Cardinal Newman,
London 1912, I1, 404. 43 Gram 492; vgl. Parochial and Plain Sermons V1II, 230ff.



218 Norbert Schiffers

gestellt zu haben#t. Ausgehend von der Grunderfahrung, dafl wir ,nichts so unmit-
telbar von innen her kennen, wie uns selbst“45, bedenkt auch von Hiigel die Grund-
fiahigkeiten des Menschen auf ihre Transsubjektivitat hin4® und weifl bei aller Ein-
zelanalyse stets, dafl alle ,Energien zusammen die menschliche Person ausmachen??,
So 148t auch fiir ihn die menschliche Person mit ihren Erstgegebenheiten des Geistes
eine Analogie auf den personalen Gott zu4® und legt umgekehrt von der Offenbarung
her den Schluf nahe, daf die Religion die tiefste Betitigung und Einsicht in die
Ganzheit der menschlichen Persénlichkeit ists®,

Und doch wird es zur Fehlinterpretation von Newmans Grundansatz fihren,
wenn Friedrich von Hiigel die ,conditions of mind“ nur voluntativ-ethisch®®, und
damit enger, auslegt als Newman, der sie fiir eine ontologische Deuntung offenbiilt.
Zwar spricht auch Newman manchmal von ,faculties of mind“, aber es entspricht
dem Tenor der ,Grammar of Assent“, wenn er diesen Ausdruck in der fiir ihn ent-
scheidenden philosophischen Meditation iiber das cartesianische ,cogito ergo sum®
verbessert in ,conditions — Gegebenheiten“. Nur von daher kann Newman auch
das Gewissen ontologisch richtig als Anlage auffassen, wihrend Friedrich von Hiigel
unter Anlage Fahigkeit versteht, womit das Vor-gegebene der ,conditions of mind“
unter Zuhilfenahme der von James gelieferten Hypothese iiber das Unbewufite
nicht mehr seinsbezogen, sondern psychologisch interpretiert wirdsl. Damit ist zwar
fiir von Hiigel eine dynamische Interpretation von Geschichte moglich geworden,
aber der seinsbezogene ,Hintergrund des In-Tatigkeit-Tretens® der Erstgegeben-
heiten des Geistes wird kaum mehr beachtet’2, Die Nahe zum Ontologismus panthei-
stischer Prigung’® hat von Hiigel trotz des immer wieder betonten gemeinsamen
Denkansatzes mit Newman fiir die Analogie zwischen dem personalen Menschen
und dem personalen Gott die existential-ontologische Interpretation so hintanstehen
geheiflen, daf er unter den Erstgegebenheiten des Geistes schlieflich das Gewissen
gar nicht mehr mitbedenkt’4, Damit ist der Grundansatz der newmanschen Uber-
legungen, der in der Frage nach der ontologischen Struktur des Gewissens liegt, ver-
lassen und das Gewissen einseitig moralisierend dem Heroismus zugeordnet, der
schlieflich in der Interpretation Henri Bremonds zur Manifestation des ,Mystikers®

4 M.Schliter-Hermkes, Die geistige Gestalt Friedrich von Hiigels. Nachwort zu:
Friedrich von Hiigel, Religion als Ganzheit, Disseldorf (1948), 4281f.

4 Ebda. 22.

4% Ebda. 12, 24f, 27.

4 Fr.von Huegel, Essays and Addresses on the Philosophy of Religion, 2. A., Lon-
don 1921, 1, 47.

48 Ebda., I, X1II; — Ders., The Mystical Element of Religion studied in Saint Catherine
of Genoa and her Friends, 2. A., London 1923, 1, 72; — Ders., Eternal Life. A Study of its
Implications and Applications, London 1912.

4 Ders., Essays and Addresses on the Philosophy of Religion, 2. A., London 1921, I, 46f.

% Ders., The Mystical Element of Religion studied in Saint Catherine of Genoa and her
Friends, 2. A., London 1923, 11, 240.

5t Ebda., I, 221; 11, 265—267, 283, 337—339; — N. Sdderblom, Religionsproblemet
inom katolicism och protestantism, Stockholm 1910, II.

2 Fr. von Huegel, The Mystical Element of Religion studied in Catherine of Genoa
and her Friends, 2. A., London 1923, I, 3—49, 54, 66.

5 Ebda., I1, 834f.

54 Ebda., I, 72; 11, 282.



Der ,Sonnengesang® und die ,Hymne an die Materie” 219

Newman wirdss. Weil aber Baron von Hiigel noch — anders als Bremond — darum
wuflte, dafl ,das Material des Ubernatiirlichen nicht nur das Heroische, sondern
auch und zum groften Teil das Alltigliche“ ists, sollte man mit Newman das ,All-
tiagliche* personal und seinsbezogen interpretieren und von daher zuerst nicht die
Anstrengung, sondern aristotelisch die Faszination des Seienden bedenken. Nur
itber das ,thaumazein“ ist der Weg einer offenen Religionsphilosophie mdéglich,
weil damit das Vor-gegebene bedacht wird und nicht nur der Mensch in seiner
existentiellen Bemiihung, die zwar zunichst umweltbezogener zu sein scheint, aber in
folgerichtiger Konsequenz von Jean Paul Sartre letzthin als Unméglichkeit auf-
gezeigt wurde. Newmans Vorsehungsglaube aber ist philosophisch naheliegend auf-
grund von Newmans ontologischer Existentialanalyse und deshalb der starkste Ein-
wand gegen eine existentialistisch-heroische Interpretation seiner Erkenntnisse iiber
die Welt Gottes und der Menschen.

Der ,,Sonnengesang‘ des hl. Franziskus von Assisi
und
die ,,Hymne an die Materie* des Teilhard de Chardin

Ein Vergleich zur Deutung der Struktur christlicher Schopfungsfrommigkeit
Vonleo Scheffczyk, Tibingen

Obgleich das Christentum die Religion der Erlosung und der Gnade ist, hat in
ihm die Naturfrommigkeit doch einen legitimen Platz. Das zeigt sich schon am Ur-
sprung des jungen Christentums, das hier nicht nur ein alttestamentliches Erbe iiber-
nahml, sondern seinem religisen Naturerleben audh in eigenstindigen Bildungen
Ausdruck gab?, die seitdem in der Geschichte der christlichen Frommigkeit immer
neue Ausprigungen erfahren haben. Der tiefere Grund, der das Entstchen eines
solchen religiosen Weltgefiihls innerhalb der christlichen Erlsungs- und Gnaden-
wirklichkeit erklirt und rechtfertigt, ist in der innigen Zuordnung von Schépfung
und Erldsung zu sehen, naherhin in dem urtiimlichen Glaubensbewufltsein, dafl der

55 Ebda., 283f; — H. Bremond, Newman. Essai de biographie psychologique, Paris
1913, 43, 3901.

5% Fr.von Huegel, Essays and Addresses on the Philosophy of Religion, 2. A., Lon-
don 1921, 287; — M. Schliiter-Hermkes, Die geistige Gestalt Friedrich von Hiigels.
In: Hochland, 24. Jhg., I, 208f.

! Vgl. die sog. ,Naturpsalmen® des AT: Ps 8, 19, 29, 33, 65, 104, 145, 147.

2 Hymnenartige Lobpreisungen der Schépfung finden sich schon bei Klemens v. Rom,
1Kor 20 und 83; Ep. ad Diognet. 7; Theophilus v. Antiochien, Ad Autolycum I, 6—7;
Minucius Felix, Octavius XVII, 5—9.





