
Der •Sonnengesang" und die •Hymne an die Materie" 219 

Newman wird55. Weil aber Baron von Hügel noch • anders als Bremond • darum 
wußte, daß •das Material des Übernatürlichen nicht nur das Heroische, sondern 
auch und zum größten Teil das Alltägliche" ist56, sollte man mit Newman das •All- 
tägliche" personal und seinsbezogen interpretieren und von daher zuerst nicht die 
Anstrengung, sondern aristotelisch die Faszination des Seienden bedenken. Nur 
über das •thaumazein" ist der Weg einer offenen Religionsphilosophie möglich, 
weil damit das Vor-gegebene bedacht wird und nicht nur der Mensch in seiner 
existentiellen Bemühung, die zwar zunächst umweltbezogener zu sein scheint, aber in 
folgerichtiger Konsequenz von Jean Paul Sartre letzthin als Unmöglichkeit auf- 
gezeigt wurde. Newmans Vorsehungsglaube aber ist philosophisch naheliegend auf- 
grund von Newmans ontologischer Existentialanalyse und deshalb der stärkste Ein- 
wand gegen eine existentialistisch-heroische Interpretation seiner Erkenntnisse über 
die Welt Gottes und der Menschen. 

Der •Sonnengesang" des hl. Franziskus von Assisi 
und 

die •Hymne an die Materie" des Teilhard de Chardin 

Ein Vergleich zur Deutung der Struktur christlicher Schöpfungsfrömmigkeit 

Von Leo Scheffczyk, Tübingen 

Obgleich das Christentum die Religion der Erlösung und der Gnade ist, hat in 
ihm die Naturfrömmigkeit doch einen legitimen Platz. Das zeigt sich schon am Ur- 
sprung des jungen Christentums, das hier nicht nur ein alttestamentliches Erbe über- 
nahm1, sondern seinem religiösen Naturerleben auch in eigenständigen Bildungen 
Ausdruck gab2, die seitdem in der Geschichte der christlichen Frömmigkeit immer 
neue Ausprägungen erfahren haben. Der tiefere Grund, der das Entstehen eines 
solchen religiösen Weltgefühls innerhalb der christlichen Erlösungs- und Gnaden- 
wirklichkeit erklärt und rechtfertigt, ist in der innigen Zuordnung von Schöpfung 
und Erlösung zu sehen, näherhin in dem urtümlichen Glaubensbewußtsein, daß der 

55 Ebda., 283f; • H. Bremond, Newman. Essai de biographie psychologique, Paris 
1913, 43, 390f. 

56 Fr. v o n H u e g e I, Essays and Addresses on the Philosophy of Religion, 2. A., Lon- 
don 1921, 287; • M. Schlüter-Hermkes, Die geistige Gestalt Friedrich von Hügels. 
In: Hochland, 24. Jhg., I, 208f. 

1 Vgl. die sog. •Naturpsalmen" des AT: Ps 8, 19, 29, 33, 65, 104, 145, 147. 
2 Hymnenartige Lobpreisungen der Schöpfung finden sich schon bei Klemens v. Rom, 

1 Kor 20 und 33; Ep. ad Diognet. 7; Theophilus v. Antiochien, Ad Autolycum I, 6•7; 
Minucius Felix, Octavius XVII, 5•9. 



220 Leo Scheffczyk 

Erlöser der Welt zugleich ihr Schöpfer ist und die Annahme der Erlösung ein volles 
Ja zur Schöpfungswirklichkeit voraussetzt. 

Unter den vielen Äußerungen der christlichen Schöpfungs- und Naturfrömmigkeit 
nimmt der •Sonnengesang" des hl. Franziskus eine hervorragende Stellung ein3. 
Man darf in ihm eine der klassischen Ausprägungen christlichen Naturverständnisses 
sehen, in der die Liebe zu den Geschöpfen und der Lobpreis auf den Schöpfer, aber 
auch Schöpfungsfreude und Erlösungssehnsucht eine einzigartige Harmonie mitein- 
ander eingegangen sind. Demgegenüber darf die •Hymne an die Materie" des 
Teilhard de Chardin4 als der modernste Ausdruck christlicher Ergriffenheit vor dem 
Geheimnis der göttlichen Schöpfung bezeichnet werden. Dabei besteht die Moder- 
nität nicht nur darin, daß dieser Hymnus äußerlich dem 20. Jahrhundert zugehört. 
Er ist vielmehr auch in einem inneren Sinne modern, insofern in ihm das natur- 
wissenschaftliche Denken der Neuzeit mit seiner Wendung zur Empirie, seinem 
sinnenhaften Drang zur Erfassung der letzten Realität und seiner kühlen Begeiste- 
rung für das Wirkliche den religiösen Ausdruck bestimmt und gestaltet. 

Es ist nicht zuletzt dieser starke Einschlag des wissenschaftlichen Geistes der Neu- 
zeit, der das Schöpfungsdenken Teilhards im christlichen Bereich mancher Kritik5 

und manchem Verdacht ausgesetzt hat. Tatsächlich ist die Art und Weise, wie Teil- 
hard auch in diesem Gesang die Entwicklung der Welt, genauer der Materie, als 
einen gleichsam erlöserischen Prozeß versteht, der den Menschen wie einst den Pro- 
pheten auf dem feurigen Wagen zu Gott emporführt6, wie er daraufhin die Materie 
als •göttliche Wohnstatt, geladen mit schöpferischer Kraft", als •vom Geist beweg- 
tes Meer", als •Hand Gottes" und •Fleisch Christi"7 preisen und immer wieder 

3 Zum Text und seiner Oberlieferung vgl. u. a. K. E s s e r, Die älteste Handschrift der 
Opuscula des hl. Franziskus, in: Franziskanische Studien 26 (1939), 120•142. Der italieni- 
sche Text wurde kritisch herausgegeben von V. B r a n c a , // Cantico del Frate Sole. Stu- 
dio delle fonti e testo critico, in: Archivum Franciscanum Historicum 41 (1949), 3•87. Zu 
den zahlreichen deutschen Übersetzungen vgl. die bibliographischen Bemerkungen in der 
deutschen Ausgabe von J. H o s s e und L. H a r d i c k , Zürich • Paderborn • Wien 1958. 
Von literarischen Arbeiten über den Sonnengesang und das Schöpfungsverständnis des hl. 
Franziskus seien u. a. genannt: L F. Benedetto,// Cantico di Frate Sole, Firenze 1941. 
• E. Platzeck, Das Sonnenlied des hl. Franziskus von Assist. Eine Untersuchung sei- 
ner Gestalt und seines inneren Gehaltes nebst neuer deutscher Übersetzung, München 1957. 
• R. K o p e r , Das Weltverständnis des hl. Franziskus von Assisi, Werl 1959. • S. V e r - 
h e y , Der Mensch unter der Herrsdiaft Gottes nach dem hl. Franziskus v. Assisi, Düsseldorf 
1960. 

4 Diese Hymne ist im Jahre 1919 entstanden und bildet den Schluß des dichterischen 
Essays: La puissance spirituelle de la matiere, in: Hymne de l'Univers, Paris 1961, 71•75. 
Eine deutsche Übersetzung in: Wort und Wahrheit 13 (1958), 25•26. 

5 Kritik hat Teilhards Gesamtkonzeption u.a. erfahren von G. Bosio, // fenomeno 
umano nell'ipotesi dell'evoluzione integrale, in: La Civiltä Cattolica, Dezember 1955; J. 
Villain, Le Phenomene Humain du Pere Teilhard de Chardin, in: fitudes, Dezember 
1955; J. Galot, Le Phenomene Humain. A propos d'un livre recent, in: Nouvelle Revue 
Theologique, Februar 1956. Nach einer weithin positiven Würdigung leisten eine kritische 
Auseinandersetzung auch 0. A. R a b u t OP, Gespräch mit Teilhard de Chardin, Freiburg 
• Basel - Wien 1961 und A. Portmann, Der Pfeil des Humanen, Freiburg - München 
1960. 

6 Mit diesem aus 2 Kg 2, 1 lf. entlehnten Bild von dem feurigen Wagen, der den Propheten 
Elias zum Himmel trägt, beginnt und schließt der Gesang. 



Der •Sonnengesang" und die •Hymne an die Materie" 221 

segnen kann, so überraschend neuartig, daß der Eindruck einer Überbewertung des 
geschöpflichen Seins und einer gewissen Weltsüchtigkeit entstehen kann. 

Um der Gefahr einer vorschnellen Ablehnung, aber auch einer unbesehenen An- 
erkennung dieser enthusiastischen Naturverehrung zu entgehen, ist der Christ zu 
einer prüfenden Stellungnahme aufgerufen. Dabei wird er sich um ein tieferes Ein- 
dringen in den Geist und den Gehalt dieser Aussagen und um ein Verständnis ihrer 
eigentümlichen Gestalt bemühen müssen. Das ist nicht nur auf dem Wege einer 
direkten und ausschließlichen Hinwendung auf den in Frage stehenden Ausdruck (hier 
der Hymnus Teilhards) möglich, sondern auch mit der Methode des Vergleichens, 
der abwägenden In-Beziehung-Setzung zu einer anderen Ausdrucksgestalt derselben 
Art. Mit einem solchen Vergleich kann wie bei einem Meßvorgang die eine Gestalt 
am Maßstab der anderen sowohl in ihrer Eigenheit wie in ihrem Anderssein erfaßt 
werden. Daraus kann sich dann aber ein tieferes Verständnis für die reine Struktur 
der christlichen Schöpfungsfrömmigkeit ergeben. 

/. Die innere Verwandtschaft beider Hymnen 

Allerdings ist ein solcher Vergleich nur dann berechtigt, wenn die beiden Größen 
ein bestimmtes Maß an Gleichheit zeigen und nicht durch innere Unterschiede soweit 
voneinander abstehen, daß es zwischen ihnen nichts Gemeinsames gibt. In Anbetracht 
des verschiedenartigen geistigen Standortes der beiden Autoren, die durch 700 Jahre 
abendländischer Geistesgeschichte und Entwicklung des Glaubensbewußtseins von- 
einander getrennt sind, könnte sich hier ein Einwand erheben. Aber er erweist sich 
bei näherem Hinblick als unbegründet; denn die vorhandenen Gemeinsamkeiten der 
beiden Gebets-Lieder auf die Schöpfung sind nicht zu übersehen. Sie haben ihren 
Grund einmal in einer ähnlichen Geistesrichtung der Autoren. Beiden ist nämlich 
die Grundhaltung ehrfurchtsvollen Staunens vor dem Wunder der göttlichen Schöp- 
fung eigen; beide sehen in der Natur eine Offenbarung8 der Größe Gottes, die ihre 
gleichgeartete dichterische Empfänglichkeit zu einem Lobgesang inspiriert; beide 
verfolgen mit diesem Lied ein apostolisches Ziel; denn wie Franziskus von diesem 
gott-trunkenen Gesang wünschte, daß ihn die Brüder durch die Lande trügen und mit 
seiner Hilfe die Menschen zu Gott riefen0, so erstrebte Teilhard mit seinen aus der 
meditativen Versenkung in das Geheimnis des Kosmos geborenen mystisch-dichte- 
rischen Erhebungen die Versöhnung des an der Erde kranken Menschen der Moderne 
mit dem nahen Gott10. Von diesem Punkte aus läßt sich sogar eine Gemeinsamkeit 
in den historischen Situationen erkennen, in denen die beiden Lieder ihren geistigen 
Ort haben, eine Übereinstimmung, die eigentlich in Anbetracht des großen zeitlichen 
Abstandes zwischen den beiden Gesängen überraschend ist. Aber es ist nicht zu bestrei- 

7 Nach der Übersetzung in: Wort und Wahrheit 13 (1958), 25. 
8 Für Franziskus liegt das schon in dem Begriff des •Sinnbildes" eingeschlossen, der in 

der •Sonnenstrophe" des Liedes gebraucht wird. Teilhard sagt von der Materie, daß sie •die 
Ausmaße Gottes offenbart". A.a.O., 25. 

9 Vgl. hierzu die Einführung in die Ausgabe von J. H o s s e und L. H a r d i c k , a.a.O., 
14. 

10 Dazu ausführlicher Fr.-A. V i a 11 e t, Zwischen Alpha u. Omega. Teilhard de Chardin, 
Nürnberg o. J., 218ff. 



222 Leo Scheffczyk 

ten, daß das religiöse Naturerleben des Franziskus eine Gegenbewegung gegen die 
im Hochmittelalter aufbrechenden Strömungen des gnostischen Katharer- und Albi- 
gensertums war, die die Schöpfung als etwas Widergöttliches verneinten und die 
Zuordnung von Natur und Gnade, Leib und Geist, Welt und Gott zerstörten11. Auch 
wenn der Gegensatz bei Franziskus wohl nicht aus bewußter Reflexion und Polemik 
gegen diese gefährlichen Häresien resultierte, so ist in ihm doch eine spontane Ab- 
wehrreaktion und eine elementare Hinneigung zur Lehre der Kirche von der Güte 
der Schöpfung zu sehen, die auf dem 4. Laterankonzil vom Jahre 1215 eigens defi- 
niert wurde. Auch Teilhard de Chardins Bemühen, ein neues christliches •Ja zur 
Erde"12 zu sprechen, das in seinem Hymnus, aber darüber hinaus in seinem ganzen 
Werk einen beredten Ausdruck gefunden hat, ist erklärtermaßen von der Absicht 
getragen, den unheilvollen Riß zwischen irdischer Realität und gnadenhafter Wirk- 
lichkeit, den ein sich von der Welt distanzierendes Christentum in der Neuzeit mit- 
verursacht hat, wieder zu schließen, und zwar durch eine neue Erfahrung der Nähe 
Gottes in den Dingen. Was er lehren will, ist die entschlossene Hinwendung zur 
Welt als Möglichkeit einer neuen Entdeckung des Göttlichen in der Schöpfung. So 
ist tatsächlich die Ähnlichkeit der beiden Ausdrucksgestalten christlicher Schöpfungs- 
frömmigkeit, die zuletzt auf dem Fundament des gleichen übernatürlichen Glaubens 
beruht, groß genug, um ihre Vergleichbarkeit als begründet anzusehen. 

//. Die Verschiedenheit in Anlage, Geist und Gehalt 

Die Verwandtschaft dieser beiden Schöpfungslieder ist aber andererseits auch wie- 
der nicht von der Art, daß das Eigenständige und die Verschiedenheit an ihnen nur 
als unwesentlich betrachtet werden könnten. Auf dem gemeinsamen Grunde erheben 
sich vielmehr wesentliche Unterschiede. Ein erster, durchgängiger Unterschied betrifft 
die formale Struktur der beiden Gesänge. Es ist nämlich nicht zu übersehen, daß 
der Hymnus des Franziskus seiner äußeren Anlage nach nicht eigentlich ein Loblied 
auf die Schöpfung, sondern auf Gott ist13, der hier als der Herr der Welt von seinen 
Geschöpfen durch den Mund des Menschen gepriesen wird. Dagegen richtet sich das 
Gedicht Teilhards eindeutig an die Kreatur in Gestalt der (seiner Auffassung nach) 
alle Dinge und Wesen hervorbringenden Materie. Man könnte diesen formalen 
Unterschied sogar so stark betonen, daß man einen formellen Gegensatz zwischen 
diesen beiden Liedern konstruierte und sie einander gegenüberstellte wie eine 
Hymne auf den Schöpfer und eine andere an die Kreatur. In Wahrheit wäre eine 
solche Verschärfung des Verschiedenartigen zum formell Gegensätzlichen eine Über- 
treibung; denn wie Franziskus mit seiner direkten Wendung an den Schöpfer die 
•Andacht zu den Kreaturen" nicht ausschließt, so verleugnet Teilhard mit seinem 
Lobpreis der Schöpfung in Gestalt der Materie keineswegs die staunende Ehrfurcht 
vor dem Schöpfer, der sich ihm hinter der Materie offenbart. Es ist also in jedem 

11 Zum Verhältnis des hl. Franz zu diesen Strömungen vgl. K.  Esser,  Franziskus von 
Assist und die Katharer seiner Zeit in: Arch Franc Hist 51 (1958)  1•40. 

12 Vgl. dazu P. L e r o y SJ, Das Ja zur Erde. Pierre Teilhard de Chardin, Priester und 
Forscher, Wien • München 1960. 

13 So S. V e r h e y , Der Mensch unter der Herrschaft Gottes nach dem hl. Franz v. Assisi, 
Düsseldorf 1960, 175. 



Der •Sonnengesang" und die •Hymne an die Materie" 223 

Falle die Bewegung des gott-trunkenen Herzens auf den Schöpfer wie auf seine 
Werke vorhanden, wodurch auch erst der Sinn der Schöpfungsfrömmigkeit erfüllt 
ist. Und trotzdem ist der Ablauf der Bewegungen in beiden Fällen ein anderer: 
Franziskus wendet sich zuerst dem Schöpfer zu und entdeckt in seinem Licht die 
Schönheit und Verehrungswürdigkeit der Geschöpfe, die das Zeichen Gottes an sich 
tragen. Das ist der Ausdruck einer Erkenntnishaltung, die das Geschöpfliche nur im 
Lichte des unerschaffenen Gutes sieht und um dieses Gutes willen wertet. Teilhard 
dagegen versenkt sich zuerst in die faszinierende Erscheinung der Materie und 
erfährt an ihr eine Offenbarung •der Ausmaße Gottes"14. Es treten also jeweils die 
gleichen Elemente und Bewegungen auf, aber doch in verschiedenartiger Betonung 
und Reihenfolge. Sowenig das die innere Verwandtschaft der beiden Gesänge auf- 
heben kann, so sehr beweist es doch die starke Eigenheit und Selbständigkeit eines 
jeden. Man darf diese formale, strukturelle Differenz sogar als so gewichtig nehmen, 
daß man von ihr aus wie von einer weit zurückliegenden Weichenstellung alle ande- 
ren, nicht unbeträchtlichen Unterschiede ableitet. 

Die verschiedenartige Gestalt wird schon am Beginn der beiden religiösen Dich- 
tungen sichtbar. Franziskus beginnt mit einem lapidaren Ausdruck des Gotteslobes 
in direkter Anrede: 

•Höchster, allmächtiger, guter Herr: 
Dein ist das Lob und der Ruhm, die Ehre und aller Segen. 
Dir allein, Höchster, sind sie zu eigen. 
Kein Mensch darf es wagen, Deinen Namen zu nennen"15. 

Teilhard dagegen beginnt mit dem Hinweis auf den Menschen, •der auf die Knie 
fiel, in dem feurigen Wagen, der ihn davontrug", und läßt ihn sprechen: 

•Gesegnet seist du, rauhe Materie, brache Scholle, harter Fels, 
die du nur der Gewalt nachgibst und uns zwingst, zu arbeiten, 
wenn wir essen wollen. 
Gesegnet seist du, fährdevolle Materie, unbändiges Meer, 
unzähmbare Leidenschaft, die du uns verschlingst, 
wenn wir dich anketten. 
Gesegnet seist du, mächtige Materie, unaufhaltsame Entwicklung, 
immerdar werdende Wirklichkeit, die du unsere Rahmen jeden Augenblick 
sprengst, uns zwingst, daß wir immer ferner hinaus die Wahrheit suchen 
müssen"16. 

Während Franziskus also den Blick zuerst auf die Allmacht Gottes richtet und ihr 
ausdrücklich den alleinigen Besitz aller Ehre und allen Segens zuspricht, geht Teil- 
hard unmittelbar von der sichtbaren Materie aus und ist von ihr so beeindruckt, daß 
er sie zum Gegenstand der Verehrung und des Segens erhebt. Schon hier läßt sich 
ersehen, daß Franziskus im eigentlichen Sinne theologisch vorgeht, d. h. vom höch- 
sten Sein Gottes zu den Geschöpfen niedersteigt, daß sein Weg demnach der einer 
theologischen Deduktion ist, während Teilhard •von unten" beginnt, also kosmolo- 
gisch und induktiv vorgeht, woran sich schon die ganz andere Nähe zur sichtbaren 
Welt erkennen läßt. 

14 Hymne, a.a.O., 25. 
15 Zitiert nach der Ausgabe von J. Hosse • L. Hardick, 17. 
18 A.a.O., 25. 



224 Leo Scheffczyk 

Von diesem verschiedenen Ausgangspunkt und Ansatz sind dann aber auch alle 
weiteren Aussagen der beiden Hymnen bestimmt. Die direkte Anrede des Franziskus 
an den Schöpfer, in dessen Licht und Leben die Geschöpfe gleichsam erwachen und 
in ihrer Güte zum Lobpreis des Schöpfers werden, setzt sich in allen folgenden Stro- 
phen des Gedichtes fort: in der •Sonnen-" und •Sternstrophe", die das Gotteslob 
der Gestirnschöpfung zum Ausdruck bringen, in der •Wind-", •Wasser-", •Feuer-" 
und •Erdstrophe", die für die Welt der Elemente stehen, und in der •Dulder"- und 
•Todesstrophe", die aus der Menschenwelt zum Schöpfer dringen. Immer ist hier 
zuerst von der Herrlichkeit des Schöpfers die Rede, die sich in den Geschöpfen bricht, 
so daß sie daraufhin erst selbst licht werden und dieses ihr entlehntes Licht auf ihren 
Schöpfer zurückstrahlen können. Es ist der gleiche gedankliche Rhythmus, der alle 
Strophen bestimmt und der darum schon an der einleitenden •Sonnenstrophe" gültig 
erfaßt werden kann: 

•Gelobt seist Du Herr, von allen Deinen Geschöpfen. 
Vor allem, durch unsere Schwester, die Sonne. 
Sie ist es, die den Tag macht und uns leuchtet, mit ihrem Licht. 
Schön strahlt sie hoch oben in mächtigem Glanz. 
Von Dir, Höchster, ist sie das Sinnbild"17. 

Mit der gleichen Konsequenz hält auch Teilhard seinen ursprünglichen Ansatz 
durch, sich in das Wunder der Materie zu versenken, das letztlich das Wunder aller 
schöpferischen Entwicklung in der Welt ist, um aus seiner Erfahrung die Nähe Got- 
tes zu verspüren. Für diese immer wieder in den verschiedensten bildhaften Variatio- 
nen abgewandelte Erfahrung Gottes an der Größe und Gewalt der Materie und 
durch sie hindurch sind besonders die Worte kennzeichnend: 

•Gesegnet seist Du, allumfassende Materie, Dauer ohne Schranken, Äther 
ohne Küsten, dreifacher Abgrund von Gestirnen, Atomen und Geschlechtern, 
die du unsere engen Maße überbordest und tilgst, uns offenbarst die Ausmaße 

Gottes." 
Der gleiche Eindruck klingt in den Worten wider: 

•Gesegnest seist du, sterbliche Materie, die du eines Tages dich in uns ent- 
zweist und uns mit Gewalt in das innerste Herz dessen geleitest, was ist." 

Noch intensiver ist dieses Erfahren des Göttlichen an und in der Materie in dem 

Ausdruck eingefangen: 
•Saft in unseren Seelen, Hand Gottes, Fleisch Christi, Materie, ich segne 

dich . . . 
Idi grüße dich, unerscliöpfliche Fassungskraft, an Sein und Umwandlung, darin 

die erkorene Substanz keimt und heranwächst... 
Ich grüße dich, harmonische Stadt der Seelen, durchsichtiger Kristall, von dem 

uns das neue Jerusalem kommt. 
Ich grüße dich, göttliche Wohnstalt, geladen mit schöpferischer Kraft, vom 
Geist bewegtes Meer, gekneteter Ton, dem das fleischgewordene Wort Leben 

einhaucht"l8. 

" A.a.O., 19. 
18 A.a.O., 25. 



Der •Sonnengesang" und die •Hymne an die Materie" 225 

Der verschiedenartige Ansatz und die ungleiche Bewegungsrichtung der Betrach- 
tungsweise (•von oben nach unten" bei Franziskus, von •unten nach oben" bei 
Teilhard) lassen erkennen, daß das für den Charakter der christlichen Naturfröm- 
migkeit entscheidende Gott-Welt-Verhältnis in beiden Fällen anders gefaßt und 
bestimmt ist. Die Intensität, mit der Franziskus seinen Blick zuerst auf die göttliche 
Vollkommenheit richtet und alles vom Absoluten her beurteilt, ist ein Ausdruck der 
im Glauben erfaßten objektiven Weltordnung, in der das Göttliche die erste, abso- 
lute und schlechthinnige Wirklichkeit bedeutet. Neben dieser vollkommenen Wirk- 
lichkeit kann jede andere Realität nur eine abgeleitete, spurenhafte sein. Diese 
theologische Grunderkenntnis übersetzt sich bei Franziskus in den Begriff des Bildes 
oder des Symbols, mit dem das Gott-Welt-Verhältnis durchgehend ausgedrückt wird, 
auch wenn das Wort vom •Sinnbild" direkt nur in der •Sonnenstrophe" fällt. Aber 
es ist sicher, daß Franziskus den gleichen Abbild- und Symbolcharakter der Kreatur 
meint, wenn er z. B. in der •Windstrophe" von der belebenden Wirkung der Luft, 
der Wolken und des •heiter wechselnden Wetters" spricht und dabei doch zum 
Schluß den Hinweis nicht unterläßt, daß es letztlich der Schöpfer ist, der in diesen 
Geschöpfen seine Lebensfülle ausdrückt. In gleicher Weise gemahnen die Aussagen 
über •das schlichte, köstliche und keusche Wasser", über das die Nacht erleuchtende 
Feuer, das •schön ist und heiter und stark und gewaltig" ebenso wie der Hinweis 
auf die den Menschen umsorgende und nährende Erde, an die Wahrheit, daß Gott 
allein Leben, Licht und Kraft ist, während die Geschöpfe nur abbildhaft an Ihm 
Anteil haben. So ist die Grundkategorie, mit der Franziskus das Gott-Welt-Verhält- 
nis erfaßt und die Geschöpflichkeit überhaupt deutet, die des Symbols oder der 
Abbildlichkeit. Das ist dasselbe Prinzip, das später der geistige Nachfahre des Fran- 
ziskus, der hl. Bonaventura, theologisch genauer in die Aussage gefaßt hat: •Jedes 
Geschöpf ist von Natur aus ein Bild und Gleichnis jener ewigen Weisheit"19, wobei 
das Abbildsein im Sinne dieses franziskanischen Theologen dem Geschöpf nicht nur 
nebenbei, sondern wesentlich zukommt. 

Mit dieser Bestimmung des Gott-Welt-Verhältnisses, die von einem transzendenten 
Gesichtspunkt geschieht und die Erkenntnis des Abbildes vom Urbild her gewinnt, 
steht Franziskus tief in der Überlieferung des mittelalterlichen Exemplarismus, der 
für ihn zum eigentlichen Erklärungsprinzip der Schöpfung und der Geschöpflichkeit 
wird. Da aber nach dieser Anschauung Gott als absolut vollkommenes, unendliches 
Urbild sich in nur einem endlichen Wesen nicht hätte deutlich genug abbilden kön- 
nen, ist von Seiten Gottes her auch die Vielzahl geschaffener Wesen begründet und 
mit der Vielzahl zugleich ihre Ordnung. Obgleich der Sonnengesang den mit dem 
Exemplarismus eng zusammenhängenden Ordnungsgedanken nicht ausdrücklich for- 
muliert, bestimmt dieser Gedanke doch die ganze Struktur des Gedichtes; denn die 
Abfolge von Gestirn-, Elementen- und Menschenschöpfung macht deutlich, daß die 
Schöpfung in ihrer gegliederten Mannigfaltigkeit vor Gott hintritt und erst aus 
dieser gestuften Ordnung der vollkommene Wohlklang ihres Preisliedes wie aus 
einem vielstimmigen Instrument erblüht. 

Für die inhaltliche Bestimmung des Gott-Welt-Verhältnisses ist aber eine Konse- 

19 Itinerarium mentis in Deum II, 12. 



226 Leo Scheffczyk 

quenz des Abbildgedankens noch bedeutsamer. Mit der Idee des Abbildseins des 
Geschöpflichen ist nämlich einerseits der Gegensatz und die absolute Andersheit 
zwischen dem Urbild des Schöpfers und seinem Geschöpf festgehalten, wie er zwi- 
schen einem Wesen und seiner Spiegelung, zwischen einer Realität und ihrem Reflex 
besteht. Damit bleibt Gott die Bedeutung als des einzig wahren Seins und der abso- 
luten Wirklichkeit erhalten. Andererseits verbürgt der Bildgedanke auch die Wahr- 
heit, daß zwischen dem Schöpfer und dem Geschöpf das Verhältnis innigster Zu- 
sammengehörigkeit und seinshafter Abhängigkeit (auf Seiten der Kreatur) obwaltet. 
Die Zusammengehörigkeit kann aber nie eine formelle Vergöttlichung des Ge- 
schöpfes erbringen; denn insofern das Geschöpf nur endliches Abbild Gottes ist, 
bleibt es, trotz der darin liegenden außerordentlichen Würde, doch dem göttlichen 
Wesen untergeordnet. Die durch das Abbild-Sein bewirkte •göttliche Beschaffenheit" 
des Geschöpfes bleibt in den Grenzen einer Teilhabe am göttlichen Sein und kann 
nie zu einem vollkommenen Aufgehen des Göttlichen im Geschöpflichen und umge- 
kehrt führen. Damit läßt sich aus dem Bildgedanken auch die Erkenntnis ableiten, 
daß Gott der Welt nicht gänzlich immanent sein kann, wie ein ihr zugehöriges Irdi- 
sches, sondern ihr ebenso transzendent bleiben muß, wie ein ihr radikal überhobenes 
Göttliches. Der phantheistische Monismus, die Gefahr jeder betonten Naturfröm- 
migkeit, ist so im Ansatz schon unterbunden. 

Wendet man nun vom Sonnengesang des Franziskus, der in all den genannten 
Punkten den Erfordernissen des Offenbarungsdenkens von Gott und der Schöpfung 
gerecht wird, den Blick wieder auf den modernen Schöpfungshymnus Teilhards, so 
wird man feststellen, daß hier zunächst die Idee des Exemplarismus keine Rolle 
spielt. Es ist auch von vornherein unwahrscheinlich, daß einem (auch in seinem Glau- 
ben) so stark von der modernen Naturwissenschaft geprägten Denker wie Teilhard 
ein so schlichtes Symbolverständnis eignen kann, wie es dem mittelalterlichen Men- 
schen gegeben war. Der Naturwissenschaftler kann von seinen Voraussetzungen aus 
die Geschöpfe schwerlich als Bilder und Zeichen begreifen, von denen er zu höheren 
Urbildern aufsteigen könnte. Er muß sich damit begnügen, die Geschöpfe als sinn- 
fällige Dinge stehen zu lassen und bei ihnen zu bleiben. Wenn sich aber, wie im 
Falle Teilhards, mit dieser realistischen Einstellung zugleich auch ein tiefer religiöser 
Glaube an die Wahrheit der Schöpfung verbindet, dann wird es nicht einfach (wie 
bei einer vorchristlichen oder unchristlichen Naturforschung) zu einer Verbannung 
des Schöpfers aus dem Bereich der Natur kommen, sondern eher zum Gegenteil: 
nämlich zu einer Betrachtungsweise, die die Schöpfungsdinge als solche von Gott 
erfüllt und gleichsam beseelt ansieht. Gegenüber der symbolhaften Auffassung des 
Gott-Welt-Verhältnisses bei Franziskus herrscht deshalb bei Teilhard ein natur- 
hafter Realismus vor, was hier besagen will, daß die Dinge nicht mehr nur als auf 
Gott verweisende Abbilder verstanden werden, sondern als mit dem Göttlichen 
naturhaft verbundene, das Göttliche einschließende Realitäten. Darauf weisen die 
in dem Hymnus gebrauchten Formeln von der Materie als der •Wohnstatt Gottes", 
als •Hand Gottes", als •unerschöpfliche Fassungskraft an Sein und Umwandlung", 
als •vom Geist bewegtes Meer" hin. In einer solchen Auffassung von der Geschöpf- 
lichkeit kann auch der Gedanke an die wunderbare Harmonie und Ordnung der 
Schöpfung keine besondere Bedeutung mehr empfangen; denn es gibt nichts Wun- 



Der •Sonnengesang" und die •Hymne an die Materie" 227 

derbareres als dieses Einwohnen des Göttlichen selbst in der Materie. Das eigent- 
liche Wunder ist nicht die differenzierte Vielheit der Geschöpfe als endliches Abbild 
der unendlichen Vollkommenheit Gottes in einer statischen Ordnung, sondern die 
physische Gegenwart des Göttlichen in der Materie und ihre damit gegebene unend- 
liche Fassungskraft, die zur dynamischen Entwicklung drängt. So wird bei Teilhard 
aus dem Bildgedanken die Idee einer gewissen naturhaften Einheit der endlichen 
Dinge mit dem Göttlichen, aus der statischen Ordnung die dynamische Entfaltung, 
aus der Transzendenz des Schöpfers gegenüber der Welt seine wesentliche Imma- 
nenz. 

Die aufgewiesenen Unterschiede zwischen dem Schöpfungshymnus des mittel- 
alterlichen Heiligen und dem Lobpreis der Materie eines modernen Gläubigen, die, 
wie wohl deutlich geworden ist, nicht nur die äußere Anlage der beiden Werke, son- 
dern auch ihren Geist und Gehalt betreffen, machen es möglich, an dem heraus- 
gestellten Gegensatz das Schöpfungsverständnis Teilhards, wie es sich in dem Hym- 
nus ausspricht, noch genauer in seiner spezifischen Eigenart zu erfassen und für die 
Bestimmung der idealen Struktur der christlichen Schöpfungsfrömmigkeit zu ver- 
werten. 

///. Die Eigenart des Schöpfungsverständnisses Teilhards und die Struktur 

christlicher Schöpfungsfrömmigkeit 

Die Andersartigkeit in Gestalt, Geist und Gehalt der beiden Schöpfungshymnen 
dürfte man demnach auf den Unterschied zwischen symbolisch-transzendenter und 
naturhaft-immanenter Deutung des Gott-Welt-Verhältnisses zurückführen. Wäh- 
rend das symbolische Denken die Zusammengehörigkeit von absolutem Urgrund 
und bildhafter Ausprägung vor allem als Gegensatz erlebt (ohne daß in ihm das 
starke Streben nach der Identität dieser Gegensätze je aufgehoben würde), erfaßt 
das so beschriebene naturhaft-realistische Denken den absoluten Urgrund und das 
einzelne Ding vor allem als Einheit (ohne daß in dieser Identitätserfahrung jede 
Unterscheidung zwischen den beiden aufgegeben wäre). Diese Tendenz zur Ein- 
heitserfassung und Identität von göttlichem und geschöpflichem Sein zeigt sich bei 
Teilhard auch noch an anderen Stellen seines Gesamtwerkes, die hier zur Stützung 
dieser schwerwiegenden Behauptung herangezogen werden dürfen. Hier muß zu- 
nächst auf jenes merkwürdige Kindheitserlebnis Teilhards verwiesen werden, auf 
das in der Literatur schon oft aufmerksam gemacht wurde20: die mystische Erhebung 
eines Metallstückes zu seiner •Eisengottheit". Man könnte über dieses exzentrische 
Geschehnis hinweggehen, wenn Teilhard als reifer Mensch seinen inneren Sinn nicht 
bejaht und seine ganze spätere Geistigkeit nicht als Entfaltung dieses kindlichen 
Gestus angesehen hätte21. Tatsächlich scheinen sich manche seiner späteren Äuße- 

20 So bei P. L e r o y , a.a.O., 12f; Fr.-A. V i a 11 e t, a.a.O., 24ff; L. B o r o s , Evolutionis- 
mus und Anthropologie. Zum Lebenswerk von Pierre Teilhard de Chardin, in- Wort und 
Wahrheit 13 (1958), 15. 

21 Er sagt darüber in der unveröffentlichten Schrift •Le Coeur de la Mutiere": •Heute 
muß ich darüber lächeln, aber ich muß gleichzeitig anerkennen, daß diese instinktive Ge- 
bärde, mit der ich als Kind ein Stück Metall im wahren Sinne des Wortes angebetet habe, 
doch eine intensive Gabe und eine große Forderung in sich enthielt. Meine ganze spätere 
Geistigkeit ist als Entfaltung dieser Gebärde zu betrachten." Vgl. L. B o r o s , a.a.O   15 



228 Leo Scheffczyk 

rungen über das Geheimnis der Materie in strenger Konsequenz aus jenem Jugend- 
erlebnis zu ergeben. Daran läßt vor allem seine mystisch-philosophische Dichtung 
•Messe zur Feier der Welt" denken, in der sich u. a. das Gebet findet: 

•Christus in der Verklärung, der du im Schoß der Materie 
allgegenwärtig wirkst, 
strahlend helle Mitte, in der die zahllosen Fäden der 
Vielfalt zusammenlaufen, so ehern wie das Gesetz der 
Welt und doch so warm wie das Leben ... 
Du, der in überreicher Einheit jeden Reiz enthält, 
jeden Wohlgeschmack, jede Kraft, jeden Zustand, 
Dich ruft mein ganzes Wesen mit einer Sehnsucht, 
deren Größe dem Universum gleicht"22. 

Dieser Text ist nicht nur ein deutlicher Beweis für die beiTeilhard vorherrschende 
Identitätsauffassung von Göttlichem und Geschöpflichem, sondern auch für die sich 
in seinem reifen Leben verstärkende Tendenz, den religiösen Gedanken einer Syn- 
these aller Dinge mit der Wirklichkeit Gottes spezifisch zu verchristlichen und ihn 
mit der Wahrheit von der kosmischen Stellung Christi zu verbinden. 

Für diese Tendenz, in der sich erst das tiefste Anliegen Teilhards offenbartest auch 
seine eigenartige Verehrung des Herzens Jesu, wie sie schon in einer Skizze •Chri- 
stus in der Materie" aus dem Kriegsjahr 1916 in Erscheinung tritt, kennzeichnend. 
Er beschreibt hier ein visionäres Erlebnis vor einem Herz-Jesu-Bild, dessen Um- 
risse sich plötzlich auflösen, so daß die Christusgestalt Mittelpunkt eines Strahlen- 
kreises wird, der den ganzen Kosmos erfaßt und durchdringt23. Hier wird Christus 
gleichsam zu einer •kosmischen Hostie"24 erhoben, deren Substanz schon in ihn ver- 
wandelt ist. Daß Teilhard an dieser Vorstellung festhält, zeigen ähnliche Aussagen 
in seinem Werk •Le milieu divin", wo er von der •still in den Dingen gewachsenen 
Gegenwart Christi"25 spricht und den Kosmos als den •Leib dessen" bezeichnet, •der 
ist und der im Kommen ist"26. Dem entspricht auch die Aussage am Ende seines 
systematischen Versuches •Der Mensch im Kosmos", wo Teilhard feststellt: •Chri- 
stus umkleidet sich organisch mit der ganzen Majestät seiner Schöpfung. Infolge- 
dessen (und ohne dies bildlich zu verstehen) sieht sich der Mensch imstande, mit der 
bewegten Welt in ihrer ganzen Länge, Breite und Tiefe seinen Gott zu erleiden und 
zu entdecken"27. Aus diesen und ähnlichen Bekenntnissen Teilhards zieht einer sei- 
ner Interpreten den Schluß, den er allerdings in die Form einer Frage kleidet: •Ist 
nicht alles Gott? Alles in einer einzigen, unter der Materie liegenden, von der Wis- 
senschaft um die Jahrhundertwende Weltäther genannten Substanz enthalten?"28 

Tatsächlich ist nicht zu bestreiten, daß Teilhards Gedanken auf einen Punkt ver- 
weisen, in dem Gott und Materie zusammenfließen, •Gott Materie wird"29. 

22 La messe sur le monde, in: Hymne de l'Univers, 34; deutsch bei P. L e r o y , a.a.O., 26f. 
23 Le Christ dans la mattere, in: Hymne de l'Univers, 42ff; Fr.-A. V i a 11 e t, a.a.O., 70ff. 
24 Dieser bildhafte Ausdruck zur Deutung der Anschauung Teilhards vom kosmischen 

Christus findet sich bei 0. A. R a b u t, a.a.O., 181. 
25 Le milieu divin, Paris 1957, 196. 26 Ebda., 202. 
27 Der Mensch im Kosmos, München 21959, 293. 
28 Fr.-A. V i a 11 e t, a.a.O., 31. 29 So Fr.-A. V i a 11 e t, a.a.O., 69. 



Der •Sonnengesang" und die •Hymne an die Materie" 229 

Es wäre nun ein Leichtes, diese unstreitig zum Immanentismus neigende Welt- 
erfahrung und Schöpfungsfrömmigkeit mit dem Verdikt des •Pantheismus" oder 
des •Panchristismus" zu belegen. Aber das käme der Anwendung eines alten Eti- 
ketts auf eine völlig neue Sache gleich, was weder der Originalität Teilhards noch 
seiner gläubigen Grundhaltung gerecht würde. Dem möglichen Vorwurf des Pan- 
theismus konnte Teilhard immer mit dem Hinweis auf einen persönlichen Gott der 
Liebe und auf die Unaufhebbarkeit der menschlichen Personalität begegnen. Aber 
es läßt sich darüber hinaus auch zeigen, daß seine Tendenz zur Einheitserfassung 
von Gott und All nicht pantheistisch gemeint ist, im Sinne eines einfachen Auf- 
gehens Gottes in den Geschöpfen oder in der Materie. Um das zu erkennen, muß 
man freilich aus den bisher erörterten Gedanken Teilhards eine spezifische Vorstel- 
lung noch deutlicher hervorheben, nämlich die von dem sich entwickelnden, im 
•Punkte Omega" konvergierenden Universum. 

Wenn man Teilhards eigenartige Einheitsauffassung genauer wiedergeben will, 
darf man nicht unerwähnt lassen, daß Gott und Welt (ähnlich wie Geist und Mate- 
rie) nicht schlechthin in eins gesetzt sind, sondern in der Wirklichkeit der Evolution 
eins werden. Das will besagen, daß die Materie ihm nicht einfach als vergöttlichtes 
Sein gilt, sondern als ein sich auf die Vergöttlichung bewegendes oder bewegtes 
Sein. Von daher schließt sich erst das Verständnis für die im •Hymnus an die Mate- 
rie" so oft verwendete Segensformel auf. Etwas formell Vergöttlichtes, das dann 
auch schon Teil des göttlichen Seins wäre, könnte sich der Mensch nicht zu segnen 
anmaßen. Wohl aber ist das gegenüber einem Wesen möglich, das sich auf dem 
Weg zu einer göttlichen Verklärung befindet und dessen zielhafte Vollendung der 
Mensch als der •Priester der Schöpfung" befördern kann. Teilhard drückt diese Idee 
mit dem Bild des Punktes •Omega" aus, der einmal (in einer vorwiegend philoso- 
phischen Betrachtungsweise) den Höchstpunkt der Vereinheitlichung der Noosphäre30 

oder den menschlichen Überorganismus bezeichnet31, der aber auch tiefer theologisch 
verstanden wird und dann Gott selbst als präexistente Mitte der Kosmogenese oder 
Christus in seiner Zentralstellung im werdenden und sich vollendenden Kosmos 
meint32. •Omega" ist der göttliche, natürlich-übernatürliche Konvergenzpunkt aller 
Entwicklung. 

So gesehen, könnte der Eindruck entstehen, als ob die vorher erwähnte Identifi- 
zierungstendenz des Geschöpflichen mit dem Göttlichen weitgehend entschärft sei, 
da ja nur eine Beziehung zwischen der Materie und dem absoluten Gott wie die 
zwischen einem sich entwickelnden Wesen und seinem Ziel gemeint sei. Dem ist aber 
die noch speziellere Vorstellung Teilhards entgegenzuhalten, daß nämlich Gott (oder 
Christus) als das Zentrum des Zusammenstrebens aller Dinge in dem Prozeß selbst 
als die treibende Krafi schon anwesend ist33. Christus selbst ist es, der als praeexisten- 
ter Zielpunkt des kosmischen Werdeprozesses die eigentliche Entwicklungskraft dar- 
stellt, die den Vorgang mit ihren Impulsen trägt, treibt und vollendet. Das ist auf 
Grund der einmal gemachten Voraussetzungen durchaus konsequent gedacht; denn 
da eine auf die Kräfte der Materie allein abgestellte Evolution niemals die Errei- 

30 Vgl. Fr.-A. Viallet, a.a.O., 188. 31 0. A. Rabut, a.a.O., 113. 
32 Ebda., 113. 33 Fr.-A. Viallet, a.a.O., 205. 



230 Leo Sdieffczyk 

chung des Zieles garantieren könnte und die von Teilhard als sicher angesehene 
Sinnhaftigkeit der Entwicklung somit nicht gewährleistet wäre, muß •Omega" selbst 
die Entwicklung auf sich hin steuern. Dieser Forderung entspricht der von Teilhard 
oft ausgesprochene Gedanke, daß die kosmische Funktion •Omega" unerläßlich sei, 
und daß sie darin bestehe, •in seinem Strahlenkreis das Einheitsstreben der den- 
kenden Teilchen der Welt in Gang zu bringen und zu nähren"34. Dieser Einfluß 
•Omegas", der gelegentlich als die bewegende Kraft der (göttlichen) Liebe in den 
Geschöpfen verstanden wird, kann kein unpersönlicher und anonymer, auch kein 
aus der Distanz von Raum und Zeit kommender Impuls oder gleichsam nur eine 
Fernwirkung sein. •Ich sage, daß die Liebe stirbt, wenn sie auf das Unpersönliche 
und Anonyme stößt. Ebenso unvermeidlich vermindert sich ihre Kraft durch räum- 
liche Trennung • und noch viel mehr durch die Entfernung in der Zeit. Eine wesent- 
liche Bedingung der Liebe ist das Miteinandersein". Daraus zieht Teilhard die 
Schlußfolgerung, daß •Omega" mit der gleichen Kraft und Intensität wirken muß 
wie das Spiel der irdischen Kräfte in Anziehung und Abstoßung, •das heißt aus der- 
selben körperlichen fühlbaren Nähe"35. Demnach ist •Omega", das Zentrum des 
sich zusammenschließenden Alls, mit seiner Energie in geradezu •körperlich fühl- 
barer Nähe" in den Dingen anwesend. Das zeigt, daß Teilhard nicht jene allgemeine 
Gegenwart Gottes in den Dingen meint, die Gott als Ursache ihres Entstehens und 
Bestehens zukommt und die seine absolute Unabhängigkeit und Transzendenz gegen- 
über den Dingen nicht aufhebt. Es ist vielmehr eine Präsenz, die zur Konstitution 
der Geschöpfe in einer evolutionären Welt hinzugehört und die als treibende Kraft 
oder als informierendes Prinzip das Sein der Geschöpfe zur Entfaltung bringt. Daß 
diese Erklärung nicht unzutreffend ist, zeigt die Antwort, die Teilhard auf die Frage 
nach der Art und Weise gibt, wie Gott (Christus) die Einigung der Welt vollführt: 
•Indem er zu einem gewissen Teil in die Dinge eintaucht, indem er sich zum .Ele- 
ment' macht und indem er dann, kraft des im Herzen der Materie gefundenen Stütz- 
punktes, die Führung und den Plan dessen übernimmt, was wir heute Evolution 
nennen"36. Damit wird notgedrungen auch der Unterschied zwischen natürlicher 
und übernatürlicher Gegenwartsweise Gottes verwischt, weshalb ein Kritiker Teil- 
hards sagen kann: •Es handelt sich um eine heiligmachende Gegenwart"37. Von da- 
her ist es auch erklärlich, daß nach Teilhard •das entschlossene Eintauchen in den 
Kosmos"38, das Eingehen auf die Welt und ihren Fortschritt, eine direkt erlösende, 
heiligmachende Wirkung auf den Menschen ausübt. Das aber ist nur möglich, weil 
die göttliche Lebenskraft des kosmischen Christus wie ein Keim oder eine Wurzel 
in den Dingen wohnt und sie als werdende mitkonstituiert. 

So vermag die Idee der sich auf das praeexistente kosmische Zentrum zusammen- 
ziehenden Welt • welcher Prozeß aus der Kraft des Zentrums erfolgt • zwar den 
Einwand der Identität und der monistischen Alleinheit zwischen Gott und Welt zu 
beheben. Aber auch wenn Gott nach dieser Auffassung nicht ganz in der Belebung 
und Informierung der Dinge aufgeht, so wird er doch mit seiner Kraft ein •Ele- 

34 Der Mensch im Kosmos, 263. 35 Ebda., 263. 
36 Der Mensch im Kosmos, 290. Vgl. auch die Aussage in Le milieu divin, 129: •Die Kraft 

Christi ist in Dich [die Materie] eingegangen." 
37 O. A. R a b u t, a.a.O., 188. 38 Edba., 185. 



Der •Sonnengesang" und die •Hymne an die Materie" 231 

ment", ein Teil von ihnen, was seiner Überweltlichkeit, seiner Unabhängigkeit und 
seiner Unendlichkeit widerstreitet. Eine echte Transzendenz Gottes ist so nicht mehr 
gewahrt. Ja, das ist eigentlich schon nicht mehr möglich, wenn Gott als das dyna- 
misch wirkende Zentrum einer naturhaften Bewegung angesehen wird; denn das 
Zentrum ist keinem Punkte innerhalb des Kreises oder auf seiner Peripherie •über- 
hoben" oder transzendent. Kreis und Zentrum gehören zum gleichen Organismus, 
unterscheiden sich nur wie Äußeres und Inneres, wie Sichtbares und Unsichtbares. 
Das Bild eines sich langsam in der Evolution um Gott zusammenschließenden Krei- 
ses deutet auf eine geschlossene Welt hin, in die das Göttliche wie etwas ihr natür- 
lich Zugehöriges einbezogen ist. Dem entspricht das Urteil eines sonst durchaus 
wohlwollenden Interpreten Teilhards, daß es für diese Auffassung keine eigentliche 
•Epiphanie" des Göttlichen in der Welt gibt, kein •Erscheinen" als Übergang von 
der Transzendenz zur Immanenz, sondern nur eine •Diaphanie", ein Hervorleuch- 
ten Gottes aus dem Inneren der Dinge39. 

Das macht verständlich, warum Teilhard in seinem Schöpfungshymnus in direkter 
Hinwendung an die Materie als solche sprechen kann und den Blick zum überwelt- 
lichen Gott, wie es Franziskus immer wieder tut, nicht erhebt. Das erklärt auch die 
viel größere Unmittelbarkeit seines Kontaktes zu den Schöpfungsdingen und die 
ungestüme, leidenschaftliche Liebe zur Welt als solcher, in der er Gott findet und 
erfaßt. Die hier bezeigte Schöpfungsfrömmigkeit ist den Dingen der Welt so zuge- 
tan, daß ein Unterschied zwischen Gottes- und Weltliebe nicht mehr relevant er- 
scheint. Das zeigt sich besonders deutlich an Teilhards Auffassung vom religiösen 
Akt der Anbetung. Wenn sonst dieser höchste menschliche Akt ausschließlich auf den 
weltüberlegenen personalen Gott gerichtet erscheint, so ist er für Teilhard eine 
•synthetische Gebärde", •in der sich ein leidenschaftliches Verlangen, die Welt zu 
erobern, und ein leidenschaftliches Verlangen, uns mit Gott zu vereinigen, mitein- 
ander verbinden und aneinander entfachen"40. Anbeten heißt nunmehr, •sich mit Kör- 
per und Seele dem Schöpfungsakte widmen, sich ihm zuordnen, um die Welt durch 
Arbeit und Forschung zu vollenden"41. 

Vielleicht stellt sich im Angesicht dieser praktischen Konsequenzen für die reli- 
giöse Haltung des Menschen vor Gott eindringlicher als bei der Erörterung der 
theoretischen Grundlagen die Frage, inwieweit Teilhard hier die bleibenden Struk- 
turen einer christlichen Schöpfungs- und Naturfrömmigkeit unverfälscht wiedergibt. 
Der erste Eindruck, den Teilhards religiöse Weltliebe erweckt, ist der, daß sein All- 
gefühl bestimmter Differenzierungen ermangelt. Er umfaßt die •Welt in Gott" mit 
solcher Inbrunst, daß darüber zunächst das Wissen um die Vordergründigkeit, die 
Hinfälligkeit und Brüchigkeit dieser Welt zu schwinden scheint. 

Zwar muß die Kritik hier sehr vorsichtig zu Werke gehen. Sie darf z. B. nicht 
übersehen, daß Teilhard in dem Hymnus auch das Wissen darum ausdrückt, daß 
•allmählich in unseren Händen die Sonder- und Einzelformen all dessen, was wir 
halten, entschwinden, bis daß wir packen das alleinige Wesen aller Stofflichkeiten 

39 A. Portmann, a.a.O., 45. 
40 Aus einem Memorandum Teilhards vom Jahre 1941: Sur les bases possibles d'un Credo 

humain. Vgl. Pilger der Zukunft, München 1959, 52. 
41 Aus •Christologie et Evolution"; mitgeteilt bei Fr.-A. V i a 11 e t, 215. 



232 Leo Sdieffczyk 

und aller Verbindungen"42. Er weiß also um die Vergänglichkeit der einzelnen 
materiellen Dinge und kennt den Schmerz, der auf dem Entwicklungsweg zur voll- 
kommenen Gestalt der Schöpfung zu bestehen ist. Das besagen auch seine Worte: 
•Wir müssen, wenn wir dich [die Materie] haben wollen, dich im Schmerz läutern, 
nachdem wir dich in Wollust an die Brust gezogen haben"«. Aber die Not und das 
Leid der Welt haben doch bei Teilhard nicht jenen abgründigen Charakter, wie 
ihn etwa der Mensch der Bibel am Geheimnis der göttlichen Zulassung erfährt44. 
Das Übel gilt ihm mehr als natürliche Wachstumsschwierigkeit, als teilweiser Miß- 
erfolg der auf viele Versuche angewiesenen Entwicklung. 

Eine ähnliche Unangemessenheit zeigt sich in seiner Wertung des menschlichen 
Todes. Gewiß, auch er hat in dem Hymnus einen Platz, wie die Worte beweisen: 
•Nimm mich fort, Materie, in jene Höhe, durch den Drang, die Trennung und den 
Tod, nimm mich fort, auf daß ich endlich dorthin gelange, wo mir vergönnt sein 
wird, in keuschen Armen das All zu umfangen"45. Aber diese Worte zeigen auch, 
daß der Tod in durchaus optimistischem Licht nur als der Übergang zur vollkom- 
menen Vereinigung mit dem göttlichen All gesehen wird und nicht in dem Dunkel 
der Sünde, aus dem er kommt. Vor allem erscheint er hier nicht von jener Gefahr 
umwittert, die ihm von seiner Herkunft eignet, daß er nämlich zum ewigen Unter- 
gang des Menschen führen kann. Hier ist der Gesang des hl. Franziskus ernster und 
zugleich realistischer, wenn er in der am Ende stehenden •Todesstrophe" der Er- 
schütterung und dem Schrecken Raum gibt, wie die dunkel getönten Worte erkennen 
lassen: 

•Kein Lebender kann ihm entrinnen. 
Wehe denen, die sterben in tödlicher Schuld" M. 

Die Gebrochenheit der Schöpfung ist bei Teilhard letztlich deshalb nicht so scharf 
gesehen, weil er die Macht der Sünde hinter dem grandiosen Eindruck, den die ziel- 
strebige Evolution der Welt vermittelt, zurücktreten läßt. In dem Hymnus selbst 
wird die Sünde nicht genannt, es sei denn, daß man in dem Wort vom •ichsüchtigen 
Genießen" der Materie einen Hinweis auf sie gegeben sieht. Teilhard mußte dem 
Vorwurf, daß er in seiner Vorstellung von der durch Gott angetriebenen evolutionä- 
ren Schöpfung die Sünde verharmlose, schon zu seinen Lebzeiten entgegentreten und 
sich um gewisse Korrekturen bemühen. Aber der Eindruck ist unabweisbar, daß diese 
Korrekturen seinem Gedankenbau nur von außen hinzugefügt sind und im System 
sachlich •zu spät" erfolgen47. So tritt die Wahrheit, daß es in der Welt auch eine 
Entwicklung zum Bösen gibt, das nach dem Ende hin immer radikaler wird und das 
nicht einfach durch die Entwicklung aufgelöst, sondern von einem göttlichen Gericht 
überwunden wird, nicht in ihrem vollen Ernst hervor. 

Die so stark •einlinige" Betrachtung der Entwicklung des gotterfüllten Kosmos 
läßt bei Teilhard auch die Bedeutung der Distanz zur Welt und das Moment der 

42 A.a.O., 25f. 43 Ebda., 26. 
44 Vgl. hierzu u. a. das Buch Job, den Prediger, die Ps 37, 49, 73. Dazu aus dem NT Rom 

8,18ff. 45 Ebda., 26. « J. H o s s e • L. H a r d i ck , 33. 
47 Das zeigt sich besonders deutlich an seinem systematischen Versuch •Der Mensch im 

Kosmos", wo nur im Anhang •einige Bemerkungen über den Rang und die Rolle des Bösen 
in einer evolutionären Welt" erscheinen. 4S A.a.O., 31. 



Der •Sonnengesang" und die •Hymne an die Materie" 233 

christlichen Weltüberwindung nicht recht zur Geltung kommen. In seinem Hymnus 
fehlt bezeichnenderweise ein Äquivalent für die Wirklichkeitserfahrung, die Fran- 
ziskus in der •Dulderstrophe" ausdrückt, wo er sagt: 

•Gelobt seist Du, Herr, durch alle, 
die immer verzeihen, aus Liebe zu Dir 
und darum Not und Elend tragen. 
Selig sind, die in Frieden dulden; 
denn Du, Höchster, gibst ihnen die Krone"*8. 

Das ist ein Ausdruck für die unaufhebbare Spannung zwischen Weltbejahung und 
Weltüberwindung, in die sich der Christ gestellt sieht und die er nur im Blick auf 
das Kreuz Christi aushalten kann. Es ist freilich auch hier nicht so, daß Teilhard in 
der praktisch-religiösen Einstellung die Notwendigkeit einer distanzierenden Hal- 
tung zur Welt nicht anerkannt hätte. Aber die Frage ist, ob diese Notwendigkeit in 
seiner theoretischen Weltsicht auch innerlich angelegt und begründet erscheint. In 
seinem theoretischen Denken ist die Hingabe an die Welt nicht deutlich genug von 
der Wirklichkeit des Kreuzes bestimmt, unter dessen Zeichen alle Weltliebe des Chri- 
sten stehen muß. Dieses über der Welt erhobene Zeichen mahnt daran, daß die 
Erlösung und die Gnade etwas Neues, Höheres sind als die Schöpfung (zumal die 
von der Sünde verwundete), und daß demnach auch die aus der Erlösungswirklich- 
keit auf den Menschen zukommenden Forderungen zu den Ansprüchen der Schöp- 
fungswirklichkeit in Spannung treten müssen. Dem entspricht das christliche Ethos 
der Distanz zur Welt. Bei Teilhard entsteht der Eindruck, daß Schöpfungs- und 
Erlösungswirklichkeit spannungslos ineinander ruhen. So wird auch die Nachfolge 
Christi nahezu eins mit der Hingabe an die Welt und ihre Entwicklung; das für den 
Christen unabdingbare Ja zur Schöpfung ist selbst schon ein Gnaden- und Erlösungs- 
geschehen, wobei nicht mehr erkennbar wird, daß die Gnade die Natur auch bren- 
nen, schneiden und kreuzigen kann. Teilhard verherrlicht den gegenwärtigen Zustand 
der von Gott erfüllten Schöpfung so stark, daß die spannungsreichen Unterscheidun- 
gen zwischen Welt und Gott, Natur und Gnade, Schöpfung und Erlösung an Bedeu- 
tung verlieren. 

Damit ist über Teilhards Schöpfungsfrömmigkeit, wie sie sich im Hymnus an die 
Materie besonders kraftvoll ausprägt, nicht der Stab gebrochen. Sein Werk bleibt 
als moderner Ausdruck eines christlichen Ja zur Schöpfung im Gegensatz zu einer 
sich von der göttlichen Wirklichkeit lösenden und verselbständigenden Welt be- 
achtenswert. Die erhöhte Gefahr macht auch die größere Dringlichkeit der Forde- 
rung nach Vereinheitlichung und nach Zusammenschau des Auseinanderstrebenden 
verständlich. Mit der Einbeziehung des Evolutionsgedankens in das Bild von der 
Schöpfung ist gegenüber dem statischen Ordnungsdenken des Mittelalters die Erfah- 
rung der Nähe Gottes zur Welt um einen neuen, bedeutsamen Zug bereichert. Damit 
erwachsen auch der Weltaufgabe des Christen neue Impulse. Aber die Erfahrung 
Gottes •in der Welt" darf die Wahrheit des •deus semper maior" nicht überblenden 
und das Höhere der Erlösung nicht einebnen. Die Struktur der christlichen Schöp- 
fungsfrömmigkeit ist dann erst richtig getroffen, wenn die Schönheit der Welt von 
der noch größeren Herrlichkeit Gottes her und auf sie hin erfahren wird und wenn 
der Lobpreis der Geschöpfe im Spannungsfeld von Sünde und Erlösung bleibt. 




