B UCHI BET STPREU CHUNSGEN

Schneider, Gerhard: Neuschop-
fung oder Wiederkehr? Eine
Untersuchung zum Geschichisbild der
Bibel. Diisseldorf, Patmos-UOerlag (1961).
95 S., brosch. DM 6,50.

Die im Titel des Buches sich ankiindigende
Ausgangsfrage des Vi’s ist die, ob die
Menschheitsgeschichte, die konkret immer
Heilsgeschichte ist, im Denken und nach der
Auffassung der biblischen Schriftsteller, der
Offenbarung, zyklisch, in Form einer ewi-
gen Wiederkehr des Gleichen, oder linear
verlauft, also einen Beginn hat und aunf ein
Ende, ein Endgiltiges zugeht. Diese Frage
ist tatsdchlich fir den religidsen Menschen
von entscheidender Bedeutung. Alle mehr
oder weniger metaphysisch begriindeten Re-
ligionssysteme sind im Grunde geschichtslos
und vertreten dementsprechend die Auffas-
sung eines zyklischen Weltgeschehens. Das
trifft darum auch auf die vom griechischen
Denken beeinflufliten vorderorientalischen
und mediterranen Religionen der hellenisti-
schen Zeit zu. Ist vielleicht ein solches Den-
ken auch in die spaten Schriften des AT und
in das NT eingedrungen? Die Frage ist um
so beredhtigter, als auch in der Bibel von
einer eschatologischen Wiederherstellung des
Urspringlichen, einer Ermeuverung der Welt,
die Rede ist. Der Vi. untersucht darum die
Begriffe der Schépfung und der eschatolo-
gischen Neuschépfung durch beide Testamen-
te hindurch und zieht zum Vergleich aufler-
biblische Anschauungen — des Spitjuden-
tums, der Religion Zarathustras, der Stoa
und gnostischer Systeme — heran. Er kommt
zu dem Ergebnis, dafl das Geschichtsdenken
der Bibel weder von einer zyklischen Ge-
schichtsauffassung noch iiberhaupt von auflen
wesentlich beeinfluflt ist. Die Idee der Neu-
schopfung ist im AT vielmehr ein anthropo-
logischer und soteriologischer Begriff und
grindet im NT ganz klar und unmifiver-
stindlich — vor allem bei Paulus — auf
einem grundlegenden geschichtlichen Ereig-
nis, auf der Heilstat Christi. ,Mit dem Kreu-
zestod Christi wurde der alte Kosmos ge-
kreuzigt. Mit Christi Auferstehung wird die
neue Schépfung offenbar® (92). Die Wieder-
herstellung der ersten Schépfung Gottes, des
Paradieses, enthilt zwar auch den Gedanken
der Wiederkehr, aber dieser steht im Zusam-
menhang mit der Neuschépfung in Christus,
des zweiten Adam, und bedeutet darum eine

Verendgiiltigung und Uberbietung des Ur-
spriinglichen. Die ganze Schépfung, die
Menschenwelt und der Kosmos, ist von An-
fang an auf die Neuschopfung als ibr Ende
und ihre Krénung ausgerichtet. In ibr erfdhrt
die Geschichte ihre unwiederholbare End-
giltigkeit.

Eine gute Arbeit, bei der man allerdings
wiinschte, der Vf. hitte die theologischen
Grundlinien des erarbeiteten Materials noch
tiefer und durchgehender herausgearbeitet.
Die genaueren Belege des Buches finden sich
in der Dissertation des V{.’s, die unter dem
Titel ,Die Idee der Neuschépfung beim Apo-
stel Paulus und ihr religionsgeschichtlicher
Hintergrand“ teilweise in der Trierer Theol.
Zitschr. 68 (1959), 257ff. erschienen ist.

F.Wulf S§]

Uolkl, Richard: Christ und Welt
nach dem neuen Testament.
Whirzburg, Echter-Uerlag, 1961. 515 S.,
kart. DM 75,—.

Die umfangreiche moraltheol. Habilita-
tionsschrift behandelt eine Frage, die in den
Jetzten Jahren immer mehr in den Vorder-
grund der Theologie des geistlichen Lebens
geriickt ist: das christliche Weltverstandnis
und Weltverhiltnis. Gegenilber manchen
von geschichtlichen Vorstellungen iberkra-
steten oder durch gesuchte Zeitndhe schiefen
Anschanungen gilt in dieser Frage der vom
Verfasser in seiner Einleitung zitierte Satz
R. Léwes: ,Und doch wire das moderne
Christentum verstindlicher, einheitlicher und
einsatzfihiger, wenn es zu jener den Tages-
fragen iibergeordneten, neutestamentlich-
theologischen Welthaltung zuriickfinde.*

Vélkl arbeitet darum sein Thema im Sin-
ne der von fast allen Moraltheologen der
3egenwart eingehaltenen Linie zu einer neu-
testamentl. Ethik aus. Im Aufbau seines
Werkes ordnet er nach Gruppen, die der
heute allgemein anerkannten Chronologie u.
Thematik des Neuen Testaments entspre-
chen: Synoptiker 15—154; Apostelgeschichte
155—178; Paunlus 179--342; Hebraerbrief
343—360; kathol. Briefe 361—392; Johannes
393—441; Apokalypse 442—464. Den ein-
zelnen Abschnitten ist jeweils eine kurze Zu-
sammenfassung, dem ganzen Werk ein
Schluflwort hinzugefiigt. Ein Abkirzungs-
verzeichnis (469—475), sorgfaltig gearbeitete



Buchbesprechungen 287

Quellen- und Literaturverzeichnisse (477 bis
501), Sach- u. Schriftstellenregister (508—605
bzw. 507—515) erleichtern die Benutzung
wesentlich. Dieser Aufbau verleiht dem
Werk notwendig den Charakter einer gewif§
riesenhaften, aber auch groflartigen Be-
standsaufnahme. Von der theol. Disziplin des
Vf.’s her wird die Untersucung nicht nur
auf den Begriff ,Welt“, deren Verneinung
u. Bejahung, sondern auch auf die u. E. nicht
glicklich als ,Weltparallelen“ bezeichneten
Begriffe ,Fleisch — Begierde — Siinde —
Gesetz — Tod“ ausgedehnt, die weit eher
Enthiilllung der Weltwirklichkeit und ihrer
Erbstindlichkeit sind, als ,Parallelen®. Von
der Terminologie des Verfassers méchten
wir mit einem gewissen Bedauern feststellen,
dafl sie sich nicht durchweg in gleicher Weise
an die Ausdrucksweise der Schrift bindet.
Das gilt aufler von den genannten Ausdriik-
ken, u. a. von dem wohl von R. Bultmann
fibernommenen Begriff und Wort ,Entwelt-
lichung®. Im Sinne der Moraltheologie wen-
det V. nun seine Kategorien der ,Weltver-
neinung® u. ,Weltbejahung® in der Behand-
lung der Synoptiker auf Themen an, die fiir
die Entfaltung der christl. Spiritualitit, de-
ren Weltverstindnis u. Weltverhiltnis von
grundlegender Bedeutung sind: ,irdische
Giiter® {20—50, dabei werden jedoch auch
Gebet, Armut u. Askese behandelt), ,Klug-
heit der Welt* (50—58 unter Einschlufl des
Verhiltnisses zur profanen Bildung), ,welt-
liche Werke® (196—207), ,weltl. Denken®
(207—220), ,weltl. Frémmigkeit“ (220—228),
um neben den Synoptikern auch charakteri-
stische Abschnitte des Paulus u. dessen Theo-
logie behandelnden Teiles (179—341) zu
nennen. Diese Themen kehren naturgemif,
wenn auch gelegentlich unter anderen Leit-
gedanken, in dem Kapitel iber Johannes wie-
der (,irdische Giiter® 430f, Bittgebet 431,
Bildung 431{, Staat u. Volk 4382). So wird
das Werk geradezu zu einem Lexikon neu-
testamentl. Ethik.

Darin liegt obne Zweifel sein hoher u.
eigentlicher Wert, der noch an vielen Gedan-
kengingen besonders herausgehoben werden
koénnte, so z. B. an allen, die an das Sakra-
ment der Taufe ankniipfen (s. Register), die
ja die Rettung u. Befreiung des Christen von
der Welt bringt, u. E. allerdings auch seinen
cigentl. Weltauftrag einschliefit. Die Eigen-
schaft der Habilitationsschrift bringt es al-
lerdings auch mit sich, dafl sich der Verf.
eine umfangreiche, fast Seite fiur Seite er-
folgende Auseinandersetzung mit abweichen-
den Thesen auferlegen mufl. Damit verliert
die das Wort Gottes auslegende und sich vor
ihm verantwortende Darstellung an ur-
spriinglicher lebendiger Kraft u. schlichter
Klarheit. Man konnte erwarten, dafl der

Wunsch nach einer von gelehrtem Apparat
und Diskussion freien ,Ausgabe fiir Chri-
sten in der Welt“ und alle, die zunichst fiir
sie schreiben und sprechen, wach wird. Auch
wird man nicht allen Gedankengingen des
Verfassers ohne weiteres zustimmen. Es ist
wohl wahr, daff ,die Frage, ob es Rite gibt
oder nicht, umstritten® ist (187), u. wir miis-
sen dem VI. das Recht zubilligen, diese Frage
seinerseits verneinend zu beantworten; aber
man darf ebenso billiger Weise das Zuge-
stindnis erwarten, dafl es durchaus schrift-
gemaf ist, von ,Riten® zu sprechen; es ist
richtig, dafl 1 Jo 2, 15{ nicht eine klare For-
mulierung des Gedankens von den ,Riten®
bringt (426, Anm. 65), aber es ist ebenso
wahr, dafl die kirchl. Uberlieferung diese
Lehre im Anschluf an diese Stelle bis zur
Verdichtung der spiteren Geliibdeformeln
entwickelt hat, ebenso wie der bibl. Aus-
drucdk von der Weltabsage (Gnotdooeodo
Luk. 14, 38, vom Verf. nicht zitiert, wenn
auch im Zusammenhang der paul. Tauftheo-
logie 194 erwihnt) in der altchristl. Tauf-
liturgie u. in der Terminologie der Monchs-
profeB eine grofe Fruchtbarkeit entfaltet
hat. Damit sind wir freilich von dem Bereich
der neutestamentl. Ethik u. Spiritualitit be-
reits in den ihrer Geschichte und Entwick-
lung eingetreten, iiber welche der Verfasser
uns noch eigene Studien, zunichst fir die
patristische Zeit ankiindigt, auf die wir nun

mit Spannung u. Hoffnung warten.
E.v. Severus OSB

Koper, Rigobert OFM: Das Welt-
verstdndnis des hl. Franzis-
kus von Assisi Eine Untersu-
chung iiber das ,,Exivi de saeculo®. Werl/
Westf., Dietrich-Coelde-Uerlag (1959).
156 S., brosch. DM 12,—

Die vorliegende Studie ist in erster Linie
aus der gegenwirtigen Diskussion iiber den
christlichen Sinn und Wert der Welt zu ver-
stchen. Man ist mifitrauisch geworden gegen
einen aszetischen Wortschatz, der nur vor
der Welt zu warnen, sie schlecht zu machen,
Weltflucht und -verachtung zu predigen
scheint. Man wittert darin sofort einen un-
christlichen Manichdismus oder dergleichen.
Die ,moénchische® Frommigkeit in diesem
Sinn steht nicht hoch im Kurs. Wenn , Welt®
und ,Kloster® als Gegensitze aufgefafit
werden, dann mochte man lieber in der
Welt bleiben, auch und gerade dann, wenn
man es ernst mit dem Glauben und der Nach-
folge nimmt.

Ohne diesen mitgedachten Hintergrund
wire dieses Buch, so wie es vorliegt, wohl
nje geschrieben worden. Denn es wére im



238 Buchbesprechungen

Ernst niemandem eingefallen — wenn er
nur ein wenig von dem echten Franziskus ge-
wuflt hitte —, im Heiligen von Assisi einen
Verachter der Welt, der Geschopfe Gottes,
zu sehen. Im Gegenteil, gerade das hétte ihm
festgestanden, daf Franz die Welt als Spie-
gel der Macht, Weisheit und Giite Gottes ge-
liebt und in ihr einen Weg zum Vater ge-
sehen hat. So aber — auf dem oben gezeich-
neten zeitgendssischen Hintergrund — analy-
siert der Vf. mit gré8ter Akribie die Begriffe
saeculum, mundus, terra in den Schriften des
Heiligen und seiner Jinger Bruder Agidius
und Thomas von Celano und kommt dabei
zu dem Ergebnis, daf sie den gleichen Sinn-
umfang und -reichtum aufweisen, den sie
auch in der HI. Schrift und bei den Kirchen-
vitern haben, zumal bei Augustinus, dessen
Auffassungen von Gott, Leben und Welt sich
auch bei Franziskus wiederfinden.

In einem zweiten Teil sucht der Vi. den
innersten religidsen Nerv des Armen von
Assisi offen zu legen. Er findet ihn in sei-
nem Glaubensrealismus und in seinem gli-
henden Gottverlangen, das in seinen ver-
schiedenen Auflerungen ndher dargelegt
wird. Auf diesem religiosen Hintergrund im
Leben und Denken des hl. Franz kann der
V. dann in einem dritten Teil jenen wichti-
gen Satz aus dem Testament des Heiligen:
»Et postea parum steti, et exivi de saeculo®
(Und danach hielt ich eine Weile inne und
verlie die Welt) richtig interpretieren. Was
hier mit kurzen Worten beschrieben wird, ist
nichts anderes als der entscheidende Bekeh-
rungsvorgang im Leben des Heiligen. Fran-
ziskus erkannte auf einmal, von der Gnade
erlenchtet und von Gott gezogen, die Eitel-
keit und Sindhaltigkeit seines bisherigen
Lebens und im Vergleich damit die Einzig-
k.t Gottes und seiner Liche. Nachdem er
eine Weile dariiber gebetet hatte, beschlofl
er, diese Welt seiner Eitelkeiten und Siin-
den zu verlassen und sich einzig Gott zuzu-
wenden. Er machte sich als Pilger — der sich
darum von allem entiuflerte — auf den Weg
in die andere Welt der Herrschaft und Herr-
lichkeit seines ewigen Vaters. Er tat dies auf
den Spuren des Erlésers, um so am Heil der
Menschen mitzuwirken. Das und nur das ist
der Sinn des ,exire de saeculo®, nicht also
eine Verachtung der Welt, nicht Weltflucht
und in diesem Sinn das ,Kloster“, an das
Franz urspriinglich gar nicht dachte.

Den, der die geistliche Tradition der Kir-
che kennt, iiberrascht dieses Ergebnis nicht.
Aber es ist wahr, die aszetische Begrifflich-
keit der Vergangenheit wird nicht so ohne
weiteres mehr von uns Heutigen verstanden,
und so mag es ganz gut gewesen sein, sie an
einem der grofiten Heiligen der Kirche zu er-
lautern. F. Wulf §]

Der Laie in der Kirche.
Seckauer Diézesansynode 1960. Bd. I:
Beitrige und Referate. Graz-Wien-
Kéln, Uerlag Styria (1961). 288 S., Ln.
DM 14,80. — Bd. 11: Bericht und Staiut.
Graz, Bischifl. Seckauer Ordinariat. 314
S., Ln. DM 14,80.

Ein Novum in der Geschichte der Kirche:
Eine Dibzesansynode widmet sich ausschlieB-
lich dem Thema: ,Der Laie in der Kirche®,
nicht um die Laien in die Schranken zu wei-
sen, wie im Investiturstreit, sondern um
ihren Ort in der Kirche aufzuzeigen und ihre
christliche Weltaufgabe zu umreiflen. Bemer-
kenswert dabei ist, dafl sowohl bei der Vor-
bereitung der Synode als auch — mit papst-
licher Erlaubnis — auf ihr selbst Laien be-
ratend teilnehmen konnten. In den Beitri-
gen und Referaten der Synode, die einer der
beiden stattlichen Bande enthalt, haben Prie-
ster und Laien die theologischen, historischen,
soziologischen, rechtlichen, spirituellen und
pastoralen Aspekte des Themas behandelt.
Wir zihlen einige von ihnen, die fir das An-
liegen dieser Zeitschrift von besonderem In-
teresse sind, auf: Der Laie im Lichte der
modernen Kirchentheologie (Prof. Dr. W.
Gruber); Die Weltverantwortung des Chri-
sten (Gen.-Dir. Dr. K. M. Stepan); Die
theologische Stellung des Laien in der Kir-
che (Dr. F. Klostermann); Das Laienaposto-
lat und die Verantwortung des Priesters die-
sem Apostolat gegeniiber (Weihbischof Dr.
L. Pietsch); Die Welt als Aufgabe (Dr. J.
Krainer). Es handelt sich jeweils nicht um
gelehrte Abhandlungen und Vortrige, son-
dern — entsprechend dem Sinn der Synode
— um gemeinverstindliche Darlegungen, die
ihre Horer mit den Ergebnissen der heutigen
Theologie und Pastoral bekannt machen wol-
len oder die das Laienapostolat aus der Sicht
des Laien selbst darstellen. Es werden auch
ganz praktische Fragen, wie die nach der
Verwirklichung des Laienapostolates im Rah-
men der Pfarre oder nach dem Laien im
hauptamtlichen Dienst der Kirche, erértert.
Eine tour d’horizon also im Bereich aller
Fragen und Probleme, die heute im Hinblick
auf den Laien in der Kirche aufgeworfen
werden und die eine klare Antwort verlan-
gen. Ein Beispiel zugleich, wie die Zusam-
menarbeit zwischen Priestern und Laien
praktiziert werden kann, ganz abgesehen da-
von, dafl hier auch der Bischof als Hirt und
Lelirer, 2ls Haupt und Vater seiner Gemein-
de, des ,Liebesbundes® der Kirche beispiel-
haft in Erscheinung tritt, beim hl. Opfer
ebenso wie bei den Beratungen.

Dem Band ,Beitrige und Referate® ist
der Band ,Bericht und Statut“ zugeordnet.



Buchbesprechungen 239

Hier wird zunichst fiber den Ablauf der
Synode selbst berichtet. Sodann wird das
amtliche ,Synodalstatut® mitgeteilt. Darin
findet man in 28 Abschnitten — geordnet
nach den drei Problemkreisen: Theologische
Grundlagen, Wirkbereiche der Laien, Laien
im organisierten Apostolat und im besonde-
ren Dienst der Kirche — das Ergebnis der
Sitzungen kurz zusammengefafit. Der erste
Teil jeden Abschnittes bringt eine gedringte
Darlegung der betreffenden Materie, der
zweite Teil enthilt Richtlinien fiir das Leben
des einzelnen Christen und fir die konkrete
Durchfilhrung des Laienapostolates. Die
wichtigsten Normen sind als Kanones (im
ganzen 58) formuliert; sie sind Dibzesan-
gesetz im strengen Sinn. Als Anhang zu die-
sem Synodalstatut sind noch didzesane Sta-
tuten und Dienstordnungen (Statuten der
katholischen Aktion, der Pfarrcaritas, Dienst-
ordnungen fiir Chorleiter, Laienkatecheten
usw.) hinzugefiigt. Alle amtlichen Dokumen-
te sind fortlaufend numeriert, so daf} sie
leicht und eindeutig jederzeit zitiert werden

kénnen. H.WulfS]
Suavet, Thomas: Der Weltauf-
trag des Christen. Augsburg,

Uerlag Winfried-Werk (1961). 223 S.,
Ln. DM 9,80.
— —: Spiritualité de l'en-
agement. Paris, Editions Quuriéres
(1959). 834 8.

,Handeln nach dem christlichen Weltauf-
trag kann man jedes Bemithen nennen, mit
dem der Mensch im Namen seines Glaubens
ernsthaft versucht, die Einrichtungen auf so-
zialem, wirtschaftlichem, politischem Gebiet
zu verbessern, um eine Welt zu schaffen, die
dem Ideal des Evangeliums niher kommt®
(A. de Bovis) (S. 83). Damit ist das Anlie-
gen des Buches klar umrissen. Der Vf., fran-
z6sischer Dominikaner, der mit seinem Mit-
bruder L.-J. Lebret den viel gerithmten Ge-
wissensspiegel ,Der schwierige Alltag des
Christen“ geschrieben hat, steht seit Jahren
in der geistlichen Schulung aktiver katholi-
scher Laien. Aus seiner reichen Erfahrung
méchte er diesen Laien und allen, die sich
ihres christlichen Weltauftrags bewufit ge-
worden sind, eine Handreichung fiir ihren
apostolischen ,Einsatz“ (engagement; der in-
zwischen eingebiirgerte Ausdrudk stammt von
Mounier) in der Welt geben. Es stehen ihm
vor allem jene Manner und Frauen vor
Augen, die in politischen, gewerkschaftlichen
und Berufsorganisationen tatig sind oder auf
Grund ihres Amtes, ihrer Stellung, ihres
Anschens einen wirksamen Einfluf auf die
gesellschaftlichen Institutionen haben.

Im ersten Teil behandelt Suavet die theo-

logischen Grundlagen des Weltapostolates.
Was hat Gott iberhaupt mit der Welt vor?
In welcher Weise kann und soll der Mensch
Gottes Mitarbeiter in der Welt sein? Wie
hingen die Berufung zum ewigen Leben und
die Berufung zu irdischen Aufgaben (also
auch zum konkreten birgerlichen Beruft)
miteinander zusammen? Unter welchen Be-
dingungen wird eine irdische Arbeit fiir die
Durchsetzung des Reiches Goties bedeutsam?
Welche Rolle spielt dabei die christliche Ge-
meinschaft? Diese und andere Fragen behan-
delt der VI. jeweils in kurzen Kapiteln, und
jedes Kapitel schliefit mit einem gut ausge-
suchten Gebet (aus der Schrift, der Liturgie
oder von noch lebenden Autoren, denen das
Weltapostolat ein persdnliches Anliegen ist).
— Im zweiten T eil wird dann eine Anleitung
fiur die Durchfithrung des Weltapostolates
gegeben. Es werden die einzelnen Aufgaben
aufgefihrt, die in Angriff genommen wer-
den konnen. Es wird gezeigt, wie man die
konkrete Aufgabe erkennt, die Gott einem
zugedacht hat. Es wird gehandelt iber die
Zusammenarbeit mit Nichtchristen, iber das
Verhiltnis des aktiven Christen zu seinem
biirgerlichen Beruf, zu seiner Familie, {iber
die Etappen, die er durchlaufen muf, ehe er
ein wirksames Apostolat ausiiben kann usw.
— Der dritte Teil endlich entwirft eine Spi-
ritualitit des apostolisch tdtigen Weltchri-
sten. Der Vf. zeigt, welche Gesinnung er ha-
ben mufl, um fruchtbar wirken zu kénnen,
worauf er besonders zu achten hat, womit er
rechnen mnf}, wie er mit den Versuchungen,
den Schwierigkeiten, dem Kreuz, dem Mifi-
erfolg, die auf ihn warten, fertig werden
kann, welcher Art sein geistliches Leben sein
mufl, in welcher Bezichung seine liturgische
actio und seine actio in der Welt zueinander
stehen.

Ein fiir seinen Zweck vorziigliches Buch. Es
enthilt eine gute Theologie und driickt sie
so aus, daf auch der Nichttheologe sie ver-
steht. Es verbindet Theorie und Praxis, einen
niichternen Sinn fiir die Realititen des All-
tags und geistliche Tiefe. Das Buch wird
nicht nur all denen eine Hilfe sein, die selbst
in der Welt als Christen engagiert sind, son-
dern auch den Priestern, die mit Laien zu-
sammenarbeiten und ihnen eine geistliche

Hilfe geben sollen. F.Wulf§]

Sanson, Henri: Leben mit Gott
in der Welt. Eine Aszetik des tiii-
gen Lebens. Freiburg - Basel - Wien
(1961). 388 S., Ln. DM 28,—.

Der franzosische Originaltitel dieses Bu-
ches lautet: ,Spiritualité de la vie active®.
Das Wort ,Spiritualité®, fir das wir im
Deutschen leider kein Aquivalent haben,



240

scheint mir seinen Inhalt besser wiederzuge-
ben als ,Aszetik“. Denn es geht hier mehr
um einen philosophisch-theologischen Ent-
wurf, der sich auf die Herausarbeitung von
Grundlinien beschrankt, als um eine durch-
gefiihrte Aszetik. Er beruht auf einer Existen-
tialanalyse des menschlichen Geistes. Dieser
Geist kann sich auf zweifache Weise ver-
gegenstandlichen und damit verwirklichen?
in einem kontemplativen und einem aktiven
Leben. Der Vi, betrachtet den menschlichen
Geist, insofern er sich vor allem in einem
aktiven Leben zu verwirklichen trachtet. Die
Grundtendenzen dieses Geistes sicht er im
fragenden Forschen- im Drang nach dem
Sein, nach Seinsverwirklichung, also nach dem
Fiir-sich-Sein und dem In-sich-Sein, und in
der Arbeit. Diese Tendenzen sind nach ihm
aber ohne Offenbarung zum Scheitern ver-
urteilt. Erst der Glaube erhellt das fragende
Forschen nach sich selbst, erst die Hoffnung
macht den Drang nach Selbstverwirklichung
sinnvoll und erst die Liebe fiihrt den Arbei-
tenden die Arbeit zum Selbstverstindnis und
hebt deren Widerspriiche auf. Die spezifischen
Ubungen, in denen sich die theologischen
Tugenden in einem tétigen Christenleben
entfalten, sind die ,Erkenntnis®, d. h. in der
konkreten Heilsordnung die Einsicht in das
»Alles in Christus und Christus in Allem®,
das Gebet und die Tatigkeit, das Handeln,
die ihren eigentlichen Sinn im Tun der Werke
der Liebe erhalten. Die ,Erkenntnis® ist also
die christliche Erfiillung des Dranges der
Existenz nach dem Sein, die Tatigkeit (,das
Tun der Wahrheit in Liebe“) die Erfillung
der Arbeit als Akt der Seinsverwirklichung.
Von diesem Grundriff her sind die drei
Teile des Buches gegeben: 1. Hoffnung und
Gebet, 2. Glaube und ,Erkenntnis“, 3. Liebe
und Titigkeit. Wenn die Hoffnung vorweg-
genommen wird, so vor allem darum, weil
fiir gewohnlich das geistliche Leben auf Kon-
templation und Gebet als seinen eigentlichen
Kern und seine Mitte zuriickgefiihrt wird
und damit fiir die Spiritualitit des taglichen
Lebens von vorneherein bestimmte Wertur-
teile priajudiziert werden. Darum ist auch
die Kernfrage des ersten Teiles: Wie verhal-
ten sich Gebet und Tétigkeit zueinander und
ist eines dem anderen wertiiberlegen? Das
Ergebnis dieser Ausfithrungen ist letztlich
dies, daf es ein kontemplatives Gebetsideal
gibt und ein Gebet des titigen Menschen. —
Das Anliegen des zweiten Teiles ist die Be-
tonung der Wichtigkeit der ,Erkenntnis®
fitr das geistliche Leben iiberhaupt und vor

Buchbesprechungen

allem fiir das geistliche Leben des titigen
Menschen, der doch den Willen Gottes im
$Alltag und in der Geschichte erkennen, die
Geister unterscheiden und die Welt auf das
Geheimnis Christi hin transparent machen
mufl. Der Vf. glaubt, diese Zusammenhinge
um so mehr betonen zu miissen, als nach
seiner Meinung in den gewdhnlichen Lehren
des geistlichen Lebens kaum von der Aszetik
der Erkenntnis, die mit dem Hinh6ren-kon-
nen auf Gottes Wort beginnt, gehandelt
wird. — Im dritten Teil werden die Arbeit
und die Titigkeit (das Handeln) auf
ihren christlichen Sinngehalt hin interpre-
tiert. Sodann wird die Tatigkeit als geistli-
ches Leben und in ihrer Bedeutung fir das
geistliche Leben aufgewiesen. Und endlich
werden die Voraussetzungen, die Sehweisen
sowie die Verhaltensweisen des tatigen Men-
schen, der als solcher ein geistliches Leben
fihren will, angegeben und die Nachte ge-
schildert, in die auch der titige Christ hin-
eingestellt wird.

Das Buch stellt ochne Zweifel eine beacht-
liche Leistung dar, die nicht nur dem geist-
lichen Leben des Weltchristen, speziell im
Hinblick auf seine Weltaufgabe, ein philo-
sophisches und theologisches Grundschema
erarbeitet (auf der Grundlage der drei theo-
logischen Tugenden als den Existentialien
des christlichen Geistes), sondern auch eine
Fille von neuen Einzelerkenntnissen zu den
verschiedenen Bereichen der Laien- und
Weltspiritualitdt beisteuert. Aber wie jedes
System, kommt auch dieses nicht ganz daran
vorbei, Wirklichkeiten um des Systems willen
einseitig zu akzentuieren. Das trifft z. B. fiir
das Gebet zu, das in erster Linie als christ-
liche Erfiillung des Dranges der menschli-
chen Existenz nach dem Sein gesehen wird.
Damit hat das Gebet seine Initiative in der
«Bediirftigkeit” des Menschen (891.), es steigt
aus seinem Drang auf, ist ,Aufschrei oder
Atem der Seele® (40), wihrend es doch theo-
logisch in Gottes Wort und Zuruf an den
Menschen seinen Ursprung hat und darum
Antwort des Menschen, preisende Entgegen-
nahme des liebenden Heilshandelns Gottes
am Menschen sein mufl. Und weiter: Wird
nicht die Kontemplation im Schema des ob-
jektivierenden Seinsverstindnisses der Grie-
chen gedeutet, was christlich gesehen nicht
ohne Problematik ist? Aber aufs ganze gese-
hen liegt hier eine Spiritualitit des Welt-
christen vor, die eines eingehenden Studiums
wert ist und diese Spiritualitit ein Stiick wei-
ter gebracht hat. F. Wulf §]

Redaktionelle Mitteilung:

Aus Versehen war im ersten Heft dieses Jahres der Beitrag ,Nichtigkeit der Welt? Zu
Leib, Geist und Welt in frithscholastischer Sicht“ (S. 66ff.) nicht namentlich gezeichnet. Er
stammt von Johannes Mollerfeld SJ, Miinster i. W.





