,1hr seid Geistliche*
Eine Predigt

Von Karl Hermann Schelkle, Tiibingen

Die Ur-Kunde alles christlichen Glaubens und Lebens, das Buch des Neuen
Testaments, ist wie ein Hohes Lied auf Gottes michtigen Heiligen Geist.
Mehrere hundertemal kann man in dem schmalen Buch lesen und zihlen,
wie da gesagt ist, dal christliches Leben nicht anders als in diesem Geist ge-
schieht und daf} die Gemeinde der Christglaubigen, die Kirche Gottes, nicht
anders denn als von diesem Geist erfillt lebt und wirkt.

Vor allem der Apostel Paulus hat mit eindringlicher Gewalt des Wortes
dieses Wirken des Geistes verkiindet. Einer jener Texte, in denen er mit gro-
fler und trostlicher Gewiflheit davon spricht, ist das 8. Kapitel seines Briefes
an die Kirche in Rom.

Der Apostel ruft den Christen zu: ,1hr seid im Geist, da ja Gottes Geist in
euch wohnt“ (Rom 8,9). Und wieder: ,Ihr seid ja doch geistliche Menschen®
(1Kor2,13;Gal 6, 1). Wir haben uns gewohnt, nur einen kleinen Teil der Mit-
glieder der Kirche, ihre besonderen Amtstrager, Geistliche zu nennen. Anders
der Apostel. Alle Christen haben bei ihm den Ehrennamen Geistliche. Alle
haben den Geist empfangen in Taufe und Glauben (Eph 4, 5). In Taufe und
Glauben. Beides ist zu nennen. Nicht nur die Taufe als Ubergiefen des Was-
sers allein. Dies ist nur ein dulleres Zeichen. Es wirkt nur, wenn es im Glau-
ben empfangen wird. Fir unsere unmiindigen Kinder bekennt die Kirche
durch den Mund der Paten stellvertretend den Glauben. Aber als Erwachsende
und als Erwachsene miissen wir uns selber zur Taufe bekennen. Wir missen
sie im personlichen Glauben auf uns nehmen und vollziehen. Nur dann kann
die Gabe der Taufe, das ist die Liebe Gottes und der Geist Gottes, in unsrem
Leben wirksam werden.

»1hr seid geistliche Menschen.“ Das aber, so sagt der Apostel Paulus weiter,
verlangt: ,Ihr mifit durch den Geist die Taten des Fleisches toten“ (R6m
8,13). Wenn Paulus hier, wie oft, von Geist und Fleisch spricht, die einander
entgegenstehen, so miissen wir seine Worte richtig verstehen. Er meint mit
Fleisch nicht, was wir Fleischessiinde im engsten Sinne, die Unzuchtsiinde,
nennen. Gewif}, sie auch. Aber es ist nicht so, als ob Paulus sagen wollte, dies
sei das wichtigste und einzige. Fleisch bedeutet in der Sprache des Paulus den
Menschen in der Ferne von Gott und im Gegensatz zu Gott. Es ist der Mensch,
der schon von seinem Ursprung her der Siinde anheim gefallen ist und der
sich nun aus eigener Entscheidung von seinen irdisch-menschlichen Strebun-
gen und Suichten treiben 14ft; der aller Unrast, der Gier, zu haben, der Sucht,
zu herrschen, ausgeliefert ist, und der fiirchtet, dafl ihm zuletzt doch alles ver-
geblich ist. Es ist das Leben, in dem der Mensch von sich aus gefangen ist, und
wenn er vielleicht auch nach irdisch Hohem strebt und vielleicht auch vieles zu
erreichen scheint, Kurz, sind nicht wir eben dieser Mensch? Doch nun, sagt
Paulus, ist eine grofie Entscheidung gefallen. Durch die Macht des Geistes, die



242 Karl Hermann Schelkle

uns gegeben ist, die wir im Glauben ergreifen miissen und von der wir uns
ergreifen lassen miissen, ist uns die Moglichkeit der Freiheit gegeben. Aus
dem ewigen Kreislauf des Nur-Menschlichen befreit, konnen wir dem Geist
und seinem Dienst angehéren. Denn er ist nun méachtig als Gottes Gabe.

»1hr mifit durch den Geist die Taten des Fleisches téten.“ Wohl sagt Pau-
lus, dafl die Christen der Siinde gestorben sind und die Kirche im Geist gehei-
ligt ist (Rom 6). Aber alle seine Briefe bezeugen es, dafl es auch in seinen
Gemeinden Fehler und Siinden, ja sogar grobe Fehler und schwere Stinden
gab. Darum sagt der gleiche Paulus seinen Christen immer aufs neue: Ihr seid
der Sinde gestorben! Nun totet sie in eurem Leben! Thr seid im Geist! Nun
lebet im Geist und wirket des Geistes Werke!

Die Werke des Fleisches aber — so zahlt Paulus sie auf — sind offen-
bar: Unzucht, Unglaube, Feindschaft, Streit, Zorn, Zwietracht. Die Friichte
des Geistes aber sind: Liebe, Freude, Friede, Langmut, Giite, Treue, Ent-
haltsamkeit (Gal 5,19—23).

Doch lesen wir noch einmal weiter im 8. Kapitel des Romerbriefes, ,Ihr
lebt nicht mehr unter dem Geist der Knechtschaft in Furcht. Sondern ihr habt
den Geist der Kindschaft empfangen, und darum rufen wir ja: Vater, lieber
Vater“ (Rom 8, 15). Ihr lebt nicht mehr unter dem Geist der Knechtschaft in
Angst. Bislang, so will Paulus sagen, war es so. Da lebtet ihr unter einem
harten Gesetz. Paulus erinnert an den im Alten Bund geforderten Gesetzes-
dienst. Da miihten sich die Menschen unter dem Gesetz, das alles vorschrieb:
wie und wann zu fasten sei; welche Speisen genossen werden diirfen; wie der
Sabbat zu halten und wie die Beschneidung zu vollziehen sei; welche Ehen
erlaubt und welche verboten seien und vieles andere mehr. 613 Gebote zahlten
die Frommen auf, die es zu beobachten galt. Der Dienst Gottes war eine Last
geworden und keiner konnte ihm geniigen. Alle Frommen lebten unter der
Unfreiheit des Gesetzes und unter der Last und Furcht der Siinde. Aber nun
habt ihr den Geist der Kindschaft empfangen und darum rufen wir: Vater,
lieber Vater! Paulus erinnert seine Christen daran, daf sie ja das Gebet
sprechen, das sie der Herr gelehrt hatte und das wir bis heute sprechen, das
Vater Unser. Wir diirfen Gott unseren Vater, licben Vater nennen. Das Kind
lebt vor dem Vater nicht in Furcht und Angst, sondern in Vertrauen und
Liebe. Der Vater sieht und versteht den guten Willen des Kindes und nimmt
sein Unvermdgen fir das getane Werk. Der Geist der Kindschaft ist also der
Geist der Liebe. Und dieser Geist ist der Geist der Freiheit, so, wie das Kind
vor dem Vater nicht der Knecht, sondern der freie Sohn ist. Nach den Briefen
des Apostels ist Freiheit eine Tugend, die der Glaube wagt. Da ist nicht mehr
die auflere Vorschrift entscheidend, sondern die innere Hingabe, nicht mehr
der Dienst der Lippen, sondern das Gebot des Herzens, nicht mehr das Ver-
trauen auf das eigene Werk, sondern die Zuversicht auf die schenkende Liebe
Gottes.

»1hr seid geistliche Menschen.“ Ist das Wahrheit, unsere Wahrheit und
Wirklichkeit? Oder sind wir nicht so oft von ungeistlichen Dingen umgetrie-
ben! Oft ohne Glauben! Oft auch zu miide zum Rechten und Guten!



S1hr seid Geistliche® 243

Paulus ist kein Phantast. Er sieht die Wirklichkeit und er tragt sie. Immer
wieder schildert er, wie auf ihm die Last des Apostelamtes liegt. Immerzu
bedriicken ihn die Sorgen um die Gemeinden, die er gegriindet hat. (Sie
wirden ihn so dringend benétigen und er kann doch nicht bei ihnen verwei-
len.) Wenn er von Fehlern und Siinden und Schande in seinen Gemeinden
hort, so trifft es ihn persénlich und belastet ihn. Und dies alles muf} er mit
einem kranken und erschopften, von den Miithen gezeichneten Leibe leisten.
Denn Paulus war ein kranker Mann. Er ist niedergedriickt mehr als alle.
» Wir sind geachtet wie Schlachtschafe®, schreibt er (R6m 8, 36). Doch zugleich
gilt: ,Wir sind zu Boden geworfen, aber nicht vernichtet” (2 Kor 4,9). ,Wir
tragen das Sterben Jesu an unserem Leibe herum, damit auch das Leben Jesu
an unserem Leibe offenbar werde® (2 Kor 4,11). Denn: ,Der Geist hilft
unserer Schwachheit auf“ (Rom 8, 26).

Und Paulus schaut noch um sich und hért hinaus in die Schépfung und
Welt. Auch dort vernimmt er Klagen, sieht er Leid und Not; auch dort hort
er Seufzen nach Erlésung und Vollendung. Mit diesem Seufzen verbindet sich
das Seufzen der Sohne Gottes, die der Vollendung harren (Rom 8,19—22).
Es ist ein Chor des Verlangens nach Vollendung. Aber ist das Seufzen und
Schreien nach Vollendung auch noch so laut, es mifite deshalb noch nicht
Erhérung und Erlésung finden. Denn findet jeder Schrei Erhérung?

Doch Paulus hort aus der tiefsten Tiefe des Rufens das Rufen jenes Heili-
gen Geistes, den der Erloser-Gott in die Welt gegeben. Dieser Geist erfullt
die Kirche und betet und ruft in jedem glaubigen Herzen, so sicher, als einem
jedem der Geist geschenkt ist. Dieses Rufen und Seufzen des Geistes also hort
Paulus aus dem Gebet der Gemeinschaft der im Glauben versammelten und
in der Liebe verbundenen Kirche. In dieser Gemeinschaft nimmt sich der
Geist Gottes eines jeden an trotz all seines je eigenen Unvermogens. Gott
selber trigt durch seinen Geist, den er in die Welt gegeben, das Versagen,
den guten Willen, das Leid, die Not, endlich das Sterben mit (R6m 8, 26).

Und das Rufen dieses Geistes kann doch nicht vergeblich sein. , Wir siegen
tber alles hinaus“ (Rom 8, 37), ruft Paulus schlielich aus! Freilich nicht aus
eigener Kraft und Tugend, sondern durch die Liebe Gottes, die uns immer
zugewandt ist durch unsern Herrn Christus (Rom 8, 39), durch die Liebe Got-
tes, die in unsere Herzen ausgegossen ist durch den Geist, der uns gegeben ist
(Rom 5,5).

Wenn wir bisweilen ungeduldig fragen maochten, ob der Geist wirklich aus-
gegossen ist, ob seine Macht in uns selber nicht viel spiirbarer und in der
Kirche nicht viel sichtbarer sein miifite, falls er wirklich da ist, so kann uns die
Antwort auf diese Frage eine Geschichte aus dem Alten Testament geben.
Der Prophet Elias war seines Berufes als Prophet miide. Er barg sich in einer
Hohle des Berges Horeb und wiinschte zu sterben. Da sprach eine Stimme zu
ihm: Geh hinaus vor die Hohle und Gott der Herr wird dir offenbar werden!
Und siehe, da kam ein gewaltiger Sturm, der Berge zerriff und Felsen zer-
brach. Doch der Herr war nicht im Sturm. Nach dem Sturm kam ein Erd-
beben. Doch der Herr war nicht im Erdbeben. Nach dem Erdbeben fiel ein



244 Karl Hermann Schelkle

Blitz im Feuer hernieder. Aber der Herr war nicht im Feuer. Nach dem Feuer
kam das Fliistern eines leisen Wehens. Als Elias das horte, da verhillte er
sein Antlitz mit dem Mantel und trat vor die Hohle. Denn der Herr ging vor-
iiber. Und eine Stimme sprach zum Propheten: Auf! Geh weiter und wieder
deines Weges! (1 Kén 19).

Der Herr war im Fliistern des leisen Wehens. Der Geist Gottes ist nicht
zerstorender Sturm, sondern mildes Wehen. So erfullt er den Erdkreis. So
erfillt er die Kirche, wo immer sie ist und wirksam wird. Mit dem Heiligen
Geist als der Gabe Gottes werden wir darum als lebendige Glieder der Kirche
und in jedem gnadenhaften Wirken der Kirche an uns je von neuem be-
schenkt. Auf! Geh weiter, geh wieder deines Weges! Es gilt ja, was Paulus
sagt: ,Denen, die Gott lieben — nein, vielmehr die von Gott geliebt sind,
hilft alles zum Guten“ (Rom 8, 28).

Was sind also die Gesetze Gottes, von Gott selbst geschrieben in den Her-
zen, wenn nicht eben die Gegenwart des Heiligen Geistes, der der Finger
Gottes ist, durch den als Gegenwirtigen ,ausgegossen wird die Liebe in
unsern Herzen®, die die ,Fiille des Gesetzes“ ist und Ziel und Ende des
Gebots? Augustinus, de spir et litt c. 21, n. 36

Das bittet (der Psalmist) . . ., dafl die Begierde, darin man begehrt gegen
den Geist, mehr und mehr gemindert werde, und die Begierde, darin man
begehrt gegen das Fleisch, mehr und mehr gemehrt werde; bis diese ein Ende
habe in uns, und jene Vollendung habe durch den Heiligen Geist, der uns
gegeben ist. Augustinus, in Ps 118, s. 10, 2

Wenn nidhts in dir einem andern widerstreitet, siech das Ganze an, wo es
sei! Wenn dein Geist vom Fleische, das dagegen begehrt, nicht abweicht im
Urteil, sieh zu, ob nicht vielleicht mit dem Fleische der ganze Geist tiberein-
stimmt: sieh zu, ob nicht darum kein Krieg ist, weil ein verkehrter Friede ist.
Vielleicht stimmst du aufs Ganze mit dem Fleisch iiberein, und kein Zank ist.
Welche Hoffnung hast du, einmal siegen zu konnen, wenn du noch nicht
anfingst zu kimpfen? Wenn du aber dich mitfreust mit dem Gesetze Gottes
gemif dem inneren Menschen, ,ein anderes Gesetz aber siehst in deinen
Gliedern widerstreitend dem Gesetz deines Geistes® . . ., wenn du mit diesem
dich mitfreust, von diesem (aber) gefesselt bist, so bist du frei im Geist, Knecht
im Fleisch ... Keineswegs nidmlich ist eben jenes, dafl das Fleisch begehrt
gegen den Geist, nicht mein: oder bin ich gar aus widerspriichlicher Natur
zusammengefiigt? Sowohl jenes ist mein, wie auch das, worin ich ihm nicht
iibereinstimme, ist mein. Ein Teil, der ein wenig frei ist, widersteht den
Resten der Knechtschaft. Dafl das Ganze heil sei, mochte ich, weil das Ganze
Ich bin ... Er, wann Er den Menschen schuf, hat beides gemacht, beides mit-
einander verbunden: das Fleisch unterwarf Er der Seele, die Seele Sich.
Wenn' jene immer stinden unter ihrem Herrn, wiirde immer auch dieses
gehorchen seiner Herrin. Augustinus, serm 30, c. 3, n. 4

(Nach Erich Przywara SJ: Augustinus. Die Gestalt als Gefiige. Leipzig 1934, Jakob Hegner.)





