
•Ihr seid Geistliche" 
Eine Predigt 

Von Karl Hermann Schelkle, Tübingen 

Die Ur-Kunde alles christlichen Glaubens und Lebens, das Buch des Neuen 
Testaments, ist wie ein Hohes Lied auf Gottes mächtigen Heiligen Geist. 
Mehrere hundertemal kann man in dem schmalen Buch lesen und zählen, 
wie da gesagt ist, daß christliches Leben nicht anders als in diesem Geist ge- 
schieht und daß die Gemeinde der Christgläubigen, die Kirche Gottes, nicht 
anders denn als von diesem Geist erfüllt lebt und wirkt. 

Vor allem der Apostel Paulus hat mit eindringlicher Gewalt des Wortes 
dieses Wirken des Geistes verkündet. Einer jener Texte, in denen er mit gro- 
ßer und tröstlicher Gewißheit davon spricht, ist das 8. Kapitel seines Briefes 
an die Kirche in Rom. 

Der Apostel ruft den Christen zu: •Ihr seid im Geist, da ja Gottes Geist in 
euch wohnt" (Rom 8,9). Und wieder: •Ihr seid ja doch geistliche Menschen" 
(1 Kor 2,13; Gal 6,1). Wir haben uns gewöhnt, nur einen kleinen Teil der Mit- 
glieder der Kirche, ihre besonderen Amtsträger, Geistliche zu nennen. Anders 
der Apostel. Alle Christen haben bei ihm den Ehrennamen Geistliche. Alle 
haben den Geist empfangen in Taufe und Glauben (Eph 4,5). In Taufe und 
Glauben. Beides ist zu nennen. Nicht nur die Taufe als Übergießen des Was- 
sers allein. Dies ist nur ein äußeres Zeichen. Es wirkt nur, wenn es im Glau- 
ben empfangen wird. Für unsere unmündigen Kinder bekennt die Kirche 
durch den Mund der Paten stellvertretend den Glauben. Aber als Erwachsende 
und als Erwachsene müssen wir uns selber zur Taufe bekennen. Wir müssen 
sie im persönlichen Glauben auf uns nehmen und vollziehen. Nur dann kann 
die Gabe der Taufe, das ist die Liebe Gottes und der Geist Gottes, in unsrem 
Leben wirksam werden. 

•Ihr seid geistliche Menschen." Das aber, so sagt der Apostel Paulus weiter, 
verlangt: •Ihr müßt durch den Geist die Taten des Fleisches töten" (Rom 
8,13). Wenn Paulus hier, wie oft, von Geist und Fleisch spricht, die einander 
entgegenstehen, so müssen wir seine Worte richtig verstehen. Er meint mit 
Fleisch nicht, was wir Fleischessünde im engsten Sinne, die Unzuchtsünde, 
nennen. Gewiß, sie auch. Aber es ist nicht so, als ob Paulus sagen wollte, dies 
sei das wichtigste und einzige. Fleisch bedeutet in der Sprache des Paulus den 
Menschen in der Ferne von Gott und im Gegensatz zu Gott. Es ist der Mensch, 
der schon von seinem Ursprung her der Sünde anheim gefallen ist und der 
sich nun aus eigener Entscheidung von seinen irdisch-menschlichen Strebun- 
gen und Süchten treiben läßt; der aller Unrast, der Gier, zu haben, der Sucht, 
zu herrschen, ausgeliefert ist, und der fürchtet, daß ihm zuletzt doch alles ver- 
geblich ist. Es ist das Leben, in dem der Mensch von sich aus gefangen ist, und 
wenn er vielleicht auch nach irdisch Hohem strebt und vielleicht auch vieles zu 
erreichen scheint. Kurz, sind nicht wir eben dieser Mensch? Doch nun, sagt 
Paulus, ist eine große Entscheidung gefallen. Durch die Macht des Geistes, die 



242 Karl Hermann Sdielkle 

uns gegeben ist, die wir im Glauben ergreifen müssen und von der wir uns 
ergreifen lassen müssen, ist uns die Möglichkeit der Freiheit gegeben. Aus 
dem ewigen Kreislauf des Nur-Menschlichen befreit, können wir dem Geist 
und seinem Dienst angehören. Denn er ist nun mächtig als Gottes Gabe. 

•Ihr müßt durch den Geist die Taten des Fleisches töten." Wohl sagt Pau- 
lus, daß die Christen der Sünde gestorben sind und die Kirche im Geist gehei- 
ligt ist (Rom 6). Aber alle seine Briefe bezeugen es, daß es auch in seinen 
Gemeinden Fehler und Sünden, ja sogar grobe Fehler und schwere Sünden 
gab. Darum sagt der gleiche Paulus seinen Christen immer aufs neue: Ihr seid 
der Sünde gestorben! Nun tötet sie in eurem Leben! Ihr seid im Geist! Nun 
lebet im Geist und wirket des Geistes Werke! 

Die Werke des Fleisches aber • so zählt Paulus sie auf • sind offen- 
bar: Unzucht, Unglaube, Feindschaft, Streit, Zorn, Zwietracht. Die Früchte 
des Geistes aber sind: Liebe, Freude, Friede, Langmut, Güte, Treue, Ent- 
haltsamkeit (Gal 5,19•23). 

Doch lesen wir noch einmal weiter im 8. Kapitel des Römerbriefes. •Ihr 
lebt nicht mehr unter dem Geist der Knechtschaft in Furcht. Sondern ihr habt 
den Geist der Kindschaft empfangen, und darum rufen wir ja: Vater, lieber 
Vater" (Rom 8, 15). Ihr lebt nicht mehr unter dem Geist der Knechtschaft in 
Angst. Bislang, so will Paulus sagen, war es so. Da lebtet ihr unter einem 
harten Gesetz. Paulus erinnert an den im Alten Bund geforderten Gesetzes- 
dienst. Da mühten sich die Menschen unter dem Gesetz, das alles vorschrieb: 
wie und wann zu fasten sei; welche Speisen genossen werden dürfen; wie der 
Sabbat zu halten und wie die Beschneidung zu vollziehen sei; welche Ehen 
erlaubt und welche verboten seien und vieles andere mehr. 613 Gebote zählten 
die Frommen auf, die es zu beobachten galt. Der Dienst Gottes war eine Last 
geworden und keiner konnte ihm genügen. Alle Frommen lebten unter der 
Unfreiheit des Gesetzes und unter der Last und Furcht der Sünde. Aber nun 
habt ihr den Geist der Kindschaft empfangen und darum rufen wir: Vater, 
lieber Vater! Paulus erinnert seine Christen daran, daß sie ja das Gebet 
sprechen, das sie der Herr gelehrt hatte und das wir bis heute sprechen, das 
Vater Unser. Wir dürfen Gott unseren Vater, lieben Vater nennen. Das Kind 
lebt vor dem Vater nicht in Furcht und Angst, sondern in Vertrauen und 
Liebe. Der Vater sieht und versteht den guten Willen des Kindes und nimmt 
sein Unvermögen für das getane Werk. Der Geist der Kindschaft ist also der 
Geist der Liebe. Und dieser Geist ist der Geist der Freiheit, so, wie das Kind 
vor dem Vater nicht der Knecht, sondern der freie Sohn ist. Nach den Briefen 
des Apostels ist Freiheit eine Tugend, die der Glaube wagt. Da ist nicht mehr 
die äußere Vorschrift entscheidend, sondern die innere Hingabe, nicht mehr 
der Dienst der Lippen, sondern das Gebot des Herzens, nicht mehr das Ver- 
trauen auf das eigene Werk, sondern die Zuversicht auf die schenkende Liebe 
Gottes. 

•Ihr seid geistliche Menschen." Ist das Wahrheit, unsere Wahrheit und 
Wirklichkeit? Oder sind wir nicht so oft von ungeistlichen Dingen umgetrie- 
ben! Oft ohne Glauben! Oft auch zu müde zum Rechten und Guten! 



•Ihr seid Geistliche" 243 

Paulus ist kein Phantast. Er sieht die Wirklichkeit und er trägt sie. Immer 
wieder schildert er, wie auf ihm die Last des Apostelamtes liegt. Immerzu 
bedrücken ihn die Sorgen um die Gemeinden, die er gegründet hat. (Sie 
würden ihn so dringend benötigen und er kann doch nicht bei ihnen verwei- 
len.) Wenn er von Fehlern und Sünden und Schande in seinen Gemeinden 
hört, so trifft es ihn persönlich und belastet ihn. Und dies alles muß er mit 
einem kranken und erschöpften, von den Mühen gezeichneten Leibe leisten. 
Denn Paulus war ein kranker Mann. Er ist niedergedrückt mehr als alle. 
•Wir sind geachtet wie Schlachtschafe", schreibt er (Rom 8,36). Doch zugleich 
gilt: •Wir sind zu Boden geworfen, aber nicht vernichtet" (2 Kor 4,9). •Wir 
tragen das Sterben Jesu an unserem Leibe herum, damit auch das Leben Jesu 
an unserem Leibe offenbar werde" (2 Kor 4,11). Denn: •Der Geist hilft 
unserer Schwachheit auf" (Rom 8,26). 

Und Paulus schaut noch um sich und hört hinaus in die Schöpfung und 
Welt. Auch dort vernimmt er Klagen, sieht er Leid und Not; auch dort hört 
er Seufzen nach Erlösung und Vollendung. Mit diesem Seufzen verbindet sich 
das Seufzen der Söhne Gottes, die der Vollendung harren (Rom 8,19•22). 
Es ist ein Chor des Verlangens nach Vollendung. Aber ist das Seufzen und 
Schreien nach Vollendung auch noch so laut, es müßte deshalb noch nicht 
Erhörung und Erlösung finden. Denn findet jeder Schrei Erhörung? 

Doch Paulus hört aus der tiefsten Tiefe des Ruf ens das Rufen jenes Heili- 
gen Geistes, den der Erlöser-Gott in die Welt gegeben. Dieser Geist erfüllt 
die Kirche und betet und ruft in jedem gläubigen Herzen, so sicher, als einem 
jedem der Geist geschenkt ist. Dieses Rufen und Seufzen des Geistes also hört 
Paulus aus dem Gebet der Gemeinschaft der im Glauben versammelten und 
in der Liebe verbundenen Kirche. In dieser Gemeinschaft nimmt sich der 
Geist Gottes eines jeden an trotz all seines je eigenen Unvermögens. Gott 
selber trägt durch seinen Geist, den er in die Welt gegeben, das Versagen, 
den guten Willen, das Leid, die Not, endlich das Sterben mit (Rom 8, 26). 

Und das Rufen dieses Geistes kann doch nicht vergeblich sein. •Wir siegen 
über alles hinaus" (Rom 8,37), ruft Paulus schließlich aus! Freilich nicht aus 
eigener Kraft und Tugend, sondern durch die Liebe Gottes, die uns immer 
zugewandt ist durch unsern Herrn Christus (Rom 8,39), durch die Liebe Got- 
tes, die in unsere Herzen ausgegossen ist durch den Geist, der uns gegeben ist 
(Rom 5,5). 

Wenn wir bisweilen ungeduldig fragen möchten, ob der Geist wirklich aus- 
gegossen ist, ob seine Macht in uns selber nicht viel spürbarer und in der 
Kirche nicht viel sichtbarer sein müßte, falls er wirklich da ist, so kann uns die 
Antwort auf diese Frage eine Geschichte aus dem Alten Testament geben. 
Der Prophet Elias war seines Berufes als Prophet müde. Er barg sich in einer 
Höhle des Berges Horeb und wünschte zu sterben. Da sprach eine Stimme zu 
ihm: Geh hinaus vor die Höhle und Gott der Herr wird dir offenbar werden! 
Und siehe, da kam ein gewaltiger Sturm, der Berge zerriß und Felsen zer- 
brach. Doch der Herr war nicht im Sturm. Nach dem Sturm kam ein Erd- 
beben. Doch der Herr war nicht im Erdbeben. Nach dem Erdbeben fiel ein 



244 Karl Hermann Schelkle 

Blitz im Feuer hernieder. Aber der Herr war nicht im Feuer. Nach dem Feuer 
kam das Flüstern eines leisen Wehens. Als Elias das hörte, da verhüllte er 
sein Antlitz mit dem Mantel und trat vor die Höhle. Denn der Herr ging vor- 
über. Und eine Stimme sprach zum Propheten: Auf! Geh weiter und wieder 
deines Weges! (1 Kön 19). 

Der Herr war im Flüstern des leisen Wehens. Der Geist Gottes ist nicht 
zerstörender Sturm, sondern mildes Wehen. So erfüllt er den Erdkreis. So 
erfüllt er die Kirche, wo immer sie ist und wirksam wird. Mit dem Heiligen 
Geist als der Gabe Gottes werden wir darum als lebendige Glieder der Kirche 
und in jedem gnadenhaften Wirken der Kirche an uns je von neuem be- 
schenkt. Auf! Geh weiter, geh wieder deines Weges! Es gilt ja, was Paulus 
sagt: •Denen, die Gott lieben • nein, vielmehr die von Gott geliebt sind, 
hilft alles zum Guten" (Rom 8,28). 

Was sind also die Gesetze Gottes, von Gott selbst geschrieben in den Her- 
zen, wenn nicht eben die Gegenwart des Heiligen Geistes, der der Finger 
Gottes ist, durch den als Gegenwärtigen •ausgegossen wird die Liebe in 
unsern Herzen", die die •Fülle des Gesetzes" ist und Ziel und Ende des 
Gebots? Augustinus, de spir et litt c. 21, n. 36 

Das bittet (der Psalmist) ..., daß die Begierde, darin man begehrt gegen 
den Geist, mehr und mehr gemindert werde, und die Begierde, darin man 
begehrt gegen das Fleisch, mehr und mehr gemehrt werde; bis diese ein Ende 
habe in uns, und jene Vollendung habe durch den Heiligen Geist, der uns 
gegeben ist. Augustinus, in Ps 118, s. 10, 2 

Wenn nichts in dir einem andern widerstreitet, sieh das Ganze an, wo es 
sei! Wenn dein Geist vom Fleische, das dagegen begehrt, nicht abweicht im 
Urteil, sieh zu, ob nicht vielleicht mit dem Fleische der ganze Geist überein- 
stimmt: sieh zu, ob nicht darum kein Krieg ist, weil ein verkehrter Friede ist. 
Vielleicht stimmst du aufs Ganze mit dem Fleisch überein, und kein Zank ist. 
Welche Hoffnung hast du, einmal siegen zu können, wenn du noch nicht 
anfingst zu kämpfen? Wenn du aber dich mitfreust mit dem Gesetze Gottes 
gemäß dem inneren Menschen, •ein anderes Gesetz aber siehst in deinen 
Gliedern widerstreitend dem Gesetz deines Geistes" .. ., wenn du mit diesem 
dich mitfreust, von diesem (aber) gefesselt bist, so bist du frei im Geist, Knecht 
im Fleisch... Keineswegs nämlich ist eben jenes, daß das Fleisch begehrt 
gegen den Geist, nicht mein: oder bin ich gar aus widersprüchlicher Natur 
zusammengefügt? Sowohl jenes ist mein, wie auch das, worin ich ihm nicht 
übereinstimme, ist mein. Ein Teil, der ein wenig frei ist, widersteht den 
Resten der Knechtschaft. Daß das Ganze heil sei, möchte ich, weil das Ganze 
Ich bin ... Er, wann Er den Menschen schuf, hat beides gemacht, beides mit- 
einander verbunden: das Fleisch unterwarf Er der Seele, die Seele Sich. 
Wenn jene immer stünden unter ihrem Herrn, würde immer auch dieses 
gehorchen seiner Herrin. Augustinus, serm 30, c. 3, n. 4 

(Nach Erich Przywara SJ: Augustinus. Die Gestalt als Gefüge. Leipzigl934,Jakob Hegner.) 




