Von der Freude des Christen
Von Exz. Hermann V o1k, Bischof von Mainz

1. Die christliche Freude ist eine Frucht der Erlésung

Freude in dem umfassenden, christlichen Sinn ist fiir den Menschen in dieser
Welt eine Frucht der Erldsung und mit Friede und Freiheit ein wesentliches Element
der Heilswirklichkeit. Frende ist im Bewufltsein des Menschen eine Entsprechung auf
einen objektiven Bestand, der unanschaulich ist, aber im Glauben erkannt und im
Heiligen Geist als Realitit gewuflt ist. Freude im christlichen Sinn setzt die Erldsung
des Menschen aus dem ,Gesetz der Siinde und des Todes” (Rom 8, 2) und den damit
gewonnenen Frieden mit Gott als eine durchgreifende Anderung der Situation des
Menschen voraus, in welcher er zugleich der destruktiven Ubermacht des Ereignis-
haften entzogen ist. Auf sich selbst angewiesen ist der Mensch infolge des mit der
Siinde zerstorten sinngebenden Zusammenhanges mit Gott fiir das Ganze seiner
Existenz ohne Aussicht auf Erfilllung, ,ohne Gott und ohne Hoffnung“ (Eph 2, 12).
Das schliefit nicht aus, dafl es fiir den Menschen in der Ding- und Menschenwelt auf
Grund der Schipfung Schitzenswertes gibt, woran der Mensch auch mit Recht seine
Freude hat (delectatio). Aber dieses gilt nur partiell und zufillig, es reicht nicht bis
in die letzte Tiefe des Menschen und gilt nicht fiir das Ganze seiner Existenz; der
Mensch sieht sich vielmehr in der Welt dem Ereignishaften bedrohlich und unaus-
weichlich bis in den Tod preisgegeben.

Grund und Inhalt der christlichen Freude ist aber dies, dafl der Mensch, in der
Gnade Christi aus der Verlorenheit der Siinde und des Todes errettet, im Einklang
und Frieden mit Gott steht, der sinnzerstorenden Ubermacht des Ereignishaften, der
Siinde und des Todes enthoben ist, und damit nicht nur punkthaft und zufillig, son-
dern grundsitzlich und bis in die Tiefe und Mitte seines Wesens in Hoffnung fiir
sich und sein ganzes Leben cines erfiillenden Sinnes gewif} sein darf. Dies gibt dann
auch dem Christen die Méglichkeit und Freiheit, sich der Schépfung neu zuzuwenden
und an ihr sich zu erfreuen, gerade weil er nicht von daher die Erfiillung und Voll-
endung des Ganzen, des Menschseins bis in seine metaphysische Tiefe hinein
erwartet. Die christliche Freude ist nicht von der psychologischen Typik oder von
Zufilligkeiten abhingig. Sie ist auch kein subjektiver Uberschwang im Vergessen
der Realititen; fiir den Christen ist die Freude vielmehr Anerkennung der Realitit.
Unmittelbar gegeben in dem Glaubensanschlufl an Christus, wird sie zur Dank-
sagung fiir die Erldsung und zum Lobpreis des Schépfers. ,Freuet euch im Herrn,
und nochmals sage ich euch: Freuet euch® (Introitus zum 3. Adventsonntag, Phil 4, 4).

9. Die Begriindung der christlichen Freude in der ,Freude“ des dreifaltigen Gottes

»Freude im Herrn“ setzt voraus, dal Gott die Freude ist, so dafl der Mensch als
Person unmittelbar vor Gott und durch sein Verhiltnis zu Gott durchgreifend be-
stimmt im Frieden und Einklang mit Gott an Gott Freude hat, und unter dieser
Voraussetzung auch mit Recht an der Welt als Gottes Schépfung. Von der Freude
und Seligkeit Gottes zu reden, wenn auch in sehr anthropomorpher Weise, setzt vor-



246 Bischof Hermann Uolk

aus, dafl Gott ein Herz hat, daf Gott selbst positiv Vollkommenheit und Gutheit
wiirdigt, sich ihrer freut. Gott, der sich seiner Schépfung freut — ,und Gott sah alles,
was er gemacht hatte, und fand es sehr gut“ (Gen 1, 81), ,voll Entziicken an den Men-
schenkindern“ (Spr 8, 31) —, der sich der Menschen erbarmt und sie liebt, zu dessen
Wesen es gehért, alles zu Wiirdigende auch zu wiirdigen, wiirdigt zunichst und vor
allem in Seligkeit sich selbst. Dazu gehért aber nicht nur die unendliche und makel-
lose Vollkommenheit Gottes, dazu gehért vielmehr auch die Mehrheit und Zu-
gewandtheit der gdttlichen Personen zucinander. Vater, Sohn und Heiliger Geist
sind in einer ihrer unendlichen Liebenswiirdigkeit véllig adiquaten Weise und
Intensitit einander zugewandt, sie ehren, verherrlichen und lieben einander, Ver-
herrlichung, Ehre gibt es schon innertrinitarisch von Person zu Person, wie uns das
Evangelium bekundet. ,Dieser ist mein geliebter Sohn, an dem ich mein Wohl-
gefallen habe“ (Mt 3, 17). ,Ich habe dich verherrlicht auf Erden. .. Und jetat ver-
herrliche du mich, Vater, bei dir, mit der Herrlichkeit, die ich bei dir hatte, e¢he die
Welt war® (Joh 17, 4 £.).

Diese personalen Vollziige zwischen den géttlichen Personen, in welchen sie sich,
vom Vater ausgehend, die gdttliche Natur vorbehaltlos mitteilen, aber auch in per-
sonaler Weise einander zugewandt sind, machen das gottliche Leben, die Freude
und Seligkeit Gottes aus. In ihrer Zugewandtheit und Liebe erreichen und durch-
dringen die gottlichen Personen einander, was in der Perichorese auf Grund der
Einheit der Natur und der Zugewandtheit der Personen theologisch zum Ausdrudk
gebracht wird. Das Leben Gottes besteht nicht in einer durch Bewegung oder Ver-
dnderung gewonnenen Vollendung, erst recht nicht in den Titigkeiten Gottes nach
auflen in Erschaffung und Begnadung. Gott lebt unendlich erfiillt in sich, aus sich,
durch sich nnd mit sich sein eigenes, seliges Leben in dem ewigen, d. h. unverminder-
baren Selbstvollzug in Vater, Sohn und Heiligem Geist. Das Leben Gottes ist fruitio
sui ipsius in der seligen Liebe der géttlichen Personen zueinander. Der Heilige Geist
im besonderen ist die Zugewandtheit von Vater und Sohn, donum, vinculum,
osculum, Gabe, Band oder auch der Kuf} genannt, und daher die Selbstbe jahung und
Freude Gottes in Person. Das ergibt sich aus der christlichen Heilswirklichkeit, in
welcher dem Heiligen Geiste in besonderem Mafle die geistliche Freude im Herrn
zugeschrieben wird. Weil in Gott die Freude kulminiert in dem Verhiltnis von Per-
son zu Person, darum kulminiert auch fiir geschaffene Personen Freude im Ver-
héltnis von Person zu Person. Licben und geliebt werden ist fiir die Person die
héchste und die einzig erfiillende Form von Freude.

8. Die ganze Schépfung (der Mensch) ist zur Freude bestimmt

Da Gott als Schopfer der Welt der selige Urgrund der Welt ist, ist auch die
Schépfung zur Freude bestimmt. Das kann so allgemecin gesagt werden, weil die
theologischen Aussagen iiber die Schépfung die geschaffenen Personen im Ganzen
der Schépfung mit einbeziehen miissen. Die gesamte Schopfung ist um der Personen
willen. Die Personen aber sind zur Freude bestimmt und bis in die Tiefe ihres
Wesens, welche von der Schrift ,Herz“ genannt wird, der Freude fihig. Freude ist
fiir den Menschen méglich und von der Schépfung her vorgeschen als Freude an den
Dingen, an den Menschen und an Goti.



Uon der Freude des Christen 247

Die Dinge sind fiir den Menschen auch {iber ihren Nutzwert hinaus ein berech-
tigter Grund der Freude; das ist mit ihrer Erschaffung, ndherhin mit der damit
gegebenen Ahnlichkeit zu Gott gegeben. Das zu bestreiten ist wider die Kreatiirlich-
keit der Dinge und des Menschen. Der Eigenwert der Dinge, besonders als donum
delectabile, rechtfertigt und erfordert eine respektierende, wiirdigende Begegnung,
welche ein wesentliches Element der Mufle sein kann (vgl. J. Pieper, Mufie und
Kult, 1955). Die Vielgestaltigkeit und die Geformtheit der Dinge in allen Bereichen
und Dimensionen erfreut den Menschen. Das ist der Schépfung gemif und solange
nicht verkehrt, als mit der Schitzung der Dinge und ihres Eigenwertes nicht falsche
Erwartungen verbunden werden fiir eine Sinngebung des menschlichen Lebens selbst.
Die Bedeutung der Dinge intensiviert sich fiir uns noch, wenn sie zum Zeichen von
Person zu Person werden, ja durch ihre Einbeziehung in den Kult zum Zeichen von
uns auf Gott hin oder zum Zeichen Gottes auf uns hin. Der Schrift ist die Bewunde-
rung der Dinge als Geschdpfe zum Preise des Schopfers ganz geldufig z. B. in den
Naturpsalmen oder in dem Lobgesang der drei Jiinglinge (Dan 3, 52 ff.). Unser im
Vergleich zu dem biblischen sehr verdndertes Verstindnis der Natur und ihrer
Eigengesetzlichkeit macht das Lob Gottes als des Schopfers der Natur nicht unmdg-
lich; im Gegenteil, wir kennen nicht nur besser die bewundernswerte Strukturdifferen-
ziertheit und Dimension der Natur im Kleinen und im Groflen, wir kennen auch
genug der Geheimnisse der Natur. Wir sollten neue Hymnen und Lobgesénge zu
Ehren des Schdpfers der uns bekannten Welt zustande bringen. Leider fehlen sie
weitgehend. — Erst recht kann der Mensch in einer wiirdigenden Erkenntnis und
Begegnung um seiner selbst willen Grund der Freude sein. Trotz aller Leistungs-
mdglichkeiten darf Person nicht selbst zum Mittel gemacht werden, Person muf} in
ihrer Gottebenbildlichkeit in sich selbst respektiert werden; dasist mit dem Personsein
selbst gegeben. Dazu gehort zunichst die wiirdigende, freudige Anerkennung des
Menschen, seiner verschiedenen Begabungen und Qualititen, gleichzeitig und in der
Geschichte. Die Geschichte dient unter anderem auch der Konkretisierung der
menschlichen Mdglichkeiten; dazu gehért auch die theologisch und prinzipiell még-
liche und dann auch notwendige Aussage, dafl jeder Mensch geliebt werden kann,
was wiederum mit seiner Person gegeben ist. Das ist eine wichtige und trdstliche
Aussage, die auch durch die Erfahrung bestitigt wird.

Die Bestimmung des Menschen zur Freude kulminiert in der Freude an Gott.
Denn der Mensch ist unmittelbar anf Gott selbst bezogen. Diese Bezogenheit ist mit
der Geistigkeit und Personalitit des Menschen so unaufhebbar gegeben, dafl die
begriindete Freude an den Dingen und selbst an den Menschen diese Dimension
nicht zu erfilllen vermag. Die Hinordnung des Menschen auf Gott wird noch durch
die Gnade qualitativ gesteigert zur Begegnung mit Gott. In der Gnade wendet sich
Gott dem Menschen in besonderer Weise heilshaft zu und verbindet den Menschen
so mit sich selbst, dafl der Mensch in der visio Dei als Endstand an der Seligkeit
Gottes teilgewinnen soll. Das ist mit der Gnade gegeben. Denn die Gnade ist ohne
Finbeziehung des trinitarischen Lebens nicht zu beschreiben. ,Ich habe ihnen deinen
Namen kundgetan und werde ihn weiter kundtun, damit die Liebe, mit der du mich
liebst, in ihnen sei und ich in ihnen® (Joh 17, 26). In der Schau kommt das Leben als
Bewegung zur Ruhe, weil dann der Mensch an der Weise Gottes, im Genuf} seiner



248 Bischof Hermann Uolk

selbst (fruitio sui ipsius) zu leben und selig zu sein, teilnimmt. Als Kreatur ist der
Mensch nicht an sich selbst vollendbar, sondern nur an seiner Bezogenheit auf Gott
und in der Gnade durch die Teilnahme am seligen Leben Gottes selbst, ohne daft
dadurch die Eigenwertigkeit der Kreatur verdunkelt wird. Aber die Kreatur ist noch
in jhrem Eigenwert auf Gott bezogen, so daf} sich Leben aus und in Gott, Freude
an Gott und Freude an der Kreatur nicht ausschlieen.

4. Die Freude des Pilgerstandes hat den Charakter der Uorldufigkeit und unterliegt
der Priifung

Mit der Erschaffung zum ewigen Leben in der Gottesschau bestimmt, wird jede
andere Verfafitheit des Menschen als vorliufig, als Pilgerstand gekennzeichnet, weil
hier der Mensch wohl fiir den Endstand erschaffen ist, aber noch nicht selbst in der
endstindlichen Verfassung lebt. Der Sinn der biblischen Aussage von dem anders-
artigen Urstand des Menschen ist u. a. der, dafl der Mensch gut erschaffen, in Ein-
klang mit sich, mit der Schépfung und mit Gott ist, aber damit doch noch nicht im
Endstand ist. Darum ist der Mensch auch im Urstand dadurch beansprucht, daf} er
seine Erfillung nicht in sich selbst und nicht in der Eigenwertigkeit der anschau-
lichen Welt, sondern in dem unanschanlichen Bezug auf den unanschaulichen Schop-
fer sieht und sucht. Durch die Gnade ist die Differenz zwischen Pilgerstand und
Endstand noch vergrofiert, so dafl die Kreatur, ja der Mensch selbst noch weniger
sinnerfiillend fiir sich selbst sein kann; auch in einem paradiesischen Urstand muf}
der Mensch aus dem Glauben an Gott leben und nicht allein aus der Begegnung mit
der Welt und mit seinesgleichen (Gen 2, 22 f.).

Im Endstand ist keinerlei Spannung zwischen der selig-machenden Gottesschau
und der Freude an den Geschdpfen, weil mit der Gottesschau auch der Einklang von
Gott und seiner Kreatur, der Eigenwertigkeit der Geschdpfe und ihrer Gottbezogen-
heit unmittelbar gegeben und einsichtig ist. ,Gott alles in allem“ (1 Kor 15, 28);
»Christus alles und in allem“ (Kol 3, 11). In der Zeit kann hier eine Spannung ent-
stehen, ganz besonders durch die Gnade. Die Evangelischen Rite zeigen, daff von
Christus her und auf Christus hin das Weltverhiltnis verschieden konkretisiert
werden kann. Die Evangelischen Rite beruhen aber nicht auf der Verachtung der
Welt, und sie schliefen die freudevolle Begegnung mit der Welt als Schopfung nicht
in jedem Sinne aus, was nicht nur der Sonnengesang des heiligen Franziskus zeigt.
Die Freude des Christen setzt nicht voraus, daR er die Augen verschliefit vor der
gegenwartigen Wirklichkeit, die auch aus christlichem Verstindnis ein Trinental
genannt werden kann. Wichtig aber ist, daf} die gegenwirtige Welt die christliche
Freude nicht unméoglich macht. Das setzt aber voraus, dafl die Beanspruchung, die
mit dem Menschsein gegeben ist, nicht in allem als etwas Nicht-sein-sollendes
betrachtet wird. Selbst der paradiesische Urstand schlofl durchgreifende Beanspru-
chung des Menschen ein. Die Vorstellung, der paradiesische Urstand sei ein Stand
unangefochtener Freude gewesen, muf als phantastisch abgelehnt werden. Auch der
paradiesische Urstand war bei weitem nicht dem Endstand gleich und hatte mit
unserer Verfafitheit vieles gemein, vor allem dies, daB er Pilgerstand war. Damit
ist gegeben, dafl auch im Urstand der Mensch in einer Vorldufigkeit auf den sehr
andersartigen Endstand hin war und dieses Leben und die damit gegebene Be-



Uon der Freude des Christen : 249

anspruchung in Glaube und Hoffnung bejahen mufite. Auch das Ende des Ur-
standes hitte den Charakter des Gerichtes gehabt; ist es doch sicherer Befund der
Schrift, da8 der Mensch auch im Urstand siindigen konnte. Ja die Ursiinde hatte
wohl noch verheerendere Folgen als unsere Siinde. — Man darf also den verlorenen
Urstand nicht als einen Zustand reiner Freude ohne tiefgreifende Beanspruchung
denken, und infolgedessen die Freude in dem Alten und Neuen Bund nur als einen
karglichen Rest vergangener Herrlichkeit.

5. Die Machterweise Gottes als Grund der Freude des alttestamentlichen Frommen

Der Beanspruchung, angesichts der Eigenwertigkeit der Kreatur doch in der Aus-
richtung auf Gott den Schopfer und Herrn zu leben, darin Erfiillung und Freude
zu sehen und zu suchen, war der Mensch im Urstand nicht gewachsen. Er siindigt
und verliert damit den Einklang mit Gott, mit sich selbst und mit der Welt; er
verliert die Freude an Gott. Wie es aber keinen Ersatz gibt fir die positive Aus-
richtung des Menschen auf Gott, so gibt es auch keinen Ersatz fiir die Freude an
Gott; alle andere Freude geniigt nicht der unaufhebbaren Dimension des Menschen.
LFiir dich, o Gott, hast du uns erschaffen, und ohne Ruhe ist unser Herz, bis es ruht
in dir“ (Augustinus). Und ,Alle Lust will Ewigkeit, will tiefe, tiefe Ewigkeit®
(Nietzsche). Das Protoevangelium ist den Menschen Zeichen fir das Erbarmen
Gottes und Grund neuer Hoffnung, so daf er in der Erwartung des Messias wieder
Frieden mit Gott und Freude an Gott zuriickgewinnt.

Der alttestamentliche Fromme, der nichts gegen Gott zu gewinnen versucht und
alles Gute als Gabe Gottes betrachtet und von Gott erwartet, findet im Frieden mit
Gott Freude an Gott, an Gottes Wirklichkeit und Tétigkeit und an seinem eigenen
Sein vor Gott. ,Heil dem Mann, ... der seine Freude hat am Gesetz des Herrn und
dariber nachsinnt Tag und Nacht“ (Ps 1, 1. 2). ,Kostlich ist es, den Herrn zu loben,
deinem Namen zu singen, du Héchster, deine Huld am Morgen zu kiinden und deine
Treue bei Nacht“ (Ps 92, 1 £.). Gott, der seine Ubermacht zunéchst in der Schépfung
erweist (Ps 19 und viele andere), ist den Menschen besonders dadurch zur Freude,
weil er ihnen in seiner iiberlegenen Allmacht in der Bedréngnis des Lebens beistcht.
»Gott ist unser Helfer und Beschiitzer. Thm jauchzt unser Herz und wir vertrauen
auf seinen Namen® (Ps 33,20f.). ,Ich frohlocke und freue mich deiner Huld;
du hast mein Elend gesehen und mich aus der Not befreit“ (Ps 31, 8). ,Der Herr ist
mein Hirte, und nichts wird mir mangeln . .. er labt meine Seele, geleitet mich auf
rechtem Pfade seines Namens wegen® (Ps 23. 1 ff.).

Die Hilfe Gottes erweist sich im Alten Bund zunichst in der irdischen Existenz
und in ihren Gestalten, in langem Leben, zahlreichen Kindern, in Reichtum und
Ansechen. Der Ausblick auf das jenseitige Leben setzt sich erst langsam durch;
jedoch ist das Diesseitige nicht einfachhin irdisch, es ist wie alles Gute, als Gabe
Gottes betrachtet, Anlafl der Freude und des Dankes vor Gott. Dafl das diesseitige
Leben, das auf den Tod hin ist, kein ungebrochener Ausdruck giitiger Allmacht ist,
bleibt dabei nicht tibersechen. Der Not des Menschen in der Zeit wird oft genug Aus-
druck verlichen, besonders in den Psalmen, in dem Buch Job und in dem Buch des
Predigers. Nur in der Weisheit des Glaubens vermag der Mensch die Spuren der
Hilfe Gottes im zeitlichen Geschehen zu erkennen, an der Ubermacht Gottes auch in



250 Bischof Hermann Uolk

der Drangsal festzuhalten und auf den Erweis seiner Vorsehung zu hoffen. ,Du bist
meine Zuflucht in der Drangsal, die mich umgibt, du bist meine Freude* (Ps 32, 7).
»Der Frevler Jubel ist nur von kurzer Dauer, der Bdsen Freude wahrt nur einen
Augenblidk® (Job 20, 5), aber ,der Gerechte darf jubeln und froh sein“ (Spr 29, 6).

Die Freude des alttestamentlichen Frommen ist in der géttlichen Offenbarung
begriindet, vor allem in den Madterweisen Gottes in der Geschichte des Volkes
Israel selbst. Die Geschichte des Volkes ist von dem Propheten nachdriicklich in die-
sem Sinne interpretiert als ein Zeichen dafiir, dafl Glaube und Gottesfurcht zu Frie-
den und Freude, Gottlosigkeit zu Unbheil fiihrt. Die offenbarenden und rettenden
Taten Gottes an Israel, besonders bei dem Auszug aus Agypten und in der Erfiillung
der Verheiflungen an die Viter, stiitzen das trostliche Bewuftsein von der Erwih-
lung Israels und des Frommen. Die alttestamentliche Heilsgeschichte wird in dem
israelitischen Kult ausdriicklich gefeiert. Der Kult, besonders der Gottesdienst im
Tempel als dem Ort der heilshaften Gegenwart Gottes, wird zum festlichen Ausdruck
der Freude im Herrn. ,,Wie herrlich ist der Aufenthalt in deinen Wohnungen, Herr
der Heerscharen. Es quilt meinen Sinn und zehrt an meinem Leben die Sehnsucht
nach dem Hause meines Herrn. Mein Herz und mein Leib jubelten zu dem leben-
digen Gott® (Ps 84, 1). ,Wie freute ich mich, da man mir sagte, ,Wir wallen zum
Hause des Herrn'“ (Ps 122, 1). Das Hohelied als wichtiger Bestandteil des Alten
Testamentes ist dafilir kennzeichnend, dafl die hochsten und freudvollsten Erfahrun-
gen des menschlichen Lebens zum Bilde der Gotteserfahrung und ihrer Inhalte wer-
den kdnnen.

6. Christus als Uollender der Freude der Erlésten

Noch weit stiarker als der alttestamentliche Fromme ist der Christ durch die Freude
gekennzeichnet. Denn Christus bringt die messianische Verheiflung und Erwartung
zur Erfillung. Schon die Menschwerdung selbst erfiillt daher alle Wissenden mit
hochster Freude (Magnificat Lk 1, 46 {f., das Benedictus Lk 1, 68 ff.; vgl. auch Lk
1, 44. 45). Die Geburt des Messias wird als grofle Freude angesagt: ,Siehe, ich ver-
kiinde euch eine grofie Freude, die allem Volke zuteil werden wird“ (Lk 2, 10 vgl.
auch Lk 2, 20.29 ff.). Auch die Weisen aus dem Morgenlande sind ,von Freude
erfullt (Mt 2, 10). Die Botschaft von Christus und seinem Heilswerk ist Evan-
gelium, frohe Botschaft. Weil in Christus durch die Aufrichtung des Gottesreiches
die Hoffnungslosigkeit der Siinde iiberwunden ist, gehort die Freude zu den Grund-
elementen der christlichen Existenz.

Christus selbst ist vor allem in seinem Wissen um die eigene Gottheit in die trini-
tarische Freude einbezogen. Es ist das Geheimnis der Inkarnation in Kechtsgestalt,
daf} diese Freude so weit zuriicktreten kann, bis zum Leiden und Tod. Aber die
Knechtsgestalt Christi ist ein Zeichen unserer Siinde und nicht der Befindlichkeit
Gottes. Die Ubermacht Gottes erweist sich als iibermichtig; die Knechtsgestalt ist nur
ein neuer Grund fir die Einbeziehung der Menschheit Christi in die Herrlichkeit des
Logos. Die Freude Christi wird in der Beschreibung der Heilsfrucht als Teilnahme
an seiner Freude bezeugt. ,Das habe ich euch gesagt, damit meine Freude in euch sei
und eure Freude vollkommen werde“ (Joh 15, 11). ,Jetzt aber gehe ich zu dir, und
das sage ich noch in der Welt, damit sie meine Freude in sich haben“ (Joh 17, 13).



Uon der Freude des Christen 251

Die christliche Botschaft ist eine Freudenbotschaft, weil durch Christus die Siinde
nicht nur getilgt, vielmehr in der Auferstehung der Erlosten alle Folgen der Siinde
iberwunden, die Vorldufigkeit des Pilgerstandes mit seinen Bedrohtheiten und sei-
ner Unansehnlichkeit iiberwunden ist, zur Teilnahme an der Seligkeit Christi in der
offenbaren Herrlichkeit seiner Menschheit. ,Ich habe die Herrlichkeit, die du mir
gegeben hast, ihnen gegeben, damit sie eins seien, wie wir eins sind, ich in ihnen
und du in mir® (Joh 17, 22). ,Was wir gehdrt und gesehen haben, das verkiindigen
wir auch euch, damit auch ihr Gemeinschaft mit uns habet. Unsere Gemeinschaft
aber ist Gemeinschaft mit dem Vater und mit seinem Sohne Jesus Christus. Und
dieses schreiben wir euch, damit unsere Freude vollkommen sei (1 Joh 1, 3. 4).

7. Die Freude als Zeichen der Gottesherrschaft und Gotteskindschafl

Die Freude gehért zu den objektiven Gehalten der Gottesherrschaft und der Got-
teskindschaft. ,Freut euch im Herrn allezeit, abermals sage ich euch, freuet euch®.
»Der Herr ist nahe, um nichts seid bekiimmert, sondern in allem Beten und Bitten
macht unter Danksagung eure Anliegen vor Gott kund. So wird der Friede Gottes,
der alle Begriffe {ibersteigt, eure Herzen und eure Gedanken bewahren in Christus
Jesus® (Phil 4, 4). ,Freuet euch immerdar! Betet ohne Unterlal! Fiir alles danket!®
(1 Thess 5, 16 ff.).

Die Freude der Erldsten ist oft in Zusammenhang mit dem Heiligen Geist ge-
bracht. Schon von Christus heifit es: ,Er frohlockte im Heiligen Geist und sprach:
Ich preise dich, Vater, Herr des Himmels und der Erde, dafl du dieses vor Weisen
und Verstindigen verborgen, aber den Kleinen offenbar gemacht hast* (Lk 10, 21).
Die Geistsendung an Pfingsten erfiillt zunichst die Jinger selbst mit dem iiber-
wiltigenden Bewufltsein, dafl die Erlosungstat am Kreuz nicht gescheitert, sondern
erfillt ist, so dafl sie in dem Bewufltsein von der in Christus vollzogenen Verwand-
lung Zeugen fiir die Wirkmacht Christi und die Wirklichkeit der Erlosung werden.
Diese Zuversicht, dafl die Welt in Christus trotz der vorliufigen Unansehnlichkeit
der Heilsfrucht doch durchgreifend verandert ist, wird spezifisch dem Heiligen Geist
zugeschrieben. , Quapropter profusis gaudiis totus in orbe terrarum mundus exultat®
— »Darum frohlockt das ganze Erdenrund in iiberstromender Freude® (Préfation
von Pfingsten). ,Die Frucht des Geistes aber ist Liebe, Freude, Friede® (Gal 5, 22).
»Das Reich Gottes besteht nicht in Speise und Trank, sondern in Gerechtigkeit und
Friede und Freude im Heiligen Geist* (Rom 14, 17). ,Der Gott der Hoffnung aber
erfiille euch mit aller Freude und mit Frieden im Glauben, auf daf} ihr iiberreich seid
an Hoffnung in der Kraft des Heiligen Geistes“ (Rém 15, 13).

8. Die endzeitliche, vollendete Freude als Uerheifiung und als Besitz

Durch die Drangsale des jetzigen Lebens wird dieses zwar als vorldufig gekenn-
zeichnet, die Freude des Christen aber wird dadurch nicht grundsatzlich in Frage
gestellt, und zwar nicht nur deshalb, weil von der Auferstehung her die kiinftige
Uberwindung aller Leiden erhofft ist, sondern auch deshalb, weil im Anschluff an
Christus die Leiden der Zeit verwandelt, positiv umqualifiziert werden. Der Christ



252 Bischof Hermann Uolk

hat die Macht, aufler der Siinde alles, was er im Anschluf an Christus und in der
Verihnlichung mit Christus tun kann, oder auch noch so ereignishaft erleiden mufi,
zu verwandeln, es aus dem Zusammenhang mit der Siinde herauszunehmen und in
einen positiven Zusammenhang mit Christus zu bringen. Es gehort zum Bewufltsein
des Christen, daf} sich die Macht Christi nicht erst in der eschatologischen, endgiilti-
gen Uberwindung der leidvollen Gegenwart erweist, sondern auch durch die posi-
tive Einbeziechung von allem, was nicht siindig ist, in das Reich Gottes. ,Thr werdet
weinen und wehklagen und die Welt wird sich freuen; ihr werdet travern, aber
eure Trauer wird zur Frende werden . .. Jetzt habt ihr zwar Leid, aber ich werde
euch wiedersehen und euer Herz wird sich freuen und eure Freude nimmt niemand
mehr von euch® (Joh 16, 20. 22). Aufer der Hoffnung auf die Uberwindung des
Leidens ist auch die Verwandlung des Leidens nachdriicklich bezeugt: ,Ich bin voll
des Trostes, iibervoll von Freude bei all meiner Bedrangnis® (2 Kor 7, 4; vgl. Apg
5,41; Rom 8,31 ff.; Jak 1,2; 1 Petr 2, 18 f,, 3, 15 ff., 4,12 ff.).

Die gegenwirtige Form der Erlosung in der Verdhnlichung mit Christus, in seiner
verborgenen Sohnschaft, aber auch in seiner Knechtsgestalt dringt unaufhaltsam und
mit Macht zur Endgestalt in der Verdhnlichung mit dem auferstandenen und erhéh-
ten Herrn. Darum ist auch die gegenwirtige Form der Freude in der Hoffnung nicht
als endgiiltig zu betrachten, auch sie dringt zur Teilnahme an der Seligkeit Christi
als des Auferstandenen. ,Geliebte, jetzt sind wir Kinder Gottes. Noch nicht ist
offenbar geworden, was wir sein werden. Wir wissen aber, dal wir, wenn es offen-
bar geworden ist, ihm &hnlich sein werden, denn wir werden ihn schauen wie er ist*
(1 Joh 3, 2). ,Gehe ein in die Freude deines Herrn® (Mt 25, 21. 23). Die Endform
des Menschen und der Freude des Erlosten ist eine Verfafitheit, die nur durch das
gnadenhafte Handeln Gottes in der Verdhnlichung mit der Menschheit Christi wirk-
lich werden kann. Denn in ihr wird jede Bedrohtheit der Kreatur und jede Leidens-
fahigkeit des Menschseins iiberwunden. ,Jede Trine wird er von ihren Augen
trocknen, und der Tod wird nicht mehr sein, noch Leid, noch Jammer, noch Mihsal.
Denn das erste ist vergangen“ (Apk 21, 4). ,Alleluja! Der Herr, unser Gott, der
Allherrscher, hat die Konigsherrschaft angetreten. Lafit uns frohloden und jubeln
und ihm die Ehre geben. Denn die Hochzeit des Lammes ist gekommen, und seine
Braut hat sich bereit gemacht“ (Apk 19, 6. 7). Diese Endfreude ist aber nicht in jedem
Sinne erst Verheiflung. Denn in der Gnade als ewigem Leben ist der innere Grund
fiir die eschatologische Vollendung und Seligkeit dem Menschen schon so gegen-
wartig und eigen, daff ,weder Tod noch Leben, weder Engel noch Gewalten, weder
Gegenwiirtiges noch Zukiinftiges noch Michte, weder Hohe noch Tiefe, noch irgend
ein anderes Geschopf uns scheiden kénnte von der Liebe Gottes, die da ist in Christus
Jesus, unserem Herrn“ (Rém 8, 38. 39). Nichts vermag es also zu hindern, daf die
verborgene Sohnschaft auch als Seligkeit und Freude offenbar wird. ,Wenn aber
Sohn, dann auch Erbe, Erbe Gottes und Miterbe Christi. Nur miissen wir mit ihm
leiden, um auch mit ihm verherrlicht zu werden® (Rém 8, 17). Das Wissen darum, in
der Gnade Christi von der destruktiven Ubermacht der Welt, der Siinde und des
Todes befreit zu sein, ist ein wesentliches Element im Bewuftsein des Christen und
ein Grund seiner Freude, weil seine gegenwirtige Situation durch die verborgene
Prisenz der Eschata schon grundsitzlich gewandelt ist.



Uon der Freude des Christen 253

9. Die Eucharistie als Ort und Ausdruck der christlichen Freude

Die Freude als ein Kennzeichen des christlichen Daseins findet konkreten Ausdruck
in dem Gottesdienst der christlichen Gemeinde. Freude dréngt zur Mitteilung, dazu,
andere teilnehmen zu lassen. Die christliche Gemeinde kommt zur eucharistia oder
eulogia, zur Danksagung, zusammen. In der Préifation findet dies gemdflen Aus-
druck: Gratias agamus Domino Deo nostro. Der Sonntag als Tag des Herrn ist
gehalten und gefeiert als Tag der Auferstehung Christi, als Danksagung fir die
damit gegebene Verwandlung unserer Situation vor Gott durch die Vergebung der
Siinde und den erlangten Frieden. Das ganze Kirchenjahr ist danksagendes Ge-
dichtnis des Heilshandelns Gottes an uns in Christus, mit den inhaltlich deutlich
variierten Formen der Freude an Weihnachten, Ostern und Pfingsten. Fiir den
gliubigen Christen ist die Freude der Kirchenfeste nicht aus seinem Leben weg-
zudenken. Die Feier der Heilstaten Gottes und ihrer Bedeutung sind absolut giltige
Griinde zu Feier und Fest. In dem Gloria und in dem Alleluja fast durch das ganze
Kirchenjahr hindurch, in dem Exultet der Osternacht, in Magnificat und Benedictus
findet die Freude des Christen immer wieder ihren Ausdruck. Von diesem Bewufit-
sein her ist die christliche Gemeinde iberhaupt eine hymnische, eine singende Ge-
meinde, weil die Steigerung des Ausdrucks fiir das Gemeinte keine Ubersteigerung
ist. ,Bis orat, qui semel cantat“, — ,Einmal gesungen ist zweimal gebetet®.

Auch fiir die neutestamentliche Gemeinde und fir den einzelnen Christen hat der
Gottesdienst — auch im Sinne des Kultes — seine unverminderte und unersetzliche
Bedeutung. Der Alte Bund wird durch den Neuen Bund nicht insofern abgeldst, als
dort Kult war und im Neuen Bund nicht mehr ware. Nur die Art des Kultes ist
anders geworden, weil jetzt Christus, auf welchen der Alte Bund schon hinwies,
selbst als der ewige Hohepriester der Haupttitige im Kult der christlichen Gemeinde
ist. Der neutestamentliche Kult ist immer und vor allem Danksagung fiir die Gottes-
tat der Erlosung. Die starken kultischen Elemente in der Apokalypse zeigen, dafl
das Neue Testament nicht kultfeindlich ist, dafl vielmehr im neutestamentlichen
Gottesdienst alle Bereiche der Schépfung zusammenstimmen. Die rechte Beteiligung
am rechten Gottesdienst ist fir den Gldubigen Freude, weil er hier in seiner vollen
Dimension als Christ anerkannt und in Aktion ist.

Die Freude an Gott hat zur Voraussetzung den Frieden des guten Gewissens und
der das Leben ordnenden Entscheidung auf Gott hin. Nach dem eindeutigen neu-
testamentlichen Befund muff das in einer Weise moglich sein, dafl der Gliubige
diesen Frieden hat. Es kann nicht unvermeidbare Formen von Siinde und Siindigkeit
geben, welche diesen Frieden und diese Freude als gegenwirtige Form der Erlosung
unmoéglich machen, auch wenn erst der Endstand jene fraglose Eindeutigkeit bringt,
die wir schon im Pilgerstand ersehnen. Die Entscheidung fiir Gott im Glauben
einerseits, die rechte Gewissensbildung andererseits, sind notwendig, damit der
Christ durch jene Freude gekennzeichnet ist, welche sich durch das ganze Leben,
aufler durch die von Gott trennende Siinde, durchhilt. Die Unansehnlichkeit der
Heilswirklichkeit im Pilgerstand, das Rétsel der gottlichen Vorsehung (R6m 11, 33 ff.)
ist auf Zeit hin auszuhalten angesichts der Unansehnlichkeit Christi bis zum Leiden
und Sterben, welche jedoch restlos iiberwunden ist in der Herrlichkeit des erhéhten
Herrn. Im Frieden mit Gott ist der Glaubige dem Heile naher, als es nach aufien hin



254 Hilda Graef

den Anschein hat. Aber auch die verborgene Heilswirklichkeit ist auf ihr alles ver-
wandelndes Offenbarwerden hin angelegt. ,Wenn ihr dies alles kommen seht, dann
richtet euch auf und erhebet eure Hiupter, denn nahe ist eure Erlésung® (Evange-
lium des 1. Sonntags im Kirchenjahr, Lk 21, 28). ,Der Geist und die Braut sprechen
— komm! ... Der dies bezeugt, spricht: ja, ich komme bald!“ (Apk 22, 17. 20).

Geisiliches Leben in heutiger Welt
Von Hilda Graef, Oxford

In seinen Grundlagen ist das geistliche Leben des Christen, das heifit, seine Be-
zichung zu Gott, seit der neutestamentlichen Zeit das gleiche geblieben. Aber seine
Formen haben sich vielfach gedndert, sich den Erfordernissen der jeweiligen Epoche
angepafit und sind so dem Wechsel unterworfen wie alle andern menschlichen
Lebensformen. Es ist ein Gemeinplatz, dafl unsere von Kriegen, soziologischen Um-
wilzungen und unerhértem technischen Fortschritt bestimmte Zeit einen Ubergang,
wenn nicht gar einen Bruch darstellt, der vielleicht noch radikaler ist als der Bruch
der Renaissance mit dem Mittelalter. Unser tégliches Leben, unsere Arbeit ebenso
wie die Gestaltung unserer Freizeit haben sich grundlegend geindert. Wie kénnte
da unser geistliches Leben noch die Formen der Imitatio des Thomas von Kempen
oder der Introduction a la vie dévote des heiligen Franz von Sales annebhmen?

Zwei fundamentale Gegebenheiten miissen zunachst einmal beriicksichtigt werden:
der moderne Mensch hat eine véllig andere Zeiteinteilung als der mittelalterliche
und als eine Philothea, und weiterhin, unsere Nerven sind sehr viel starker be-
ansprucht als die fritherer Generationen. Dem muf} in der Formung einer zeitgema-
Ren Spiritualitit jedenfalls Rechnung getragen werden. Es ist bezeichnend, daf die
Kirche selbst heute das liturgische Gebet abkiirzi: Messe ebenso wie Brevier werden
allmdhlich von den vielen Zutaten befreit, die sich durch die Jahrhunderte angehduft
haben. Die Kirche trigt weiter auch der anderen Lebensform Rechnung, indem sie
Mittags- und Abendmessen eingefithrt und das eucharistische Fasten drastisch ab-
gekirzt hat. Das sind Neuerungen, die nicht nur duflerer Natur sind. Sie bringen
vielmehr in das geistliche Leben, insbesondere der Laien, eine neue Note, sie akzen-
tuieren anders.

Zunachst einmal spielen Messe und Kommunion gegeniiber frither eine viel zen-
tralere Rolle. Gewif}, der Rosenkranz und andere auflerliturgische Frommigskeits-
formen behalten ihren Wert, aber sie sind sehr viel weiter an die Peripherie des
katholischen Lebens geriickt, als das noch vor zwanzig bis dreiflig Jahren der Fall
war. Im Oktober soll der Rosenkranz nicht mehr 6ffentlich wahrend der Messe
gebetet werden, denn die christliche Gemeinde soll immer so aktiv wie mdglich an
der Liturgie teilnehmen. Das heiflt, die Messe ist wieder, wie sie das im christlichen
Altertum war, zum Pol des christlichen Lebens geworden, von dem alles andere aus-
geht und zu dem es zuriickkehrt. Sie befruchtet das Gebet, ob miindliches oder





