
Von der Freude des Christen 

Von Exz. Hermann Volk, Bischof von Mainz 

1. Die christliche Freude ist eine Frucht der Erlösung 

Freude in dem umfassenden, christlichen Sinn ist für den Menschen in dieser 
Welt eine Frucht der Erlösung und mit Friede und Freiheit ein wesentliches Element 
der Heilswirklichkeit. Freude ist im Bewußtsein des Menschen eine Entsprechung auf 
einen objektiven Bestand, der unanschaulich ist, aber im Glauben erkannt und im 
Heiligen Geist als Realität gewußt ist. Freude im christlichen Sinn setzt die Erlösung 
des Menschen aus dem •Gesetz der Sünde und des Todes" (Rom 8, 2) und den damit 
gewonnenen Frieden mit Gott als eine durchgreifende Änderung der Situation des 
Menschen voraus, in welcher er zugleich der destruktiven Übermacht des Ereignis- 
haften entzogen ist. Auf sich selbst angewiesen ist der Mensch infolge des mit der 
Sünde zerstörten sinngebenden Zusammenhanges mit Gott für das Ganze seiner 
Existenz ohne Aussicht auf Erfüllung, •ohne Gott und ohne Hoffnung" (Eph 2, 12). 
Das schließt nicht aus, daß es für den Menschen in der Ding- und Menschenwelt auf 
Grund der Schöpfung Schätzenswertes gibt, woran der Mensch auch mit Recht seine 
Freude hat (delectatio). Aber dieses gilt nur partiell und zufällig, es reicht nicht bis 
in die letzte Tiefe des Menschen und gilt nicht für das Ganze seiner Existenz; der 
Mensch sieht sich vielmehr in der Welt dem Ereignishaften bedrohlich und unaus- 
weichlich bis in den Tod preisgegeben. 

Grund und Inhalt der christlichen Freude ist aber dies, daß der Mensch, in der 
Gnade Christi aus der Verlorenheit der Sünde und des Todes errettet, im Einklang 
und Frieden mit Gott steht, der sinnzerstörenden Übermacht des Ereignishaften, der 
Sünde und des Todes enthoben ist, und damit nicht nur punkthaft und zufällig, son- 
dern grundsätzlich und bis in die Tiefe und Mitte seines Wesens in Hoffnung für 
sich und sein ganzes Leben eines erfüllenden Sinnes gewiß sein darf. Dies gibt dann 
auch dem Christen die Möglichkeit und Freiheit, sich der Schöpfung neu zuzuwenden 
und an ihr sich zu erfreuen, gerade weil er nicht von daher die Erfüllung und Voll- 
endung des Ganzen, des Menschseins bis in seine metaphysische Tiefe hinein 
erwartet. Die christliche Freude ist nicht von der psychologischen Typik oder von 
Zufälligkeiten abhängig. Sie ist auch kein subjektiver Überschwang im Vergessen 
der Realitäten; für den Christen ist die Freude vielmehr Anerkennung der Realität. 
Unmittelbar gegeben in dem Glaubensanschluß an Christus, wird sie zur Dank- 
sagung für die Erlösung und zum Lobpreis des Schöpfers. •Freuet euch im Herrn, 
und nochmals sage ich euch: Freuet euch" (Introitus zum 3. Adventsonntag, Phil 4,4). 

2. Die Begründung der christlichen Freude in der •Freude" des dreifaltigen Gottes 

•Freude im Herrn" setzt voraus, daß Gott die Freude ist, so daß der Mensch als 
Person unmittelbar vor Gott und durch sein Verhältnis zu Gott durchgreifend be- 
stimmt im Frieden und Einklang mit Gott an Gott Freude hat, und unter dieser 
Voraussetzung auch mit Recht an der Welt als Gottes Schöpfung. Von der Freude 
und Seligkeit Gottes zu reden, wenn auch in sehr anthropomorpher Weise, setzt vor- 



246 Bischof Hermann Volk 

aus, daß Gott ein Herz hat, daß Gott selbst positiv Vollkommenheit und Gutheit 
würdigt, sich ihrer freut. Gott, der sich seiner Schöpfung freut• •und Gott sah alles, 
was er gemacht hatte, und fand es sehr gut" (Gen 1,31), •voll Entzücken an den Men- 
schenkindern" (Spr 8, 31) •, der sich der Menschen erbarmt und sie liebt, zu dessen 
Wesen es gehört, alles zu Würdigende auch zu würdigen, würdigt zunächst und vor 
allem in Seligkeit sich selbst. Dazu gehört aber nicht nur die unendliche und makel- 
lose Vollkommenheit Gottes, dazu gehört vielmehr auch die Mehrheit und Zu- 
gewandtheit der göttlichen Personen zueinander. Vater, Sohn und Heiliger Geist 
sind in einer ihrer unendlichen Liebenswürdigkeit völlig adäquaten Weise und 
Intensität einander zugewandt, sie ehren, verherrlichen und lieben einander. Ver- 
herrlichung, Ehre gibt es schon innertrinitarisch von Person zu Person, wie uns das 
Evangelium bekundet. •Dieser ist mein geliebter Sohn, an dem ich mein Wohl- 
gefallen habe" (Mt 3, 17). •Ich habe dich verherrlicht auf Erden ... Und jetzt ver- 
herrliche du mich, Vater, bei dir, mit der Herrlichkeit, die ich bei dir hatte, ehe die 
Welt war" (Joh 17, 4 f.). 

Diese personalen Vollzüge zwischen den göttlichen Personen, in welchen sie sich, 
vom Vater ausgehend, die göttliche Natur vorbehaltlos mitteilen, aber auch in per- 
sonaler Weise einander zugewandt sind, machen das göttliche Leben, die Freude 
und Seligkeit Gottes aus. In ihrer Zugewandtheit und Liebe erreichen und durch- 
dringen die göttlichen Personen einander, was in der Perichorese auf Grund der 
Einheit der Natur und der Zugewandtheit der Personen theologisch zum Ausdruck 
gebracht wird. Das Leben Gottes besteht nicht in einer durch Bewegung oder Ver- 
änderung gewonnenen Vollendung, erst recht nicht in den Tätigkeiten Gottes nach 
außen in Erschaffung und Begnadung. Gott lebt unendlich erfüllt in sich, aus sich, 
durch sich und mit sich sein eigenes, seliges Leben in dem ewigen, d. h. unverminder- 
baren Selbstvollzug in Vater, Sohn und Heiligem Geist. Das Leben Gottes ist fruitio 
sui ipsius in der seligen Liebe der göttlichen Personen zueinander. Der Heilige Geist 
im besonderen ist die Zugewandtheit von Vater und Sohn, donum, vinculum, 
osculum, Gabe, Band oder auch der Kuß genannt, und daher die Selbstbejahung und 
Freude Gottes in Person. Das ergibt sich aus der christlichen Heilswirklichkeit, in 
welcher dem Heiligen Geiste in besonderem Maße die geistliche Freude im Herrn 
zugeschrieben wird. Weil in Gott die Freude kulminiert in dem Verhältnis von Per- 
son zu Person, darum kulminiert auch für geschaffene Personen Freude im Ver- 
hältnis von Person zu Person. Lieben und geliebt werden ist für die Person die 
höchste und die einzig erfüllende Form von Freude. 

3. Die ganze Schöpfung (der Mensch) ist zur Freude bestimmt 

Da Gott als Schöpfer der Welt der selige Urgrund der Welt ist, ist auch die 
Schöpfung zur Freude bestimmt. Das kann so allgemein gesagt werden, weil die 
theologischen Aussagen über die Schöpfung die geschaffenen Personen im Ganzen 
der Schöpfung mit einbeziehen müssen. Die gesamte Schöpfung ist um der Personen 
willen. Die Personen aber sind zur Freude bestimmt und bis in die Tiefe ihres 
Wesens, welche von der Schrift •Herz" genannt wird, der Freude fähig. Freude ist 
für den Menschen möglich und von der Schöpfung her vorgesehen als Freude an den 
Dingen, an den Menschen und an Gott. 



Von der Freude des Christen 247 

Die Dinge sind für den Menschen auch über ihren Nutzwert hinaus ein berech- 
tigter Grund der Freude; das ist mit ihrer Erschaffung, näherhin mit der damit 
gegebenen Ähnlichkeit zu Gott gegeben. Das zu bestreiten ist wider die Kreatürlich- 
keit der Dinge und des Menschen. Der Eigenwert der Dinge, besonders als donum 
delectabile, rechtfertigt und erfordert eine respektierende, würdigende Begegnung, 
welche ein wesentliches Element der Muße sein kann (vgl. J. Pieper, Muße und 
Kult, 1955). Die Vielgestaltigkeit und die Geformtheit der Dinge in allen Bereichen 
und Dimensionen erfreut den Menschen. Das ist der Schöpfung gemäß und solange 
nicht verkehrt, als mit der Schätzung der Dinge und ihres Eigenwertes nicht falsche 
Erwartungen verbunden werden für eine Sinngebung des menschlichen Lebens selbst. 
Die Bedeutung der Dinge intensiviert sich für uns noch, wenn sie zum Zeichen von 
Person zu Person werden, ja durch ihre Einbeziehung in den Kult zum Zeichen von 
uns auf Gott hin oder zum Zeichen Gottes auf uns hin. Der Schrift ist die Bewunde- 
rung der Dinge als Geschöpfe zum Preise des Schöpfers ganz geläufig z. B. in den 
Naturpsalmen oder in dem Lobgesang der drei Jünglinge (Dan 3, 52 ff.). Unser im 
Vergleich zu dem biblischen sehr verändertes Verständnis der Natur und ihrer 
Eigengesetzlichkeit macht das Lob Gottes als des Schöpfers der Natur nicht unmög- 
lich; im Gegenteil, wir kennen nicht nur besser die bewundernswerte Strukturdifferen- 
ziertheit und Dimension der Natur im Kleinen und im Großen, wir kennen auch 
genug der Geheimnisse der Natur. Wir sollten neue Hymnen und Lobgesänge zu 
Ehren des Schöpfers der uns bekannten Welt zustande bringen. Leider fehlen sie 
weitgehend. • Erst recht kann der Mensch in einer würdigenden Erkenntnis und 
Begegnung um seiner selbst willen Grund der Freude sein. Trotz aller Leistungs- 
möglichkeiten darf Person nicht selbst zum Mittel gemacht werden, Person muß in 
ihrer Gottebenbildlichkeit in sich selbst respektiert werden; das ist mit dem Personsein 
selbst gegeben. Dazu gehört zunächst die würdigende, freudige Anerkennung des 
Menschen, seiner verschiedenen Begabungen und Qualitäten, gleichzeitig und in der 
Geschichte. Die Geschichte dient unter anderem auch der Konkretisierung der 
menschlichen Möglichkeiten; dazu gehört auch die theologisch und prinzipiell mög- 
liche und dann auch notwendige Aussage, daß jeder Mensch geliebt werden kann, 
was wiederum mit seiner Person gegeben ist. Das ist eine wichtige und tröstliche 
Aussage, die auch durch die Erfahrung bestätigt wird. 

Die Bestimmung des Menschen zur Freude kulminiert in der Freude an Gott. 
Denn der Mensch ist unmittelbar auf Gott selbst bezogen. Diese Bezogenheit ist mit 
der Geistigkeit und Personalität des Menschen so unaufhebbar gegeben, daß die 
begründete Freude an den Dingen und selbst an den Menschen diese Dimension 
nicht zu erfüllen vermag. Die Hinordnung des Menschen auf Gott wird noch durch 
die Gnade qualitativ gesteigert zur Begegnung mit Gott. In der Gnade wendet sich 
Gott dem Menschen in besonderer Weise heilshaft zu und verbindet den Menschen 
so mit sich selbst, daß der Mensch in der visio Dei als Endstand an der Seligkeit 
Gottes teilgewinnen soll. Das ist mit der Gnade gegeben. Denn die Gnade ist ohne 
Einbeziehung des trinitarischen Lebens nicht zu beschreiben. •Ich habe ihnen deinen 
Namen kundgetan und werde ihn weiter kundtun, damit die Liebe, mit der du mich 
liebst, in ihnen sei und ich in ihnen" (Joh 17, 26). In der Schau kommt das Leben als 
Bewegung zur Ruhe, weil dann der Mensch an der Weise Gottes, im Genuß seiner 



248 Bischof Hermann Volk 

selbst (fruitio sui ipsius) zu leben und selig- zu sein, teilnimmt. Als Kreatur ist der 
Mensch nicht an sich selbst vollendbar, sondern nur an seiner Bezogenheit auf Gott 
und in der Gnade durch die Teilnahme am seligen Leben Gottes selbst, ohne daß 
dadurch die Eigenwertigkeit der Kreatur verdunkelt wird. Aber die Kreatur ist noch 
in ihrem Eigenwert auf Gott bezogen, so daß sich Leben aus und in Gott, Freude 
an Gott und Freude an der Kreatur nicht ausschließen. 

4. Die Freude des Pilgerstandes hat den Charakter der Vorläufigkeit und unterliegt 
der Prüfung 

Mit der Erschaffung zum ewigen Leben in der Gottesschau bestimmt, wird jede 
andere Verfaßtheit des Menschen als vorläufig, als Pilgerstand gekennzeichnet, weil 
hier der Mensch wohl für den Endstand erschaffen ist, aber noch nicht selbst in der 
endständlichen Verfassung lebt. Der Sinn der biblischen Aussage von dem anders- 
artigen Urständ des Menschen ist u. a. der, daß der Mensch gut erschaffen, in Ein- 
klang mit sich, mit der Schöpfung und mit Gott ist, aber damit doch noch nicht im 
Endstand ist. Darum ist der Mensch auch im Urständ dadurch beansprucht, daß er 
seine Erfüllung nicht in sich selbst und nicht in der Eigenwertigkeit der anschau- 
lichen Welt, sondern in dem unanschaulichen Bezug auf den unanschaulichen Schöp- 
fer sieht und sucht. Durch die Gnade ist die Differenz zwischen Pilgerstand und 
Endstand noch vergrößert, so daß die Kreatur, ja der Mensch selbst noch weniger 
sinnerfüllend für sich selbst sein kann; auch in einem paradiesischen Urständ muß 
der Mensch aus dem Glauben an Gott leben und nicht allein aus der Begegnung mit 
der Welt und mit seinesgleichen (Gen 2, 22 ff.). 

Im Endstand ist keinerlei Spannung zwischen der selig-machenden Gottesschau 
und der Freude an den Geschöpfen, weil mit der Gottesschau auch der Einklang von 
Gott und seiner Kreatur, der Eigenwertigkeit der Geschöpfe und ihrer Gottbezogen- 
heit unmittelbar gegeben und einsichtig ist. •Gott alles in allem" (1 Kor 15,28); 
•Christus alles und in allem" (Kol 3, 11). In der Zeit kann hier eine Spannung ent- 
stehen, ganz besonders durch die Gnade. Die Evangelischen Räte zeigen, daß von 
Christus her und auf Christus hin das Weltverhältnis verschieden konkretisiert 
werden kann. Die Evangelischen Räte beruhen aber nicht auf der Verachtung der 
Welt, und sie schließen die freudevolle Begegnung mit der Welt als Schöpfung nicht 
in jedem Sinne aus, was nicht nur der Sonnengesang des heiligen Franziskus zeigt. 
Die Freude des Christen setzt nicht voraus, daß er die Augen verschließt vor der 
gegenwärtigen Wirklichkeit, die auch aus christlichem Verständnis ein Tränental 
genannt werden kann. Wichtig aber ist, daß die gegenwärtige Welt die christliche 
Freude nicht unmöglich macht. Das setzt aber voraus, daß die Beanspruchung, die 
mit dem Menschsein gegeben ist, nicht in allem als etwas Nicht-sein-sollendes 
betrachtet wird. Selbst der paradiesische Urständ schloß durchgreifende Beanspru- 
chung des Menschen ein. Die Vorstellung, der paradiesische Urständ sei ein Stand 
unangefochtener Freude gewesen, muß als phantastisch abgelehnt werden. Auch der 
paradiesische Urständ war bei weitem nicht dem Endstand gleich und hatte mit 
unserer Verfaßtheit vieles gemein, vor allem dies, daß er Pilgerstand war. Damit 
ist gegeben, daß auch im Urständ der Mensch in einer Vorläufigkeit auf den sehr 
andersartigen Endstand hin war und dieses Leben und die damit gegebene Be- 



Von der Freude des Christen 249 

anspruchung in Glaube und Hoffnung bejahen mußte. Audi das Ende des Ur- 
standes hätte den Charakter des Gerichtes gehabt; ist es doch sicherer Befund der 
Schrift, daß der Mensch auch im Urständ sündigen konnte. Ja die Ursünde hatte 
wohl noch verheerendere Folgen als unsere Sünde. • Man darf also den verlorenen 
Urständ nicht als einen Zustand reiner Freude ohne tiefgreifende Beanspruchung 
denken, und infolgedessen die Freude in dem Alten und Neuen Bund nur als einen 
kärglichen Rest vergangener Herrlichkeit. 

5. Die Machterweise Gottes als Grund der Freude des alttestamentlichen Frommen 

Der Beanspruchung, angesichts der Eigenwertigkeit der Kreatur doch in der Aus- 
richtung auf Gott den Schöpfer und Herrn zu leben, darin Erfüllung und Freude 
zu sehen und zu suchen, war der Mensch im Urständ nicht gewachsen. Er sündigt 
und verliert damit den Einklang mit Gott, mit sich selbst und mit der Welt; er 
verliert die Freude an Gott. Wie es aber keinen Ersatz gibt für die positive Aus- 
richtung des Menschen auf Gott, so gibt es auch keinen Ersatz für die Freude an 
Gott; alle andere Freude genügt nicht der unaufhebbaren Dimension des Menschen. 
•Für dich, o Gott, hast du uns erschaffen, und ohne Ruhe ist unser Herz, bis es ruht 
in dir" (Augustinus). Und •Alle Lust will Ewigkeit, will tiefe, tiefe Ewigkeit" 
(Nietzsche). Das Protoevangelium ist den Menschen Zeichen für das Erbarmen 
Gottes und Grund neuer Hoffnung, so daß er in der Erwartung des Messias wieder 
Frieden mit Gott und Freude an Gott zurückgewinnt. 

Der alttestamentliche Fromme, der nichts gegen Gott zu gewinnen versucht und 
alles Gute als Gabe Gottes betrachtet und von Gott erwartet, findet im Frieden mit 
Gott Freude an Gott, an Gottes Wirklichkeit und Tätigkeit und an seinem eigenen 
Sein vor Gott. •Heil dem Mann, ... der seine Freude hat am Gesetz des Herrn und 
darüber nachsinnt Tag und Nacht" (Ps 1, 1.2). •Köstlich ist es, den Herrn zu loben, 
deinem Namen zu singen, du Höchster, deine Huld am Morgen zu künden und deine 
Treue bei Nacht" (Ps 92, 1 f.). Gott, der seine Übermacht zunächst in der Schöpfung 
erweist (Ps 19 und viele andere), ist den Menschen besonders dadurch zur Freude, 
weil er ihnen in seiner überlegenen Allmacht in der Bedrängnis des Lebens beisteht. 
•Gott ist unser Helfer und Beschützer. Ihm jauchzt unser Herz und wir vertrauen 
auf seinen Namen" (Ps 33, 20 f.). •Ich frohlocke und freue mich deiner Huld; 
du hast mein Elend gesehen und mich aus der Not befreit" (Ps 31, 8). •Der Herr ist 
mein Hirte, und nichts wird mir mangeln ... er labt meine Seele, geleitet mich auf 
rechtem Pfade seines Namens wegen" (Ps 23. 1 ff.). 

Die Hilfe Gottes erweist sich im Alten Bund zunächst in der irdischen Existenz 
und in ihren Gestalten, in langem Leben, zahlreichen Kindern, in Reichtum und 
Ansehen. Der Ausblick auf das jenseitige Leben setzt sich erst langsam durch; 
jedoch ist das Diesseitige nicht einfachhin irdisch, es ist wie alles Gute, als Gabe 
Gottes betrachtet, Anlaß der Freude und des Dankes vor Gott. Daß das diesseitige 
Leben, das auf den Tod hin ist, kein ungebrochener Ausdruck gütiger Allmacht ist, 
bleibt dabei nicht übersehen. Der Not des Menschen in der Zeit wird oft genug Aus- 
druck verliehen, besonders in den Psalmen, in dem Buch Job und in dem Buch des 
Predigers. Nur in der Weisheit des Glaubens vermag der Mensch die Spuren der 
Hilfe Gottes im zeitlichen Geschehen zu erkennen, an der Übermacht Gottes auch in 



250 Bischof Hermann Volk 

der Drangsal festzuhalten und auf den Erweis seiner Vorsehung- zu hoffen. •Du bist 
meine Zuflucht in der Drangsal, die mich umgibt, du bist meine Freude" (Ps 32, 7). 
•Der Frevler Jubel ist nur von kurzer Dauer, der Bösen Freude währt nur einen 
Augenblick" (Job 20, 5), aber •der Gerechte darf jubeln und froh sein" (Spr 29, 6). 

Die Freude des alttestamentlichen Frommen ist in der göttlichen Offenbarung 
begründet, vor allem in den Machterweisen Gottes in der Geschichte des Volkes 
Israel selbst. Die Geschichte des Volkes ist von dem Propheten nachdrücklich in die- 
sem Sinne interpretiert als ein Zeichen dafür, daß Glaube und Gottesfurcht zu Frie- 
den und Freude, Gottlosigkeit zu Unheil führt. Die offenbarenden und rettenden 
Taten Gottes an Israel, besonders bei dem Auszug aus Ägypten und in der Erfüllung 
der Verheißungen an die Väter, stützen das tröstliche Bewußtsein von der Erwäh- 
lung Israels und des Frommen. Die alttestamentliche Heilsgeschichte wird in dem 
israelitischen Kult ausdrücklich gefeiert. Der Kult, besonders der Gottesdienst im 
Tempel als dem Ort der heilshaften Gegenwart Gottes, wird zum festlichen Ausdruck 
der Freude im Herrn. •Wie herrlich ist der Aufenthalt in deinen Wohnungen, Herr 
der Heerscharen. Es quält meinen Sinn und zehrt an meinem Leben die Sehnsucht 
nach dem Hause meines Herrn. Mein Herz und mein Leib jubelten zu dem leben- 
digen Gott" (Ps 84, 1). •Wie freute ich mich, da man mir sagte, ,Wir wallen zum 
Hause des Herrn'" (Ps 122, 1). Das Hohelied als wichtiger Bestandteil des Alten 
Testamentes ist dafür kennzeichnend, daß die höchsten und freudvollsten Erfahrun- 
gen des menschlichen Lebens zum Bilde der Gotteserfahrung und ihrer Inhalte wer- 
den können. 

6. Christus als Vollender der Freude der Erlösten 

Noch weit stärker als der alttestamentliche Fromme ist der Christ durch die Freude 
gekennzeichnet. Denn Christus bringt die messianische Verheißung und Erwartung 
zur Erfüllung. Schon die Menschwerdung selbst erfüllt daher alle Wissenden mit 
höchster Freude (Magnificat Lk 1, 46 ff., das Benedictus Lk 1, 68 ff.; vgl. auch Lk 
1, 44. 45). Die Geburt des Messias wird als große Freude angesagt: •Siehe, ich ver- 
künde euch eine große Freude, die allem Volke zuteil werden wird" (Lk 2, 10 vgl. 
auch Lk 2, 20. 29 ff.). Auch die Weisen aus dem Morgenlande sind •von Freude 
erfüllt" (Mt 2, 10). Die Botschaft von Christus und seinem Heilswerk ist Evan- 
gelium, frohe Botschaft. Weil in Christus durch die Aufrichtung des Gottesreiches 
die Hoffnungslosigkeit der Sünde überwunden ist, gehört die Freude zu den Grund- 
elementen der christlichen Existenz. 

Christus selbst ist vor allem in seinem Wissen um die eigene Gottheit in die trini- 
tarische Freude einbezogen. Es ist das Geheimnis der Inkarnation in Kechtsgestalt, 
daß diese Freude so weit zurücktreten kann, bis zum Leiden und Tod. Aber die 
Knechtsgestalt Christi ist ein Zeichen unserer Sünde und nicht der Befindlichkeit 
Gottes. Die Übermacht Gottes erweist sich als übermächtig; die Knechtsgestalt ist nur 
ein neuer Grund für die Einbeziehung der Menschheit Christi in die Herrlichkeit des 
Logos. Die Freude Christi wird in der Beschreibung der Heilsfrucht als Teilnahme 
an seiner Freude bezeugt. •Das habe ich euch gesagt, damit meine Freude in euch sei 
und eure Freude vollkommen werde" (Joh 15, 11). •Jetzt aber gehe ich zu dir, und 
das sage ich noch in der Welt, damit sie meine Freude in sich haben" (Joh 17, 13). 



Von der Freude des Christen 251 

Die christliche Botschaft ist eine Freudenbotschaft, weil durch Christus die Sünde 
nicht nur getilgt, vielmehr in der Auferstehung der Erlösten alle Folgen der Sünde 
überwunden, die Vorläufigkeit des Pilgerstandes mit seinen Bedrohtheiten und sei- 
ner Unansehnlichkeit überwunden ist, zur Teilnahme an der Seligkeit Christi in der 
offenbaren Herrlichkeit seiner Menschheit. •Ich habe die Herrlichkeit, die du mir 
gegeben hast, ihnen gegeben, damit sie eins seien, wie wir eins sind, ich in ihnen 
und du in mir" (Joh 17, 22). •Was wir gehört und gesehen haben, das verkündigen 
wir auch euch, damit auch ihr Gemeinschaft mit uns habet. Unsere Gemeinschaft 
aber ist Gemeinschaft mit dem Vater und mit seinem Sohne Jesus Christus. Und 
dieses schreiben wir euch, damit unsere Freude vollkommen sei" (1 Joh 1, 3. 4). 

7. Die Freude als Zeichen der Gottesherrschafl und Gotteskindschafl 

Die Freude gehört zu den objektiven Gehalten der Gottesherrschaft und der Got- 
teskindschafl:. •Freut euch im Herrn allezeit, abermals sage ich euch, freuet euch". 
•Der Herr ist nahe, um nichts seid bekümmert, sondern in allem Beten und Bitten 
macht unter Danksagung eure Anliegen vor Gott kund. So wird der Friede Gottes, 
der alle Begriffe übersteigt, eure Herzen und eure Gedanken bewahren in Christus 
Jesus" (Phil 4, 4). •Freuet euch immerdar! Betet ohne Unterlaß! Für alles danket!" 
(1 Thess 5,16 ff.). 

Die Freude der Erlösten ist oft in Zusammenhang mit dem Heiligen Geist ge- 
bracht. Schon von Christus heißt es: •Er frohlockte im Heiligen Geist und sprach: 
Ich preise dich, Vater, Herr des Himmels und der Erde, daß du dieses vor Weisen 
und Verständigen verborgen, aber den Kleinen offenbar gemacht hast" (Lk 10, 21). 
Die Geistsendung an Pfingsten erfüllt zunächst die Jünger selbst mit dem über- 
wältigenden Bewußtsein, daß die Erlösungstat am Kreuz nicht gescheitert, sondern 
erfüllt ist, so daß sie in dem Bewußtsein von der in Christus vollzogenen Verwand- 
lung Zeugen für die Wirkmacht Christi und die Wirklichkeit der Erlösung werden. 
Diese Zuversicht, daß die Welt in Christus trotz der vorläufigen Unansehnlichkeit 
der Heilsfrucht doch durchgreifend verändert ist, wird spezifisch dem Heiligen Geist 
zugeschrieben. •Quapropter profusis gaudiis totus in orbe terrarum mundus exultat" 
• •Darum frohlockt das ganze Erdenrund in überströmender Freude" (Präfation 
von Pfingsten). •Die Frucht des Geistes aber ist Liebe, Freude, Friede" (Gal 5, 22). 
•Das Reich Gottes besteht nicht in Speise und Trank, sondern in Gerechtigkeit und 
Friede und Freude im Heiligen Geist" (Rom 14, 17). •Der Gott der Hoffnung aber 
erfülle euch mit aller Freude und mit Frieden im Glauben, auf daß ihr überreich seid 
an Hoffnung in der Kraft des Heiligen Geistes" (Rom 15, 13). 

8. Die endzeitliche, vollendete Freude als Verheißung und als Besitz 

Durch die Drangsale des jetzigen Lebens wird dieses zwar als vorläufig gekenn- 
zeichnet, die Freude des Christen aber wird dadurch nicht grundsätzlich in Frage 
gestellt, und zwar nicht nur deshalb, weil von der Auferstehung her die künftige 
Überwindung aller Leiden erhofft ist, sondern auch deshalb, weil im Anschluß an 
Christus die Leiden der Zeit verwandelt, positiv umqualifiziert werden. Der Christ 



252 Bisdiof Hermann Volk 

hat die Macht, außer der Sünde alles, was er im Anschluß an Christus und in der 
Verähnlichung mit Christus tun kann, oder auch noch so ereignishaft erleiden muß, 
zu verwandeln, es aus dem Zusammenhang mit der Sünde herauszunehmen und in 
einen positiven Zusammenhang mit Christus zu bringen. Es gehört zum Bewußtsein 
des Christen, daß sich die Macht Christi nicht erst in der eschatologischen, endgülti- 
gen Überwindung der leidvollen Gegenwart erweist, sondern auch durch die posi- 
tive Einbeziehung von allem, was nicht sündig ist, in das Reich Gottes. •Ihr werdet 
weinen und wehklagen und die Welt wird sich freuen; ihr werdet trauern, aber 
eure Trauer wird zur Freude werden... Jetzt habt ihr zwar Leid, aber ich werde 
euch wiedersehen und euer Herz wird sich freuen und eure Freude nimmt niemand 
mehr von euch" (Joh 16, 20. 22). Außer der Hoffnung auf die Überwindung des 
Leidens ist auch die Verwandlung des Leidens nachdrücklich bezeugt: •Ich bin voll 
des Trostes, übervoll von Freude bei all meiner Bedrängnis" (2 Kor 7, 4; vgl. Apg 
5, 41; Rom 8, 31 ff.; Jak 1, 2; 1 Petr 2, 18 ff., 3,15 ff., 4,12 ff.). 

Die gegenwärtige Form der Erlösung in der Verähnlichung mit Christus, in seiner 
verborgenen Sohnschaft, aber auch in seiner Knechtsgestalt drängt unaufhaltsam und 
mit Macht zur Endgestalt in der Verähnlichung mit dem auferstandenen und erhöh- 
ten Herrn. Darum ist auch die gegenwärtige Form der Freude in der Hoffnung nicht 
als endgültig zu betrachten, auch sie drängt zur Teilnahme an der Seligkeit Christi 
als des Auferstandenen. •Geliebte, jetzt sind wir Kinder Gottes. Noch nicht ist 
offenbar geworden, was wir sein werden. Wir wissen aber, daß wir, wenn es offen- 
bar geworden ist, ihm ähnlich sein werden, denn wir werden ihn schauen wie er ist" 
(1 Joh 3, 2). •Gehe ein in die Freude deines Herrn" (Mt 25, 21. 23). Die Endform 
des Menschen und der Freude des Erlösten ist eine Verfaßtheit, die nur durch das 
gnadenhafte Handeln Gottes in der Verähnlichung mit der Menschheit Christi wirk- 
lich werden kann. Denn in ihr wird jede Bedrohtheit der Kreatur und jede Leidens- 
fähigkeit des Menschseins überwunden. •Jede Träne wird er von ihren Augen 
trocknen, und der Tod wird nicht mehr sein, noch Leid, noch Jammer, noch Mühsal. 
Denn das erste ist vergangen" (Apk 21, 4). •Alleluja! Der Herr, unser Gott, der 
Allherrscher, hat die Königsherrschaft angetreten. Laßt uns frohlocken und jubeln 
und ihm die Ehre geben. Denn die Hochzeit des Lammes ist gekommen, und seine 
Braut hat sich bereit gemacht" (Apk 19,6. 7). Diese Endfreude ist aber nicht in jedem 
Sinne erst Verheißung. Denn in der Gnade als ewigem Leben ist der innere Grund 
für die eschatologische Vollendung und Seligkeit dem Menschen schon so gegen- 
wärtig und eigen, daß •weder Tod noch Leben, weder Engel noch Gewalten, weder 
Gegenwärtiges noch Zukünftiges noch Mächte, weder Höhe noch Tiefe, noch irgend 
ein anderes Geschöpf uns scheiden könnte von der Liebe Gottes, die da ist in Christus 
Jesus, unserem Herrn" (Rom 8, 38. 39). Nichts vermag es also zu hindern, daß die 
verborgene Sohnschaft auch als Seligkeit und Freude offenbar wird. •Wenn aber 
Sohn, dann auch Erbe, Erbe Gottes und Miterbe Christi. Nur müssen wir mit ihm 
leiden, um auch mit ihm verherrlicht zu werden" (Rom 8,17). Das Wissen darum, in 
der Gnade Christi von der destruktiven Übermacht der Welt, der Sünde und des 
Todes befreit zu sein, ist ein wesentliches Element im Bewußtsein des Christen und 
ein Grund seiner Freude, weil seine gegenwärtige Situation durch die verborgene 
Präsenz der Eschata schon grundsätzlich gewandelt ist. 



Von der Freude des Christen 253 

9. Die Eucharistie als Ort und Ausdruck der christlichen Freude 

Die Freude als ein Kennzeichen des christlichen Daseins findet konkreten Ausdruck 
in dem Gottesdienst der christlichen Gemeinde. Freude drängt zur Mitteilung, dazu, 
andere teilnehmen zu lassen. Die christliche Gemeinde kommt zur eucharistia oder 
eulogia, zur Danksagung, zusammen. In der Präfation findet dies gemäßen Aus- 
druck: Gratias agamus Domino Deo nostro. Der Sonntag als Tag des Herrn ist 
gehalten und gefeiert als Tag der Auferstehung Christi, als Danksagung für die 
damit gegebene Verwandlung unserer Situation vor Gott durch die Vergebung der 
Sünde und den erlangten Frieden. Das ganze Kirchenjahr ist danksagendes Ge- 
dächtnis des Heilshandelns Gottes an uns in Christus, mit den inhaltlich deutlich 
variierten Formen der Freude an Weihnachten, Ostern und Pfingsten. Für den 
gläubigen Christen ist die Freude der Kirchenfeste nicht aus seinem Leben weg- 
zudenken. Die Feier der Heilstaten Gottes und ihrer Bedeutung sind absolut gültige 
Gründe zu Feier und Fest. In dem Gloria und in dem Alleluja fast durch das ganze 
Kirchenjahr hindurch, in dem Exultet der Osternacht, in Magnificat und Benedictus 
findet die Freude des Christen immer wieder ihren Ausdruck. Von diesem Bewußt- 
sein her ist die christliche Gemeinde überhaupt eine hymnische, eine singende Ge- 
meinde, weil die Steigerung des Ausdrucks für das Gemeinte keine Übersteigerung 
ist. •Bis orat, qui semel cantat", • •Einmal gesungen ist zweimal gebetet". 

Auch für die neutestamentliche Gemeinde und für den einzelnen Christen hat der 
Gottesdienst • auch im Sinne des Kultes • seine unverminderte und unersetzliche 
Bedeutung. Der Alte Bund wird durch den Neuen Bund nicht insofern abgelöst, als 
dort Kult war und im Neuen Bund nicht mehr wäre. Nur die Art des Kultes ist 
anders geworden, weil jetzt Christus, auf welchen der Alte Bund schon hinwies, 
selbst als der ewige Hohepriester der Haupttätige im Kult der christlichen Gemeinde 
ist. Der neutestamentliche Kult ist immer und vor allem Danksagung für die Gottes- 
tat der Erlösung. Die starken kultischen Elemente in der Apokalypse zeigen, daß 
das Neue Testament nicht kultfeindlich ist, daß vielmehr im neutestamentlichen 
Gottesdienst alle Bereiche der Schöpfung zusammenstimmen. Die rechte Beteiligung 
am rechten Gottesdienst ist für den Gläubigen Freude, weil er hier in seiner vollen 
Dimension als Christ anerkannt und in Aktion ist. 

Die Freude an Gott hat zur Voraussetzung den Frieden des guten Gewissens und 
der das Leben ordnenden Entscheidung auf Gott hin. Nach dem eindeutigen neu- 
testamentlichen Befund muß das in einer Weise möglich sein, daß der Gläubige 
diesen Frieden hat. Es kann nicht unvermeidbare Formen von Sünde und Sündigkeit 
geben, welche diesen Frieden und diese Freude als gegenwärtige Form der Erlösung 
unmöglich machen, auch wenn erst der Endstand jene fraglose Eindeutigkeit bringt, 
die wir schon im Pilgerstand ersehnen. Die Entscheidung für Gott im Glauben 
einerseits, die rechte Gewissensbildung andererseits, sind notwendig, damit der 
Christ durch jene Freude gekennzeichnet ist, welche sich durch das ganze Leben, 
außer durch die von Gott trennende Sünde, durchhält. Die Unansehnlichkeit der 
Heilswirklichkeit im Pilgerstand, das Rätsel der göttlichen Vorsehung (Rom 11,33 ff.) 
ist auf Zeit hin auszuhalten angesichts der Unansehnlichkeit Christi bis zum Leiden 
und Sterben, welche jedoch restlos überwunden ist in der Herrlichkeit des erhöhten 
Herrn. Im Frieden mit Gott ist der Gläubige dem Heile näher, als es nach außen hin 



254 Hilda Graef 

den Anschein hat. Aber auch die verborgene Heilswirklichkeit ist auf ihr alles ver- 
wandelndes Offenbarwerden hin angelegt. •Wenn ihr dies alles kommen seht, dann 
richtet euch auf und erhebet eure Häupter, denn nahe ist eure Erlösung" (Evange- 
lium des 1. Sonntags im Kirchenjahr, Lk 21, 28). •Der Geist und die Braut sprechen 
• komm! ... Der dies bezeugt, spricht: ja, ich komme bald!" (Apk 22, 17. 20). 

Geistliches Leben in heutiger Welt 

Von Hilda Graef, Oxford 

In seinen Grundlagen ist das geistliche Leben des Christen, das heißt, seine Be- 
ziehung zu Gott, seit der neutestamentlichen Zeit das gleiche geblieben. Aber seine 
Formen haben sich vielfach geändert, sich den Erfordernissen der jeweiligen Epoche 
angepaßt und sind so dem Wechsel unterworfen wie alle andern menschlichen 
Lebensformen. Es ist ein Gemeinplatz, daß unsere von Kriegen, soziologischen Um- 
wälzungen und unerhörtem technischen Fortschritt bestimmte Zeit einen Übergang, 
wenn nicht gar einen Bruch darstellt, der vielleicht noch radikaler ist als der Bruch 
der Renaissance mit dem Mittelalter. Unser tägliches Leben, unsere Arbeit ebenso 
wie die Gestaltung unserer Freizeit haben sich grundlegend geändert. Wie könnte 
da unser geistliches Leben noch die Formen der Imitatio des Thomas von Kempen 
oder der Introduction ä la vie devote des heiligen Franz von Sales annehmen? 

Zwei fundamentale Gegebenheiten müssen zunächst einmal berücksichtigt werden: 
der moderne Mensch hat eine völlig andere Zeiteinteilung als der mittelalterliche 
und als eine Philothea, und weiterhin, unsere Nerven sind sehr viel stärker be- 
ansprucht als die früherer Generationen. Dem muß in der Formung einer zeitgemä- 
ßen Spiritualität jedenfalls Rechnung getragen werden. Es ist bezeichnend, daß die 
Kirche selbst heute das liturgische Gebet abkürzt: Messe ebenso wie Brevier werden 
allmählich von den vielen Zutaten befreit, die sich durch die Jahrhunderte angehäuft 
haben. Die Kirche trägt weiter auch der anderen Lebensform Rechnung, indem sie 
Mittags- und Abendmessen eingeführt und das eucharistische Fasten drastisch ab- 
gekürzt hat. Das sind Neuerungen, die nicht nur äußerer Natur sind. Sie bringen 
vielmehr in das geistliche Leben, insbesondere der Laien, eine neue Note, sie akzen- 
tuieren anders. 

Zunächst einmal spielen Messe und Kommunion gegenüber früher eine viel zen- 
tralere Rolle. Gewiß, der Rosenkranz und andere außerliturgische Frömmigskeits- 
formen behalten ihren Wert, aber sie sind sehr viel weiter an die Peripherie des 
katholischen Lebens gerückt, als das noch vor zwanzig bis dreißig Jahren der Fall 
war. Im Oktober soll der Rosenkranz nicht mehr öffentlich während der Messe 
gebetet werden, denn die christliche Gemeinde soll immer so aktiv wie möglich an 
der Liturgie teilnehmen. Das heißt, die Messe ist wieder, wie sie das im christlichen 
Altertum war, zum Pol des christlichen Lebens geworden, von dem alles andere aus- 
geht und zu dem es zurückkehrt. Sie befruchtet das Gebet, ob mündliches oder 




