254 Hilda Graef

den Anschein hat. Aber auch die verborgene Heilswirklichkeit ist auf ihr alles ver-
wandelndes Offenbarwerden hin angelegt. ,Wenn ihr dies alles kommen seht, dann
richtet euch auf und erhebet eure Hiupter, denn nahe ist eure Erlésung® (Evange-
lium des 1. Sonntags im Kirchenjahr, Lk 21, 28). ,Der Geist und die Braut sprechen
— komm! ... Der dies bezeugt, spricht: ja, ich komme bald!“ (Apk 22, 17. 20).

Geisiliches Leben in heutiger Welt
Von Hilda Graef, Oxford

In seinen Grundlagen ist das geistliche Leben des Christen, das heifit, seine Be-
zichung zu Gott, seit der neutestamentlichen Zeit das gleiche geblieben. Aber seine
Formen haben sich vielfach gedndert, sich den Erfordernissen der jeweiligen Epoche
angepafit und sind so dem Wechsel unterworfen wie alle andern menschlichen
Lebensformen. Es ist ein Gemeinplatz, dafl unsere von Kriegen, soziologischen Um-
wilzungen und unerhértem technischen Fortschritt bestimmte Zeit einen Ubergang,
wenn nicht gar einen Bruch darstellt, der vielleicht noch radikaler ist als der Bruch
der Renaissance mit dem Mittelalter. Unser tégliches Leben, unsere Arbeit ebenso
wie die Gestaltung unserer Freizeit haben sich grundlegend geindert. Wie kénnte
da unser geistliches Leben noch die Formen der Imitatio des Thomas von Kempen
oder der Introduction a la vie dévote des heiligen Franz von Sales annebhmen?

Zwei fundamentale Gegebenheiten miissen zunachst einmal beriicksichtigt werden:
der moderne Mensch hat eine véllig andere Zeiteinteilung als der mittelalterliche
und als eine Philothea, und weiterhin, unsere Nerven sind sehr viel starker be-
ansprucht als die fritherer Generationen. Dem muf} in der Formung einer zeitgema-
Ren Spiritualitit jedenfalls Rechnung getragen werden. Es ist bezeichnend, daf die
Kirche selbst heute das liturgische Gebet abkiirzi: Messe ebenso wie Brevier werden
allmdhlich von den vielen Zutaten befreit, die sich durch die Jahrhunderte angehduft
haben. Die Kirche trigt weiter auch der anderen Lebensform Rechnung, indem sie
Mittags- und Abendmessen eingefithrt und das eucharistische Fasten drastisch ab-
gekirzt hat. Das sind Neuerungen, die nicht nur duflerer Natur sind. Sie bringen
vielmehr in das geistliche Leben, insbesondere der Laien, eine neue Note, sie akzen-
tuieren anders.

Zunachst einmal spielen Messe und Kommunion gegeniiber frither eine viel zen-
tralere Rolle. Gewif}, der Rosenkranz und andere auflerliturgische Frommigskeits-
formen behalten ihren Wert, aber sie sind sehr viel weiter an die Peripherie des
katholischen Lebens geriickt, als das noch vor zwanzig bis dreiflig Jahren der Fall
war. Im Oktober soll der Rosenkranz nicht mehr 6ffentlich wahrend der Messe
gebetet werden, denn die christliche Gemeinde soll immer so aktiv wie mdglich an
der Liturgie teilnehmen. Das heiflt, die Messe ist wieder, wie sie das im christlichen
Altertum war, zum Pol des christlichen Lebens geworden, von dem alles andere aus-
geht und zu dem es zuriickkehrt. Sie befruchtet das Gebet, ob miindliches oder



Geistliches Leben in heutiger Welt ' 255

»inneres“ — ibrigens eine Zweiteilung, die in dieser Form an sich unberechtigt ist;
denn rein ,miindliches® Gebet, ohne irgendwelches Bedenken dessen, was gesagt
wird, ist ,Plappern® und nicht wirkliches Beten.

Das gehetzte Leben des modernen Menschen kann nun aber nicht von der Messe
allein gendhrt werden, schon darum nicht, weil ihr wirklich fruchtbares Mitleben,
das sich nicht auf das einfache ,Héren“ oder Dabeisein beschrinkt, ohne personliches
Gebet kaum moglich ist. Denn die Messe reprasentiert das ,Christus-Ereignis“, nicht
nur Jesu Tod, sondern das ganze Mysterium der Inkarnation und Erlosung. Engel
und Heilige, die ganze Kirche: im Himmel, im Fegfeuer und auf Erden, sind an ihm
beteiligt, die Vorbereitung im Alten Testament selbstverstindlich eingeschlossen,
werden doch Abel, Abraham und Melchisedech im Kanon gleich nach der Konsekra-
tion genannt. Diese die ganze jiidisch-christliche Heilsordnung — Oikonomia, wie
die Viter es nannten — umfassende Opferhandlung kann gar nicht auch nur an-
ndhernd erfafit werden, wenn der Mensch sich nicht immer wieder neu darauf vor-
bereitet.

Die Kirche hat stets fiir die Kommunion eine innere Reinigung gefordert, wie sie
schon Paulus von den Korinthern verlangt hat (1 Kor 11,28). Aber Gewissens-
erforschung und gegebenenfalls Beichte geniigen zwar zum wiirdigen Empfang der
Kommunion, reichen aber nicht zum fruchtbaren Nachvollziechen der christlichen
Opferhandlung aus. Dieses erfordert eine geistlich-intellektuelle Vorbereitung, fiir
die Lesung und Betrachtung unerldflich sind. Die Frage ist nur: hat der moderne
Mensch nicht nur Zeit, sondern auch innere Ruhe genug zu einer solchen Vor-
bereitung?

Weder die Frau, devotus sexus, wie es in der Liturgie heifit, noch der Mann sind
heute mehr in der Lage, stundenlang zu betrachten und dazu noch alle méglichen
anderen frommen Ubungen zu verrichten, wie es beispielsweise noch der hl. Franz
von Sales von seiner Philothea forderte. Denn Philothea hatte Dienstboten und
brauchte morgens nicht das Frithstiick fiir Mann und Kinder herzurichten, die Woh-
nung in Ordnung zu bringen, einkaufen zu gehen und fiir das Mittagessen zu sorgen.
Sie hatte Koche, Hausmadchen, Kindermadchen, Zofen und konnte, ohne ihre haus-
lichen Pflichten zu versdumen, ruhig einige Morgenstunden Gott widmen. Philotheas
Mann wird in der Introduction kaum berucksichtigt; aber jedenfalls brauchte er
weder piinktlich im Biiro zu sein noch sich mit Steuererkldrungen zu befassen, von
dem nervenaufreibenden Verkehr auf dem Weg von und zur Arbeitsstitte ganz zu
schweigen.

Und damit sind wir schon bei einer zweiten Schwierigkeit: der moderne Mensch
hat ein in jeder Beziehung sehr viel anstrengenderes Leben als seine Vorfahren und
braucht daher auch mehr Entspannung. Stunden der Mufle, Ferien, Sport und selbst
Fernsehen, Unterhaltungslektiire, Kino - selbstverstindlich immer nach Mafigabe
eines wachen Gewissens — sind fiir ihn nicht blof Vergniigungen, anstelle deren er
beten kénnte und sollte. Sie gehdren zu einem ausgeglichenen Leben in der heutigen
Welt und konnen nicht einfach aufgegeben werden. Aber sie kénnen eingeschrinkt
werden. Am Wochenende beispielsweise ist es sehr wohl moglich, eine Stunde fiir
geistliche Ubungen freizuhalten. Ebenso sind hiufigere Einkehrtage und jihrliche
Exerzitien fiir die allermeisten Menschen méglich. Das Hauptproblem ist, diese



256 Hilda Graef

Zeiten der duferen Ruhe und des ,inneren“ Gebetes fiir den Alltag, in den sie ein-
gestreut sind, so fruchtbar wie moglich zu machen.

Dazu ist zunéchst einmal unerlaflich, das Gebet zu diesem Alltag in Beziehung zu
setzen. Allzu oft sind beide hermetisch von einander abgeschlossen; das kann manch-
mal so weit gehen, dafl der betende Mensch von ganz anderen Prinzipien geleitet
wird als derselbe Mensch in der Arbeit oder im Familienleben. Diese Haltung wird
sogar durch manche geistliche Biicher verstirkt, die anraten, in der Betrachtung
alle weltlichen Gedanken und Belange von sich abzutun und sich allein mit Gott und
gottlichen Dingen zu beschiftigen. Das ist natiirlich bis zu einem gewissen Grade
richtig; im Gebet wird man nicht rein berufliche Probleme erértern. Aber man darf
doch seinen Alltag nicht véllig ausschliefen.

Es ist ein durch eine viele Jahrhunderte alte Tradition geheiligter Brauch, im
geistlichen Leben nicht von Menschen, sondern von ,Seelen® zu reden, und das hat
vielleicht dazu beigetragen, in Meditation und Gebet so viel wie méglich von allen
duferen Beziehungen abzusehen. Dadurdh ist aber auch eine gewisse Unwirklichkeit
in dieses geistliche Leben hineingekommen: unsere Sprache, und damit ist auch unser
»inneres Sprechen mit Gott gemeint, bekommt etwas fast mdchte man sagen Un-
Menschliches; denn der Mensch ist ja nun einmal nicht nur ,Seele, sondern auch
Leib, und wenn er betet, betet er als geist-leibliche Person, nicht nur als entkérperte
Seele. Nun ist diese Person aber in ein ganzes Geflecht von irdischen Beziehungen
eingebettet, von denen sie sich auch im Gebet so wenig freimachen kann wie die
Pflanze von ihrem Wurzelboden; der Mensch muf} sie mitnehmen, zu Gott bringen,
wenn er als wahrer Mensch und Christ, als Glied des mystischen Leibes beten will.
Das Gebet des Herrn selbst, das ja das Vorbild alles christlichen Betens sein muf,
bezicht die ganze Welt, das Gottesreich ,wie im Himmel also auch auf Erden®,
unser tagliches Brot, unsere Schuld und die uns Schuldiger sind in unser Beten ein.
Da ist nicht nur ,der Einzige gegeniiber dem Einzigen®, eine iibrigens keineswegs
authentisch christliche Vorstellung, sondern der Mensch in seiner Umgebung, mit
seinen tdglichen Noten und seiner Beziehung zu seinen Mitmenschen. Das Vater
Unser ist das Gebet des ganzen Menschen in seiner Welt, und so mufl auch unsere
Betrachtung diese Welt und unsere Stellung in ihr einbezichen.

Wie das praktisch durchzufithren ist, dafiir kann es kaum ein einfaches Rezept
geben, da ja jeder Mensch ganz andere Probleme hat und auch in einer andern
Umwelt steht. Arbeiter und Universititsprofessor, Familienmutter und Steno-
typistin, Lehrer und Generaldirektor, Schauspielerin und Pflegerin haben alle véllig
verschiedene Moglichkeiten und Schwierigkeiten. Und doch ist kein Christ, was auch
immer sein Beruf und seine Stellung in der Gesellschaft sei, davon entbunden, seine
Religion mit seinem ,Welt“-leben so innig wie moglich zu integrieren. Eine dem
Gebet gewidmete Viertelstunde am Tage ist wohl das Mindestmaf, abgesehen von
hiufiger Werktagsmesse und den schon genannten Einkehrtagen, um Arbeit und
Erholung in das geistliche Leben einzubezichen. Aber da wir so viel weniger Zeit
als unsere Vorfahren zu den eigentlichen religiésen Ubungen haben, muf§ ihre
Qualitdt die kaum mehr mégliche Quantitit ersetzen. Denn nicht nur Zeitmangel,
auch unsere nervliche Beanspruchung und die Tatsache, dafl wir in einer weithin
entgotteten Welt leben, macht es fiir uns schwer, uns tiglich lingere Zeit nur auf die



Geistliches Leben in heutiger Welt 257

iibernatiirliche Welt zu sammeln. In dieser Lage ist das erste Erfordernis eine alle
Sentimentalitiat ausschlieRende Wahrhaftigkeit. In der kurzen Zeit, die wir still vor
Gott stehen, missen wir versuchen, uns und unsere Existenz zunichst einmal so zu
sehen wie sie wirklich sind, ohne alle Illusion. Es hat kaum einen Sinn, zu ver-
sichern, dal wir Gott unser ganzes Leben hingeben, wenn wir nicht einmal den
kleinsten Arger, die geringste Enttduschung, ohne in helle Aufregung zu geraten
ertragen kénnen. Augustinus hat das gewufit als er schrieb: ,Noverim me, noverim
Te®. Je mehr wir uns Tauschungen iiber uns selbst hingeben, desto weniger werden
wir zur Erkenntnis Gottes gelangen. Das bedeutet nun aber nicht, daf man sich
dauernd mit Gewissenserforschung beschiftigen soll, denn das kann zu einem sehr
ungesunden Kreisen um das eigene Ich fiihren. Was wir meinen, ist ganz allgemein
die Haltung, die Christus immer wieder empfohlen hat, besonders im Gleichnis vom
Pharisder und Zollner, die Haltung des Menschen, der weif, daf er voller Fehler
ist, aber gerade durch demiitiges Bekenntnis dieser Fehler und die darauf folgende
Selbstzucht — ,Gehe hin und sindige nicht mehr* — allmihlich von ihnen frei wird.

Diese Haltung des Menschen vor Gott wird sowohl im Alten wie im Neuen Testa-
ment als die conditio sine qua non der Gottverbundenheit dargestellt, und die
héufige Betrachtung biblischer Texte sollte iiberhaupt die Grundlage unseres medi-
tativen Betens sein, weil sie uns auf dem direktesten Weg zu Christus und damit ins
Herz des eucharistischen Opfers fithrt. Je mehr unser Beten sich im Bezirk der Schrift
bewegt, desto aufrichtiger und lebensnaher wird es sein, denn das inspirierte Wort
Gottes kennt des Menschen Herz und weif}, welcher Nahrung es bedarf. Aus ihm
spricht Christus selbst oder es deutet auf Thn hin, und es lehrt wahrhaft und ohne
Selbstbetrug beten.

Gebet ist keine Sache religibser Emotionen, obgleich diese natiirlich dadurch
geweckt werden kénnen. Wenn es, wie eingangs gesagt, zu einem tieferen Verstiand-
nis der Liturgie fuhren soll, dann muf es auch intellektuellen Gehalt haben. Beson-
ders Exerzitien und Einkehrtage werden darum grofienteils auch einer tiefer gehen-
den Beschéftigung mit dem Glauben der Kirche und allem, was daraus entspringt,
gewidmet sein. Diese theologische Vertiefung befruchtet dann ihrerseits wieder
sowohl die innere Assimilierung der Messe wie das tigliche Beten, und dadurch das
ganze Christenleben. Paulus selbst hat ja seinen jungen Christen in Thessalonich
gesagt, dafl sie ohne Unterlaf beten sollten (1 Thess 5, 7). Es ist bezeichnend, daf er
diesen Rat gerade in einem Brief gibt, in dem er nicht nur die Empfianger zu stetiger
Arbeit ermahnt (4, 11 f), sondern auch von sich selbst sagt, er schaffe Tag und Nacht,
um niemandem zur Last zu fallen (2, 9). Also kann er kaum gemeint haben, man
solle seine ganze Zeit mit Gebet verbringen. Der Sinn dieser Stelle wird erst vollig
klar im Zusammenhang mit 1 Kor 10, 31: »~Moget ihr also essen oder trinken oder
sonst etwas tun, alles tut zur Verherrlichung Gottes“. Fiinfzehnhundert Jahre spiter
hat Ignatins von Loyola dasselbe gesagt, wenn er immerwahrendes Gebet als ,in
omnibus quaerere Deum® verstand. Weder fiir Paulus noch fiir Ignatius, noch fiir
irgendeinen anderen wahren Heiligen, ob kanonisiert oder nicht, gibt es eine Spal-
tung zwischen geistlichem und tdglichem Leben. Nicht nur Gebet und Arbeit, sondern
auch Gebet und die scheinbar materiellsten Handlungen wie Essen und Trinken sind
unaufloslich miteinander verwoben. Und wie kdnnte es auch anders sein, da ja der



258 Hilda Graef

Herr selbst gegessen und getrunken hat, da er bei Hochzeiten und Gastmahlern
zugegen war, so daf seine Gegner ihm sogar vorwarfen, er sei ,ein Esser und
Trinker®.

Aber wir wirden uns tduschen, wenn wir es fir méglich hielten, wie es heute
manchmal geschieht, unsere Arbeit ganz ohne formelles Beten in ,Gebet® verwan-
deln zu kénnen. Denn Gebet stellt die Beziehung des Menschen zu Gott her und
unterhilt sie. Gerade in heutiger Zeit birgt die Arbeit ganz besondere Gefahren in
sich: entweder wird sie als nichts anderes denn als ein Mittel zu moglichst groflem
Verdienst betrachtet, oder aber der Mensch geht so vollig in ihr auf, daf sie zum
Selbstzweck wird. Keine dieser beiden Haltungen ist christlich. Die erste schon gar
nicht, das versteht sich von selbst: aber auch die zweite nicht, da die Arbeit
immer ein Mittel bleiben muf, das den Menschen zu Gott fithrt. Das kann sie aber
nur, wenn sic den Menschen nicht vollig in Anspruch nimmt, sondern ihm genug
Zeit und Kraft und, besonders wichtig, Interesse 1afit, sich Gott auch direkt zu nihern.
Dabei hat die Arbeit natiirlich ihre eigenen Gesetze, und sie mit dem geistlichen
Leben zu integrieren bedeutet nicht, wiahrend der Arbeit viel an Gott zu denken —
was bei einer die ganze Aufmerksamkeit des Menschen beanspruchenden Tiatigkeit
ohnehin unméglich ist —, sondern sie als ,Gottesdienst® auszutiben, das heifdt sie
als die von Gott gewollte Aufgabe so gut und wirksam wie méglich zu verrichten.

Fiir den heutigen Menschen ist die Arbeit vielleicht ein wichtigerer Weg zu Gott
als fiir frihere Generationen, die unter weniger starker Belastung lebten. Diese
Tatsache hat schwerwiegende Folgen auch fiir das Tugendleben. Man kann nimlich
die ,monastischen® Tugenden ebensowenig wie das ,monastische“ Beten — besser
gesagt: die Art und Weise, wie manche Tugenden und das Gebet in beschaulichen
Orden geiibt werden — ohne weiteres in das Weltleben tibernehmen. Im Kloster
sind Demut und Gehorsam von tiberragender Bedeutung. Gewifl missen sie auch in
der Welt geiibt werden, aber doch mit erheblichen Modifikationen. Viele Heiligen-
leben und geistliche Biicher preisen die Demut, die ungerechten Tadel auf sich nimmt
und sich vor verantwortlicher Stellung scheut, sowie den Gehorsam, der Anordnun-
gen ausfihrt, selbst wenn sie absurd erscheinen. Eine solche Art der Tugendiibung
ist aber heutzutage nicht einmal mehr in einem tatigen, apostolischen Ordensleben,
geschweige denn ,in der Welt“ ohne weiteres durchfithrbar und oft auch gar nicht
wiinschenswert. Ein Familienvater, der seinen Kindern eine gute Erzichung geben
will, ein Naturwissenschaftler, der im Dienst der Menschheit gréfere Forschungs-
moéglichkeiten erstrebt, ein junger Mann, der sich um eine Universititslaufbahn
miiht, um nur ein paar Beispiele herauszugreifen, haben alle guten Grund, sich ver-
bessern zu wollen. Initiative und Energie kénnen ebenso wichtig sein wie die
sogenannten ,monastischen” Tugenden; in der Tat hatten ja auch die meisten Hei-
ligen ihr geritteltes Mafl davon; aber diese mehr ,weltlichen® Qualitaten konnen
Gott auch wohlgefillig sein, wenn sie nicht unmittelbar in seinem Dienst verwendet
werden; heifit es doch in der Genesis: ,Erfiillt die Erde und macht sie euch untertan!
Herrscht iiber die Fische des Meeres, iber die Végel des Himmels und iber jedes
Lebewesen, das sich auf Erden regt!“ (Gen 1, 28).

Fast zweitausend Jahre lang hat dieser Auftrag Gottes an den Menschen bei
Theologen und geistlichen Schriftstellern nur geringe Beachtung gefunden. Das



Geistliches Leben in heutiger elt 259

Resultat: Technik und Naturwissenschaft sind ihre eigenen Wege gegangen, und der
moderne Mensch hat sich immer mehr der Kirche und der Religion iiberhaupt ent-
fremdet. Gelehrte wie Teilhard de Chardin sind eine ganz grofle Ausnahme; und
wenn der Versuch seiner Synthese naturwissenschaftlicher Forschung und christlicher
Theologie und Spiritualitit nicht immer gelungen ist, wenn christliches Dogma und
Evolutionstheorie nicht geniigend — oder zu stark! — integriert sind, dann ist die
Schuld nicht unbedingt ihm zuzurechnen, sondern dem unseligen Bruch zwischen
beiden, der bis in die Zeit von Renaissance und Humanismus hinaufreicht.

Denn diese Welt der Millionen Sonnensysteme und der Atomkrifte ist immer noch
Gottes Welt, und die Beschiftigung mit ihr sollte nicht von Gott weg, sondern viel-
mehr zu Thm hinfihren. Der verantwortungsbewufte Christ kann sie nicht einfach
wegdenken und sein inneres Leben von ihr unabhingig machen wollen. Denn es ist
nun einmal Tatsache, dafl das ungeheure Weltall mit seinen noch unerforschten
Kriften auch unseren Gottesbegriff beeinflussen mufl. Auch hier wird die Besinnung
auf die Bibel und die Viter richtungweisend sein, die so stark die géttliche Transzen-
denz herausstellen. Uns ist das einst so einfach aussehende Weltall von um die Erde
kreisenden Sonne, Mond und Sternen unbegreiflich geworden — sollte sein Schopfer
nicht noch viel unbegreiflicher sein? ,Meine Gedanken sind nicht cure Gedanken,
und eure Wege sind nicht meine Wege, Spruch des Herrn. Nein, so hoch der Himmel
iiber der Erde, so hoch sind meine Wege iiber euren Wegen und meine Gedanken
iiber curen Gedanken® (Is 55, 8). Der Johanneische Logos, durch den alles, was ist,
geworden ist, west in derselben Transzendenz, die ihn, nur scheinbar paradoxer-
weise, dem modernen Menschen so viel ndher bringt als das versentimentalisierende
Christusbild einer noch nicht allzu weit hinter uns liegenden Vergangenheit.

Und darum wird, wie unsere Arbeit und unsere Erholung, so auch unsere so viel
grofere und geheimnisreichere Welt zum Stoff, den unsere Religion immer stiarker
durchdringen mufl. Diese Durchdringung geschieht in Messe und Kommunion und
im Gebet, das sich an sie schlieBt und in den Tageslauf integriert wird. Eine
solche Integration kann natiirlich nur allmahlich vor sich gehen. Aber wenn geist-
liches und Alltags-Leben nicht unwiderruflich auseinanderfallen sollen, dann muf
sie von Anfang an versucht werden, am besten schon von den Schultagen an, wo ja
auch Zeit und Gelegenheit nicht fehlen. Dann werden wir auch in unserer so weit-
hin entchristlichten Zivilisation schliefilich wieder zu authentisch christlichen Lebens-
formen zuriickfinden, die allerdings in manchem sehr viel anders aussehen werden
als die unseres ,klassischen® geistlichen Schrifttums.






