
254 Hilda Graef 

den Anschein hat. Aber auch die verborgene Heilswirklichkeit ist auf ihr alles ver- 
wandelndes Offenbarwerden hin angelegt. •Wenn ihr dies alles kommen seht, dann 
richtet euch auf und erhebet eure Häupter, denn nahe ist eure Erlösung" (Evange- 
lium des 1. Sonntags im Kirchenjahr, Lk 21, 28). •Der Geist und die Braut sprechen 
• komm! ... Der dies bezeugt, spricht: ja, ich komme bald!" (Apk 22, 17. 20). 

Geistliches Leben in heutiger Welt 

Von Hilda Graef, Oxford 

In seinen Grundlagen ist das geistliche Leben des Christen, das heißt, seine Be- 
ziehung zu Gott, seit der neutestamentlichen Zeit das gleiche geblieben. Aber seine 
Formen haben sich vielfach geändert, sich den Erfordernissen der jeweiligen Epoche 
angepaßt und sind so dem Wechsel unterworfen wie alle andern menschlichen 
Lebensformen. Es ist ein Gemeinplatz, daß unsere von Kriegen, soziologischen Um- 
wälzungen und unerhörtem technischen Fortschritt bestimmte Zeit einen Übergang, 
wenn nicht gar einen Bruch darstellt, der vielleicht noch radikaler ist als der Bruch 
der Renaissance mit dem Mittelalter. Unser tägliches Leben, unsere Arbeit ebenso 
wie die Gestaltung unserer Freizeit haben sich grundlegend geändert. Wie könnte 
da unser geistliches Leben noch die Formen der Imitatio des Thomas von Kempen 
oder der Introduction ä la vie devote des heiligen Franz von Sales annehmen? 

Zwei fundamentale Gegebenheiten müssen zunächst einmal berücksichtigt werden: 
der moderne Mensch hat eine völlig andere Zeiteinteilung als der mittelalterliche 
und als eine Philothea, und weiterhin, unsere Nerven sind sehr viel stärker be- 
ansprucht als die früherer Generationen. Dem muß in der Formung einer zeitgemä- 
ßen Spiritualität jedenfalls Rechnung getragen werden. Es ist bezeichnend, daß die 
Kirche selbst heute das liturgische Gebet abkürzt: Messe ebenso wie Brevier werden 
allmählich von den vielen Zutaten befreit, die sich durch die Jahrhunderte angehäuft 
haben. Die Kirche trägt weiter auch der anderen Lebensform Rechnung, indem sie 
Mittags- und Abendmessen eingeführt und das eucharistische Fasten drastisch ab- 
gekürzt hat. Das sind Neuerungen, die nicht nur äußerer Natur sind. Sie bringen 
vielmehr in das geistliche Leben, insbesondere der Laien, eine neue Note, sie akzen- 
tuieren anders. 

Zunächst einmal spielen Messe und Kommunion gegenüber früher eine viel zen- 
tralere Rolle. Gewiß, der Rosenkranz und andere außerliturgische Frömmigskeits- 
formen behalten ihren Wert, aber sie sind sehr viel weiter an die Peripherie des 
katholischen Lebens gerückt, als das noch vor zwanzig bis dreißig Jahren der Fall 
war. Im Oktober soll der Rosenkranz nicht mehr öffentlich während der Messe 
gebetet werden, denn die christliche Gemeinde soll immer so aktiv wie möglich an 
der Liturgie teilnehmen. Das heißt, die Messe ist wieder, wie sie das im christlichen 
Altertum war, zum Pol des christlichen Lebens geworden, von dem alles andere aus- 
geht und zu dem es zurückkehrt. Sie befruchtet das Gebet, ob mündliches oder 



Geistliches Leben in heutiger Welt 255 

•inneres" • übrigens eine Zweiteilung, die in dieser Form an sich unberechtigt ist; 
denn rein •mündliches" Gebet, ohne irgendwelches Bedenken dessen, was gesagt 
wird, ist •Plappern" und nicht wirkliches Beten. 

Das gehetzte Leben des modernen Menschen kann nun aber nicht von der Messe 
allein genährt werden, schon darum nicht, weil ihr wirklich fruchtbares Mitleben, 
das sich nicht auf das einfache •Hören" oder Dabeisein beschränkt, ohne persönliches 
Gebet kaum möglich ist. Denn die Messe repräsentiert das •Christus-Ereignis", nicht 
nur Jesu Tod, sondern das ganze Mysterium der Inkarnation und Erlösung. Engel 
und Heilige, die ganze Kirche: im Himmel, im Fegfeuer und auf Erden, sind an ihm 
beteiligt, die Vorbereitung im Alten Testament selbstverständlich eingeschlossen, 
werden doch Abel, Abraham und Melchisedech im Kanon gleich nach der Konsekra- 
tion genannt. Diese die ganze jüdisch-christliche Heilsordnung • Oikonomia, wie 
die Väter es nannten • umfassende Opferhandlung kann gar nicht auch nur an- 
nähernd erfaßt werden, wenn der Mensch sich nicht immer wieder neu darauf vor- 
bereitet. 

Die Kirche hat stets für die Kommunion eine innere Reinigung gefordert, wie sie 
schon Paulus von den Korinthern verlangt hat (1 Kor 11,28). Aber Gewissens- 
erforschung und gegebenenfalls Beichte genügen zwar zum würdigen Empfang der 
Kommunion, reichen aber nicht zum fruchtbaren Nachvollziehen der christlichen 
Opferhandlung aus. Dieses erfordert eine geistlich-intellektuelle Vorbereitung, für 
die Lesung und Betrachtung unerläßlich sind. Die Frage ist nur: hat der moderne 
Mensch nicht nur Zeit, sondern auch innere Ruhe genug zu einer solchen Vor- 
bereitung? 

Weder die Frau, devotus sexus, wie es in der Liturgie heißt, noch der Mann sind 
heute mehr in der Lage, stundenlang zu betrachten und dazu noch alle möglichen 
anderen frommen Übungen zu verrichten, wie es beispielsweise noch der hl. Franz 
von Sales von seiner Philothea forderte. Denn Philothea hatte Dienstboten und 
brauchte morgens nicht das Frühstück für Mann und Kinder herzurichten, die Woh- 
nung in Ordnung zu bringen, einkaufen zu gehen und für das Mittagessen zu sorgen. 
Sie hatte Köche, Hausmädchen, Kindermädchen, Zofen und konnte, ohne ihre häus- 
lichen Pflichten zu versäumen, ruhig einige Morgenstunden Gott widmen. Philotheas 
Mann wird in der Introduction kaum berücksichtigt; aber jedenfalls brauchte er 
weder pünktlich im Büro zu sein noch sich mit Steuererklärungen zu befassen, von 
dem nervenaufreibenden Verkehr auf dem Weg von und zur Arbeitsstätte ganz zu 
schweigen. 

Und damit sind wir schon bei einer zweiten Schwierigkeit: der moderne Mensch 
hat ein in jeder Beziehung sehr viel anstrengenderes Leben als seine Vorfahren und 
braucht daher auch mehr Entspannung. Stunden der Muße, Ferien, Sport und selbst 
Fernsehen, Unterhaltungslektüre, Kino • selbstverständlich immer nach Maßgabe 
eines wachen Gewissens • sind für ihn nicht bloß Vergnügungen, anstelle deren er 
beten könnte und sollte. Sie gehören zu einem ausgeglichenen Leben in der heutigen 
Welt und können nicht einfach aufgegeben werden. Aber sie können eingeschränkt 
werden. Am Wochenende beispielsweise ist es sehr wohl möglich, eine Stunde für 
geistliche Übungen freizuhalten. Ebenso sind häufigere Einkehrtage und jährliche 
Exerzitien für die allermeisten Menschen möglich. Das Hauptproblem ist, diese 



256 Hilda Graef 

Zeiten der äußeren Ruhe und des •inneren" Gebetes für den Alltag, in den sie ein- 
gestreut sind, so fruchtbar wie möglich zu machen. 

Dazu ist zunächst einmal unerläßlich, das Gebet zu diesem Alltag in Beziehung zu 
setzen. Allzu oft sind beide hermetisch von einander abgeschlossen; das kann manch- 
mal so weit gehen, daß der betende Mensch von ganz anderen Prinzipien geleitet 
wird als derselbe Mensch in der Arbeit oder im Familienleben. Diese Haltung wird 
sogar durch manche geistliche Bücher verstärkt, die anraten, in der Betrachtung 
alle weltlichen Gedanken und Belange von sich abzutun und sich allein mit Gott und 
göttlichen Dingen zu beschäftigen. Das ist natürlich bis zu einem gewissen Grade 
richtig; im Gebet wird man nicht rein berufliche Probleme erörtern. Aber man darf 
doch seinen Alltag nicht völlig ausschließen. 

Es ist ein durch eine viele Jahrhunderte alte Tradition geheiligter Brauch, im 
geistlichen Leben nicht von Menschen, sondern von •Seelen" zu reden, und das hat 
vielleicht dazu beigetragen, in Meditation und Gebet so viel wie möglich von allen 
äußeren Beziehungen abzusehen. Dadurch ist aber auch eine gewisse Unwirklichkeit 
in dieses geistliche Leben hineingekommen: unsere Sprache, und damit ist auch unser 
•inneres" Sprechen mit Gott gemeint, bekommt etwas fast möchte man sagen Un- 
Menschliches; denn der Mensch ist ja nun einmal nicht nur •Seele", sondern auch 
Leib, und wenn er betet, betet er als geist-leibliche Person, nicht nur als entkörperte 
Seele. Nun ist diese Person aber in ein ganzes Geflecht von irdischen Beziehungen 
eingebettet, von denen sie sich auch im Gebet so wenig freimachen kann wie die 
Pflanze von ihrem Wurzelboden; der Mensch muß sie mitnehmen, zu Gott bringen, 
wenn er als wahrer Mensch und Christ, als Glied des mystischen Leibes beten will. 
Das Gebet des Herrn selbst, das ja das Vorbild alles christlichen Betens sein muß, 
bezieht die ganze Welt, das Gottesreich •wie im Himmel also auch auf Erden", 
unser tägliches Brot, unsere Schuld und die uns Schuldiger sind in unser Beten ein. 
Da ist nicht nur •der Einzige gegenüber dem Einzigen", eine übrigens keineswegs 
authentisch christliche Vorstellung, sondern der Mensch in seiner Umgebung, mit 
seinen täglichen Nöten und seiner Beziehung zu seinen Mitmenschen. Das Vater 
Unser ist das Gebet des ganzen Menschen in seiner Welt, und so muß auch unsere 
Betrachtung diese Welt und unsere Stellung in ihr einbeziehen. 

Wie das praktisch durchzuführen ist, dafür kann es kaum ein einfaches Rezept 
geben, da ja jeder Mensch ganz andere Probleme hat und auch in einer andern 
Umwelt steht. Arbeiter und Universitätsprofessor, Familienmutter und Steno- 
typistin, Lehrer und Generaldirektor, Schauspielerin und Pflegerin haben alle völlig 
verschiedene Möglichkeiten und Schwierigkeiten. Und doch ist kein Christ, was auch 
immer sein Beruf und seine Stellung in der Gesellschaft sei, davon entbunden, seine 
Religion mit seinem •Welt"-leben so innig wie möglich zu integrieren. Eine dem 
Gebet gewidmete Viertelstunde am Tage ist wohl das Mindestmaß, abgesehen von 
häufiger Werktagsmesse und den schon genannten Einkehrtagen, um Arbeit und 
Erholung in das geistliche Leben einzubeziehen. Aber da wir so viel weniger Zeit 
als unsere Vorfahren zu den eigentlichen religiösen Übungen haben, muß ihre 
Qualität die kaum mehr mögliche Quantität ersetzen. Denn nicht nur Zeitmangel, 
auch unsere nervliche Beanspruchung und die Tatsache, daß wir in einer weithin 
entgotteten Welt leben, macht es für uns schwer, uns täglich längere Zeit nur auf die 



Geistliches Leben in heutiger Welt 257 

übernatürliche Welt zu sammeln. In dieser Lage ist das erste Erfordernis eine alle 
Sentimentalität ausschließende Wahrhaftigkeit. In der kurzen Zeit, die wir still vor 
Gott stehen, müssen wir versuchen, uns und unsere Existenz zunächst einmal so zu 
sehen wie sie wirklich sind, ohne alle Illusion. Es hat kaum einen Sinn, zu ver- 
sichern, daß wir Gott unser ganzes Leben hingeben, wenn wir nicht einmal den 
kleinsten Ärger, die geringste Enttäuschung, ohne in helle Aufregung zu geraten 
ertragen können. Augustinus hat das gewußt als er schrieb: •Noverim me, noverim 
Te". Je mehr wir uns Täuschungen über uns selbst hingeben, desto weniger werden 
wir zur Erkenntnis Gottes gelangen. Das bedeutet nun aber nicht, daß man sich 
dauernd mit Gewissenserforschung beschäftigen soll, denn das kann zu einem sehr 
ungesunden Kreisen um das eigene Ich führen. Was wir meinen, ist ganz allgemein 
die Haltung, die Christus immer wieder empfohlen hat, besonders im Gleichnis vom 
Pharisäer und Zöllner, die Haltung des Menschen, der weiß, daß er voller Fehler 
ist, aber gerade durch demütiges Bekenntnis dieser Fehler und die darauf folgende 
Selbstzucht • •Gehe hin und sündige nicht mehr" • allmählich von ihnen frei wird. 

Diese Haltung des Menschen vor Gott wird sowohl im Alten wie im Neuen Testa- 
ment als die conditio sine qua non der Gottverbundenheit dargestellt, und die 
häufige Betrachtung biblischer Texte sollte überhaupt die Grundlage unseres medi- 
tativen Betens sein, weil sie uns auf dem direktesten Weg zu Christus und damit ins 
Herz des eucharistischen Opfers führt. Je mehr unser Beten sich im Bezirk der Schrift 
bewegt, desto aufrichtiger und lebensnaher wird es sein, denn das inspirierte Wort 
Gottes kennt des Menschen Herz und weiß, welcher Nahrung es bedarf. Aus ihm 
spricht Christus selbst oder es deutet auf Ihn hin, und es lehrt wahrhaft und ohne 
Selbstbetrug beten. 

Gebet ist keine Sache religiöser Emotionen, obgleich diese natürlich dadurch 
geweckt werden können. Wenn es, wie eingangs gesagt, zu einem tieferen Verständ- 
nis der Liturgie führen soll, dann muß es auch intellektuellen Gehalt haben. Beson- 
ders Exerzitien und Einkehrtage werden darum großenteils auch einer tiefer gehen- 
den Beschäftigung mit dem Glauben der Kirche und allem, was daraus entspringt, 
gewidmet sein. Diese theologische Vertiefung befruchtet dann ihrerseits wieder 
sowohl die innere Assimilierung der Messe wie das tägliche Beten, und dadurch das 
ganze Christenleben. Paulus selbst hat ja seinen jungen Christen in Thessalonich 
gesagt, daß sie ohne Unterlaß beten sollten (1 Thess 5, 7). Es ist bezeichnend, daß er 
diesen Rat gerade in einem Brief gibt, in dem er nicht nur die Empfänger zu stetiger 
Arbeit ermahnt (4, 11 f), sondern auch von sich selbst sagt, er schaffe Tag und Nacht, 
um niemandem zur Last zu fallen (2, 9). Also kann er kaum gemeint haben, man 
solle seine ganze Zeit mit Gebet verbringen. Der Sinn dieser Stelle wird erst völlig 
klar im Zusammenhang mit 1 Kor 10, 31: •Möget ihr also essen oder trinken oder 
sonst etwas tun, alles tut zur Verherrlichung Gottes". Fünfzehnhundert Jahre später 
hat Ignatius von Loyola dasselbe gesagt, wenn er immerwährendes Gebet als •in 
omnibus quaerere Deum" verstand. Weder für Paulus noch für Ignatius, noch für 
irgendeinen anderen wahren Heiligen, ob kanonisiert oder nicht, gibt es eine Spal- 
tung zwischen geistlichem und täglichem Leben. Nicht nur Gebet und Arbeit, sondern 
auch Gebet und die scheinbar materiellsten Handlungen wie Essen und Trinken sind 
unauflöslich miteinander verwoben. Und wie könnte es auch anders sein, da ja der 



258 Hilda Graef 

Herr selbst gegessen und getrunken hat, da er bei Hochzeiten und Gastmählern 
zugegen war, so daß seine Gegner ihm sogar vorwarfen, er sei •ein Esser und 
Trinker". 

Aber wir würden uns täuschen, wenn wir es für möglich hielten, wie es heute 
manchmal geschieht, unsere Arbeit ganz ohne formelles Beten in •Gebet" verwan- 
deln zu können. Denn Gebet stellt die Beziehung des Menschen zu Gott her und 
unterhält sie. Gerade in heutiger Zeit birgt die Arbeit ganz besondere Gefahren in 
sich: entweder wird sie als nichts anderes denn als ein Mittel zu möglichst großem 
Verdienst betrachtet, oder aber der Mensch geht so völlig in ihr auf, daß sie zum 
Selbstzweck wird. Keine dieser beiden Haltungen ist christlich. Die erste schon gar 
nicht, das versteht sich von selbst: aber auch die zweite nicht, da die Arbeit 
immer ein Mittel bleiben muß, das den Menschen zu Gott führt. Das kann sie aber 
nur, wenn sie den Menschen nicht völlig in Anspruch nimmt, sondern ihm genug 
Zeit und Kraft und, besonders wichtig, Interesse läßt, sich Gott auch direkt zu nähern. 
Dabei hat die Arbeit natürlich ihre eigenen Gesetze, und sie mit dem geistlichen 
Leben zu integrieren bedeutet nicht, während der Arbeit viel an Gott zu denken • 
was bei einer die ganze Aufmerksamkeit des Menschen beanspruchenden Tätigkeit 
ohnehin unmöglich ist •, sondern sie als •Gottesdienst" auszuüben, das heißt sie 
als die von Gott gewollte Aufgabe so gut und wirksam wie möglich zu verrichten. 

Für den heutigen Menschen ist die Arbeit vielleicht ein wichtigerer Weg zu Gott 
als für frühere Generationen, die unter weniger starker Belastung lebten. Diese 
Tatsache hat schwerwiegende Folgen auch für das Tugendleben. Man kann nämlich 
die •monastischen" Tugenden ebensowenig wie das •monastische" Beten • besser 
gesagt: die Art und Weise, wie manche Tugenden und das Gebet in beschaulichen 
Orden geübt werden • ohne weiteres in das Weltleben übernehmen. Im Kloster 
sind Demut und Gehorsam von überragender Bedeutung. Gewiß müssen sie auch in 
der Welt geübt werden, aber doch mit erheblichen Modifikationen. Viele Heiligen- 
leben und geistliche Bücher preisen die Demut, die ungerechten Tadel auf sich nimmt 
und sich vor verantwortlicher Stellung scheut, sowie den Gehorsam, der Anordnun- 
gen ausführt, selbst wenn sie absurd erscheinen. Eine solche Art der Tugendübung 
ist aber heutzutage nicht einmal mehr in einem tätigen, apostolischen Ordensleben, 
geschweige denn •in der Welt" ohne weiteres durchführbar und oft auch gar nicht 
wünschenswert. Ein Familienvater, der seinen Kindern eine gute Erziehung geben 
will, ein Naturwissenschaftler, der im Dienst der Menschheit größere Forschungs- 
möglichkeiten erstrebt, ein junger Mann, der sich um eine Universitätslaufbahn 
müht, um nur ein paar Beispiele herauszugreifen, haben alle guten Grund, sich ver- 
bessern zu wollen. Initiative und Energie können ebenso wichtig sein wie die 
sogenannten •monastischen" Tugenden; in der Tat hatten ja auch die meisten Hei- 
ligen ihr gerütteltes Maß davon; aber diese mehr •weltlichen" Qualitäten können 
Gott auch wohlgefällig sein, wenn sie nicht unmittelbar in seinem Dienst verwendet 
werden; heißt es doch in der Genesis: •Erfüllt die Erde und macht sie euch Untertan! 
Herrscht über die Fische des Meeres, über die Vögel des Himmels und über jedes 
Lebewesen, das sich auf Erden regt!" (Gen 1, 28). 

Fast zweitausend Jahre lang hat dieser Auftrag Gottes an den Menschen bei 
Theologen und geistlichen Schriftstellern nur geringe Beachtung gefunden. Das 



Geistliches Leben in heutiger Welt 259 

Resultat: Technik und Naturwissenschaft sind ihre eigenen Wege gegangen, und der 
moderne Mensch hat sich immer mehr der Kirche und der Religion überhaupt ent- 
fremdet. Gelehrte wie Teilhard de Chardin sind eine ganz große Ausnahme; und 
wenn der Versuch seiner Synthese naturwissenschaftlicher Forschung und christlicher 
Theologie und Spiritualität nicht immer gelungen ist, wenn christliches Dogma und 
Evolutionstheorie nicht genügend • oder zu stark! • integriert sind, dann ist die 
Schuld nicht unbedingt ihm zuzurechnen, sondern dem unseligen Bruch zwischen 
beiden, der bis in die Zeit von Renaissance und Humanismus hinaufreicht. 

Denn diese Welt der Millionen Sonnensysteme und der Atomkräfte ist immer noch 
Gottes Welt, und die Beschäftigung mit ihr sollte nicht von Gott weg, sondern viel- 
mehr zu Ihm hinführen. Der verantwortungsbewußte Christ kann sie nicht einfach 
wegdenken und sein inneres Leben von ihr unabhängig machen wollen. Denn es ist 
nun einmal Tatsache, daß das ungeheure Weltall mit seinen noch unerforschten 
Kräften auch unseren Gottesbegriff beeinflussen muß. Auch hier wird die Besinnung 
auf die Bibel und die Väter richtungweisend sein, die so stark die göttliche Transzen- 
denz herausstellen. Uns ist das einst so einfach aussehende Weltall von um die Erde 
kreisenden Sonne, Mond und Sternen unbegreiflich geworden • sollte sein Schöpfer 
nicht noch viel unbegreiflicher sein? •Meine Gedanken sind nicht eure Gedanken, 
und eure Wege sind nicht meine Wege, Spruch des Herrn. Nein, so hoch der Himmel 
über der Erde, so hoch sind meine Wege über euren Wegen und meine Gedanken 
über euren Gedanken" (Is 55, 8). Der Johanneische Logos, durch den alles, was ist, 
geworden ist, west in derselben Transzendenz, die ihn, nur scheinbar paradoxer- 
weise, dem modernen Menschen so viel näher bringt als das versentimentalisierende 
Christusbild einer noch nicht allzu weit hinter uns liegenden Vergangenheit. 

Und darum wird, wie unsere Arbeit und unsere Erholung, so auch unsere so viel 
größere und geheimnisreichere Welt zum Stoff, den unsere Religion immer stärker 
durchdringen muß. Diese Durchdringung geschieht in Messe und Kommunion und 
im Gebet, das sich an sie schließt und in den Tageslauf integriert wird. Eine 
solche Integration kann natürlich nur allmählich vor sich gehen. Aber wenn geist- 
liches und Alltags-Leben nicht unwiderruflich auseinanderfallen sollen, dann muß 
sie von Anfang an versucht werden, am besten schon von den Schultagen an, wo ja 
auch Zeit und Gelegenheit nicht fehlen. Dann werden wir auch in unserer so weit- 
hin entchristlichten Zivilisation schließlich wieder zu authentisch christlichen Lebens- 
formen zurückfinden, die allerdings in manchem sehr viel anders aussehen werden 
als die unseres •klassischen" geistlichen Schrifttums. 




