Marie de I'Incarnation
Ein Leben der Hingabe an Gottes Giite im Alltag

Von Maria-Petra Desaing OSU, Heusy-les-Verviers, Belgien

Kiirzlich erschien in dieser Zeitschrift ein Beitrag tber das ,Gebet der Hingabe®,
der dem heutigen Menschen eine Hilfe bieten wollte, das unruhige, uniiberschaubare
Leben der Gegenwart, dem kaum noch jemand auszuweichen vermag, auf eine ein-
fache religiose Linie zu bringen und damit selbst zur inneren Einfachheit und Gebor-
genheit zu kommen!. Dieses Gebet der Hingabe gehort nach dem Ausweis der christ-
lichen Uberlieferung von jeher zu den Grunderfahrungen eines Menschen, der mit
dem Evangelium ernst macht und den Glanben an die Erldsung im Alltag realisiert.
Es hat aber bestimmte Epochen in der Frommigkeitsgeschichte gegeben, da dieses
Gebet thematisch so im Vordergrund des christlichen Strebens stand, daf} von ihm
her das ganze religiose Leben bestimmt und geprdgt wurde. Zu diesen Epochen
gehort in vorziiglicher Weise das franzosische 17. Jahrhundert, dessen geistliche
Haltung man geradezu als ¢ine ,spiritualité d’abandon®, als eine Spiritualitat der
Hingabe bezeichnet hat?. Von Franz von Sales und Johanna Franziska von Chantal
bis Paul vom Kreuz und Jean-Pierre de Caussade S] reicht eine ununterbrochene
Kette von grofien Spirituellen, die die Hingabe an Gott in allen Dingen und Ereig-
nissen als Mitte ihres geistlichen Lebens gelehrt und gelebt haben. In die Reihe
dieser Groflen gehdrt auch jene einzigartige Ursuline Marie de I'Incarnation, die
Bossuet die ,Theresia Frankreichs“ genannt hat. Sie nimmt in dieser Ahnenreihe
sogar eine Sonderstellung ein. Denn bei aller kontemplativen Haltung, die diese
Spiritualitat kennzeichnet — das klassische Jahrhundert der franzdsischen Spiri-
tualitdt ist auch die Zeit der Mystiker; Henri Bremond hat geradezu von einer
»Invasion der Mystik“ gesprochen —, ist Marie de I'Incarnation zugleich eine sehr
aktive, in ihrem reifen Leben eine eminent apostolisch titige Frau, die ihre Hingabe
mitten in der Unruhe weltlicher Geschifte und spater in den vielfdltigen Aufgaben
einer Oberin geiibt hat. Sie kann darum auch uns Heutigen Vorbild und Hilfe sein.
Nicht ihre bestiirzenden Gesichte und ihre hohen mystischen Begnadungen, sondern
ihre in allen vier Lebensstinden geiibte schlichte, aber kompromifilose Hingabe an
die sich in allem schicksalhaft Vorgegebenem, in der Freude wie im Leid, zeigende
Giite Gottes ist das Bleibende ihrer Personlichkeit fir uns. Glicklicherweise besitzen
wir von ihr zwei autobiographische Berichte iiber ihr inneres Leben, die sie aof Er-
suchen ihres jeweiligen Beichtvaters 1633 und 1654 niedergeschrieben hat3. Sie
zeigen mit aller Deutlichkeit, wie sehr ihre geistliche Lehre mit jhrem Leben dber-
einstimmt. Wir geben darum zunichst einen kurzen biographischen Uberblick, uin
dann die wesentlichen Punkte ihrer geistlichen Lehre herauszustellen.

1 F. Wulf, Uom Gebet der Hingabe, GuL 35 (1962) 1ff.

2 M.Viller, in: Dictionnaire de Spiritualité, I1 2038.

3 Erstmalig mit anderen Aufzeichnungen und Berichten verdffentlicht durch ihren eigenen
Sohn, Dom Claude Martin, Benediktiner von Saint-Maur, im letzten Viertel des 17. Jhds.
(1677—1684), neuerdings in einer iiberarbeiteten Fassung herausgegeben von Dom Albert
Jamet OSB, Le Temoignage de Marie de U'Incarnation. Ursuline de Tours et de Que-
beck. Paris 1932 (deutsche Ubers.: Marie de I'Incarnation. Ursuline von Tours u. Quebeck.
Zeugnis bin ich Dir. Luzern, Riber-Verlag [1961]. 279 §., DM 18,80).



Marie de U'Incarnation 261

Marie Guyart wurde 1599 in Tours geboren. Lebhaften Geistes, begabt und
geschickt, ausgeglichen und froh, von liebenswiirdiger Art ist sie die Freude des
Elternhauses gewesen, ohne jedoch hervorzutreten. Vom Vater erbte sie die Ruhe
und Abgewogenheit des Urteils, das klare Durchdenken der Konsequenzen einer
Entscheidung, Unterscheidungsgabe, Zuverldssigkeit und Verantwortungsbewufit-
sein. Der Mutter verdankt das Kind die ihr eigene feine Geisteskultur, die logische
Klarheit des Denkens, die sich in ihren Schriften in selten tiefgriindiger, von aller
Bildhaftigkeit freier Darstellung héchster mystischer Erfahrungen offenbart. Ein
Traum, dessen iibernatiirlicher Charakter in der Folge sich erweist, gibt dem inneren
Leben des siebenjdhrigen Kindes die entscheidende Richtung. Von der Schonheit des
Herrn und seinem giitig werbenden Wort: ,Willst du mein sein?“ bezwungen, ant-
wortet Marie: , Ja“. Dieses einfache, einwilligende, sich hingebende , Ja“ bindet die
Kindersecele bewufit an Christus, charakterisiert die Seelenhaltung dieses Menschen,
ist Beginn eines unvorstellbar reichen innerlichen Lebens und — durch seine stetige
Treue — die Grundlage eines mystischen Innenlebens von kristallener Klarheit.

Im Alter von siebzehn Jahren unterwirft sich das junge Madchen dem als Aus-
druck des géttlichen Willens angenommenen Entschlufl des Vaters und geht die Ehe
mit Claude Martin ein. Es wird ihr ein Sohn, Claude, geschenkt. Aber nach kaum
achtzehnmonatiger Dauer 18st die Verbindung sich durch den Tod des Gatten auf.
Die junge Mutter zieht sich in die Einsamkeit des viterlichen Hauses zuriick, die
bald erfiillt wird von der beseligenden Gegenwart des Herrn und seinen iiberwilti-
genden Gnadenerweisen. Einem Werk der Liebe opfert sie in echt christlicher Hal-
tung die geliebte Stille, um Schwester und Schwager beizustehen in ihrem ausgedehn-
ten Transportunternehmen. Ihre auflergewdhnliche organisatorische und psycholo-
gische Begabung befdhigt sie bald zu selbstindiger Leitung des Geschifts; doch
leistet sie freigewollt die niedrigsten Dienste in laut lirmender Gesellschaft von oft
mehr als 50 Fuhrknechten zweifelhaften Lebenswandels und ebenso vielen Pferden.
Moderne, auf Leistung und Tempo eingestellte Menschen staunen, wie diese junge
Frau einer solchen Beanspruchung und tatsichlichen stindigen Uberforderung
gewachsen sein konnte. Noch mehr staunen sollten sie dariiber, dafl das Geheimnis
dieser ans Wunderbare grenzenden Leistung ein Leben der Innerlichkeit war, das
gerade in den Jahren duflerster Hingabe an duflere Geschifte sich am intensivsten
von Liuterung zu Liuterung, von Aufstieg zu Aufstieg weiterentwidkelte bis zur
Hoéhe der Begnadung, der mystischen Vermihlung mit dem Ewigen Wort.

Die Neigung zum Ordensstand hatte das junge Midchen im Augenblick der
ehelichen Bindung geopfert, aber nicht verloren. Unwiderstehlich wichst in diesen
Jahren die Sehnsucht nach der klésterlichen Lebensform. Aber ihr Kind stellt sich
seiner Verwirklichung als wesentliches Hindernis entgegen. Der Seelenfithrer halt
dennoch die Berufung fiir echt. Das Wort , Wer Vater oder Mutter oder Weib oder
Kind mehr liebt als mich, ist meiner nicht wert“ brennt in ihrem Herzen. Maria liebt
auch ihren Sohn sehr; der Gedanke, ihn allein und unversorgt zuriicklassen zu miis-
sen, 13ft sie Todesnot erleiden. Eine wahre Zerreiflprobe. Der innere Ruf ist schlief3-
lich stirker als alle menschliche Uberlegung. So folgt sie mit dem Segen des Beicht-
vaters und des Bischofs und im Vertrauen auf Gottes Vatergiite, der sich ihres Kindes
annehmen wird, allen verniinftigen Einwendungen zum Trotz der inneren Stimme.



262 Maria-Petra Desaing

Ihr Kind geleitet sie bis zum Monasterium der Ursulinen zu Tours und rechifertigt
in reifen Mannesjahren als Benediktiner von Saint-Maur den Schritt der Mutter mit
den Worten: ,Sie folgte einem Wort des Herrn. Wenn Er es aber gesagt hat, dann
muf} es ausfithrbar sein und — zuweilen ausgefithrt werden, Hier geschah es auf
wahrhaft heroische Weise.“

Im Kloster verlauft das Leben der neunundzwanzigjahrigen Postulantin in der
gewohnlichen Ordnung des gemeinschaftlichen Lebens. Nichts Auflergewdhnliches
tritt hervor, wird vielmehr sorgsam vermieden. Einkleidung und Profef finden am
Feste Marid Verkiindigung statt (1630 und 1631). Sie erhilt den Namen Marie de
I'Incarnation. Das Geheimnis der Menschwerdung des Wortes Gottes prigt ihr
gesamtes inneres Leben bis zum Ende. 1635 erhilt ihr Beten einen starken, fast
leidenschaftlichen apostolischen Charakter durch die ihr vom himmlichen Vater
zuteilgewordene Offenbarung der Herz-Jesu-Verehrung: ,Bitte mich durch das Herz
Jesu, meines vielgeliebten Sohnes; durch dieses Herz werde ich dich erhéren und dir
deine Bitten gewdhren“. Wieder gibt ein Traum ihrem Leben eine tiefgreifende
Wendung: Kanada wird ihr gezeigt mit der Weisung, dort Jesus und Maria ein
Haus zu errichten. Das bedeutete nichts weniger als einen Bruch mit der Tradition
der Kirche. Eine klausurierte Ordensfrau als Missionarin? Marie, das Auflergewohn-
liche der Situation klar erkennend, gibt sich bedingungslos hin, ohne eine Méglich-
keit fiir die Ausfithrung des erhaltenen Auftrags zu sehen. Alles war Gottes Sache.
Und Gott nahm sich seiner Sache auf eine Weise an, die die gbttliche Groflartigkeit
aller Fiigungen des Lebens klar hervortreten 1488t. Nach jahrelangem schweigendem
Warten lichtet die franzésische Flotte in Dieppe ihre Anker und trigt erstmalig in
der Kirchengeschichte drei Ordensfraven — Ursulinen —, darunter als ihre Fithrerin
Marie de I'Incarnation, nach Kanada.

Marie ist vierzig Jahre alt, als sie Quebeck erreicht und mit der ihr eigenen Glut
des Herzens und Geistes das erste Ursulinenkloster in Ubersee und ein Seminar fiir
eingeborene Indianermidchen griindet. 32 Jahre, fast die Halfte ihres Lebens, hat
sie dort heiligmifig als Griinderin, Oberin und Lehrerin gewirkt. Im Jahre 1672,
am 30. April, hat der Tod sie nach vielen kérperlichen und seelischen Leiden in
Frieden und glithender Sehnsucht mit Gott vereinigt.

Das Leben dieser selten groflen Frau ist, wie schon angedeutet, ihre Lehre. Sie
hat sie in Worte gefafit, die den modernen Menschen aufhorchen lassen sollten. Vom
ersten kindlichen Ja der Hingabe an spannt sich der Bogen tiber den unvorstellbaren
Reichtum ihrer Geistigkeit hin zu einem Wort, das sie gegen Ende ihres Lebens in
einem Brief an ihren Sohn schreibt: ,Das ist die erhabenste Lebensform: ein Leben
nach dem Evangelium und in der innigen Vertrautheit mit der gottlichen Giite. Ich
selbst hdtte es niemals geglaubt, wenn es mir nicht innerlich auf eine Weise, die ich
dem Papier nicht anvertrauen kann, mitgeteilt worden wire.* '

Das Ja zum Ruf der Gnade

Der erste Schritt zu einem wahrhaft geistigen, religiosen Leben ist die entschie-
dene Hinwendung des Herzenz zu unbedingter Liebe. Frither oder spiter einmal
wird jeder Getaufte, wenn er nur seine Taufgnade lebt, den Zug zu Gott allein, die
sanfte Hinneigung des Geistes zu Christus, verspiiren, und sie ist immer von so viel



Marie de I'Incarnation 263

Erleuchtung begleitet, dafl die bewufite menschliche Reaktion — sein Ja oder Nein —
verantwortlichen Charakter trigt. Die Berufung zur Innerlichkeit mufl durchaus
nicht auf auflergewdhnliche Weise geschehen, wie sie dem Kind Marie sich darstellt.
Es geniigt, dal die Seele sich plotzlich vom Wort eines Priesters, einer Predigt, einer
Lektiire angesprochen fiihlt. Ausschlaggebend und entscheidend ist fiir die weitere
innere Fithrung die klare Entschiedenheit der Antwort, die sich bei Marie spontan
in dem einfachen, aber mit Wollen erfiillten Ja duflerte. Sie formuliert die innere,
unerlifliche Haltung als .ganz Gott angehdoren“. Zweifellos liegt, wie weitere
Texte zeigen, der Akzent auf dem Wortchen ,ganz“. Fiir sie gab es nichts, was
zuriickgehalten werden kdnnte, sie meint ausschlieflich alles, auch fir diejenigen,
die sie zu leiten hatte. Die Ausmafie dieses ,ganz“ und ,alles“ iibersah sie im Augen-
blick der Hingabe ebenso wenig wie jede andere Seele. Gottes Gnade gibt iiber den
weiteren Weg keine Erkenntnisse, die im Augenblick nicht ndtig sind. Er verlangt
aber die Unbedingtheit der freien Wahl, das Nicht-mehr-Zuriickschauen und fiir
die Folge vertrauende Treue in seine Fithrung. ,Gib alles auf einmal®, rat sie threr
Nichte und duflert in diesem Zusammenhang ihrem Sohn gegeniiber: ,Sie wird fiir
Herz und Geist niemals.Ruhe finden, wenn sie nicht ganz Gott angehért® (1670).

Diese aufrichtige Grundhaltung des Willens ist auf dem Weg des inneren Lebens
oder, wie Marie gewdhnlich sagt, des Lebens des Geistes, entscheidend, fiir den
Anfang sowohl wie fiir den Verlauf und das Ende. Ohne diese Entschiedenheit, dem
Geist unbedingt zu folgen, kann ein Christ zwar ,ein guter Christ®, eine Ordensfrau
»€ine gute Ordensfrau” sein, aber sie werden niemals das Leben des Geistes fithren,
zu dem doch alle berufen sind — so denkt Marie de I'Incarnation.

Die entschiedene Haltung des Ja jedem innerlich vernommenen Anruf gegeniiber
ist charakteristisch fiir das Leben und die Lehre dieser Ursuline. Durch den Glauben
erleuchtet, sieht sie in allem eine Fiigung des ,anbetungswiirdigen Willen Gottes®.
Nie bleibt sie beim Aufleren, beim Vordergriindigen stehen. Die Menschen, ob arm
oder elend, ob reich oder geistvoll, die wohlwollenden, wie die offenbar feindseli-
gen, giinstige oder widrige Ereignisse, Gefahr und Ungesichertheit des Lebens und
der Zukunft — alles ist fiir sie der Ausdruck der waltenden géttlichen Giite — und
darum gut. Ohne Zégern spricht sie das ,, Ja“, das stille, schnell gesprochene Her-
zensgebet der Liebe, das den Menschen hingibt, mit allem, was er ist. Sie sieht nicht
auf sich, sondern einzig auf Gott, der in allem und durch alles mit der Stimme der
ewigen Liebe ruft und eine liebend-glaubige Antwort erwartet. Einige Zitate aus
ihrem Rechenschaftsbericht mdgen diese innere Haltung noch verdeutlichen:

»Mein grofler Gott! Ich will nichts, ich kann nichts wollen. Wolle denn du in der
Geradheit und Gerechtigkeit deines gottlichen Willens.“ , Ich unterwarf mich... und
iiberlief alles den Hinden des Herrn.“ ,So tiberlief ich mich denn seinen mir unbe-
kannten Wegen, um so viel zu leiden und zu erleiden, als ihm angenehm ware.*
»Der tiefe Grund meiner Seele war eingetaucht in die Liebe des Wohlgefallens in
heiliger Vereinigung mit dem gottlichen Willen.” ,Ich hatte mich deinen Fiigungen
derart Uberlassen, dafl ich kaum daran dachte, was du mit mir tun wiirdest.“ ,Ich
dachte stindig an den Tod, und doch wiinschte und wollte ich weder Tod noch Leben,
sondern nur den, der der Herr iiber Tod und Leben ist. Seinem anbetungswiirdigen
Urteil unterwarf ich mich, um alles zu tun, was er von Ewigkeit iiber mich beschlos-



264 Maria-Petra Desaing

sen hatte. Diese innere Haltung senkte meinem Herzen und meiner Seele tiefen
Frieden ein. Sie war auch eine Nahrung, die mich leben lief}; in ihr konnte ich mit
Gleichmut alle Ereignisse im allgemeinen und im besonderen tragen, ob sie nun
mich oder andere betrafen.“

Ist diese Haltung heute noch moglich? Ist unsere heutige Welt noch so zu bejahen?
— Ohne Zweifel! Zwar scheint die Welt der Technik, der Maschinen und Rekorde
lauter und lirmender, gefihrlicher und gefihrdender, trotz allen technischen Fort-
schritts drmer als die ihre und aller Innerlichkeit abhold zu sein. Sicherlich jedoch
hitte Maria von der Menschwerdung in der inneren Schau des Geistes, der déen
Menschengeist erleuchtet, sie so hingenommen, wie sie ist. Ste hitte sie als eine Gabe
aus Gottes Hand angenommen in der dankbaren Gewiflheit, von ihm in dieser Gabe,
die in sich gut sein mufl, beschenkt zu sein. Sie hitte sie genutzt, auch die lauten
Maschinen; aber sie hitte sie mit dem inneren Blick geschaut, der das ,goéttliche
Ursprungszeichen® entdeckt und die Seele befreit von der Fessel, die das tigliche
Werken zu allen Zeiten dem Menschen so leicht umlegt: von Unrast und Hetze, vom
sinnlosen Sichsorgen und Sichausgeben. Sie wire nie ihr Sklave geworden. Sie hitte
der Situation der Welt, so wie sie sich darstellt, zugestimmt, ja zu ihr gesagt, weil sie
im Glauben sicher war, daf} alles Geschaffene letztlich von Gott ist und zu ithm fith-
ren soll. Und diese innere Schau der Welt, wire ihr Gliick gewesen — in letzter Hin-
gabe empfangenes Gliick, das der Tapferkeit des unbedingt Glaubenden geschenkt
wird. : :

Leben nach dem Evangelium

Hat die Seele sich entschieden dem Leben des Geistes hingegeben, dann muf sie
sich der Nachahmung des Wortes Gottes zuwenden. Das meint Marie de I'Incarna-
tion mit ,Leben nach den Grundsitzen des Evangeliums“, nach den Grundséitzen
Christi. Sie ist da ganz konkret. Die Frémmigkeit, ja sogar das Gebet, waren ihr
verdéchtig, wenn eine Seele im téglichen Leben die Grundsitze des Evangeliums
nicht befolgte oder nicht wenigstens danach strebte. Einen anderen Maflstab der
Beurteilung kannte sie nicht. So sagt sie einer befreundeten Dame ganz klar: ,Ich
habe bemerkt, daff Gott Thnen im Gebet eine Neigung zur Tugend einfl6ft, die dem
Gegenstand der Erwigung des Evangeliums entspricht und die dahingeht, unseren
Herrn nachzuahmen. Deswegen halte ich Thr Gebet fir gut... Wenn es nicht tat-
sichlich in der Ubung der Tugenden endete, die Sie in Gott geschaut und gekostet
haben, so wire es ein Gebet ohne Grund und Boden, das der Einbildungskraft ent-
stammt“ (1649).

Thr eigenes Leben war eine ununterbrochene heroische Bestitigung fiir diese Auf-
fassung. Fiir sie gab es nie ein Zégern, wenn ein Wort der Heiligen Schrift anfleuch-
tete, anregte und dringte. Zwar folgte sie in schwierigen Fillen der Entscheidung
des Seelenfiihrers; aber sie kannte keinen sichereren Weg als diesen fiir alle, die sich
ihr anvertrauten. Noch sechs Monate vor ihrem Tode schrieb sie ithrer Nichte: ,Du
wirst aus der Schwierigkeit nur herauskommen, wenn du dich demitigst, und zwar
mit der Demiitigung, die Gott selbst uns gelehrt hat* (6. Oktober 1671). Dieser
Nichte hatte sie zu Beginn ihres geistlichen Lebens geraten: ,Man mufl nicht alles
auf einmal tun wollen. .. so wiirdest Du in der Spekulation steckenbleiben und nicht



Marie de I'Incarnation 265

zur Praxis kommen . .. wihle einen Grundsatz, festige Dich in ihm, und dann gehe,
ohne zu widerstehen zu einem anderen tiber, ohne alles Mitleid fiir die verderbte
Natur” (1646).

Sie ist aber auch iiberzeugt, daf} fiir den, der Gott ganz angehort, der hingegeben,
fromm und liebend ist, diese Befolgung der Grundsitze des Evangeliums iiber kurz
oder lang ganz einfach und natiirlich wird. Nicht das Schwerere hilt sie ohne weite-
res fiir das Bessere. ,Ich tat das Gute, das ich bemerkte, ohne mir Gewalt anzutun;
denn die Milde des inneren Zuges war inniger als alles, was ich erfuhr. Eine
lichende, grofimiitige Seele sieht sich bald in eine Art Notwendigkeit versetzt, in
allem den Herrn nachzuahmen. Sie wird ihr natiirlich; das Miihen hért auf und auch
die angestrengte Aufmerksamkeit auf sich selbst. Marie sagt: ,Dann schaut die Seele
in Jesus wie mit einem Blick die géttlichen Tugenden, die er geiibt hat; sie erkennt
sic in einer tiefen Anziehung, die sie ganz geneigt macht, den Handlungen ihres
gottlichen Vorbildes zu entsprechen® (1648 an ihren Sohn). In ihrem Bericht zitiert
sie das Wort: ,Ich bin die Tiir. Wer durch mich eingeht, wird gerettet werden. Er
wird ein- und ausgehen und Weide finden“ (Joh 10, 9). Sie figt hinzu: ,Ich ging
also durch ihn ein; durch ihn und in ihm, der mir seine gottlichen Geheimnisse ent-
hillte, von denen ich lebte und die meine Seele erquickten. Die Worte der Heili-
gen Schrift waren ihr leuchtende Wegzeichen zu Gott hin. Sie gingen oft plétzlich
gleich hellen Sternen in ihr auf und gaben dem inneren Leben Nahrung und Kraft.
,Diese Worte sind auf vielerlei Weise Nahrung fiir die Seelen. Sie weiden nach
ihrer Art darin: die cinen wandeln alles in Verderbnis, die anderen empfangen in
ihnen das Leben der Gnade und der Liebe.”

Thr inneres Leben ist deswegen so einfach — trotz hochster mystischer Begnadung
—, weil sie das Buch der Bicher, die H1. Schrift, zu ihrer Orientierung benutzte. Das
hat nichts mit der Sucht vieler moderner Menschen zu tun, die Zukunftsdeutung um
jeden Preis zu ihrer Sicherung in zweifelhaften Horoskopen finden wollen und dann
eine merkwiirdige Gliubigkeit aufbringen. Der wahrhaft Gott suchende Mensch will
in Gottes verborgenem Antlitz lesen, sein Wollen und Wiinschen in den Worten des
Geistes, in der Heiligen Schrift, entdecken. Es ist die Gnade unserer Zeit, daf} sie
wieder an der lauteren Quelle dic Wasser der Weisheit schopft, da Licht sucht, wo
das Ewige Licht aufleuchtet, und sich nihrt von jedem Wort, ,das aus dem Munde
Gottes kommt*,

Die Worte des Evangeliums wirken, was sie sagen. Aber was sie sagen, ist wie ein
,schneidendes Schwert® firr alle Regungen der Natur, die das Leben des Geistes
schwichen oder gar nicht aufkommen lassen. Da sie Kraft sind, sind sie Tugend.
Tugend ist die Kraft des Lebens des Geistes, das sich in ihr herrlich aufblihend ent-
faltet. ,In dieser Verfassung kommt die Seele an einem Tag weiter als in jeder
anderen in einem Monat . . . Das Nahen des géttlichen Wortes bewirkt in der Seele
eine unsaghare Weihe; in den Handlungen Aufrichtigkeit, Geradheit, Offenheit und
Flucht vor allen Winkelziigen; dem Herzen pragt sie die Liebe zum Leiden und zu
den Menschen ein, die sie verfolgt haben. Sie 1afit die Wirkungen der acht Selig-
keiten in einer Weise erfahren, die Gott allein kennt, ich aber nicht beschreiben
kann“ — so stellt die erfahrene Ursuline die Wirkungen von Gottes Wort dar in
einem Menschen, der es demiitig licbend aufnimmt; sie stellt damit zugleich einen



266 Maria-Petra Desaing

Grundsatz fur die Unterscheidung der Geister auf, nach dem man sich nicht tauschen
kann, wenn es um die Beurteilung der Echtheit des inneren Lebens geht. Die Tapfer-
keit des unermiidlich Suchenden wird den Weg entdecken, innerlich verspiren,
betend erfassen und in der Kraft dieser Worte das Leben des Geistes fiihren.

Innige Uertrautheit mit der gottlichen Giite

Aufler den Erkenntnis und Kraft verleihenden Worten der Ewigen Wahrheit
bedarf das Leben des Geistes nach der Lehre Marias von der Menschwerdung zu
seiner Entfaltung der innigen Vertrautheit mit der gottlichen Gite. Ist das Wort
Gottes seine Nahrung, so die Vertrautheit mit ihm die Luft, die es atmet, von der
es belebt wird.

Was ist Vertrautheit? Unter Menschen findet sie sich natiirlicherweise im Verhalt-
nis des Kindes zu seinen Eltern, in den Beziehungen der Freunde, unter Liebenden.
Sie beruht auf dem Wissen voneinander, auf dem Sich-kennen, dem Sich-Gutsein.
Es zeugt von feinem Gesplir, wenn Marie de I'Incarnation von der Vertrautheit mit
der gottlichen Giite spricht. Nur unter guten Menschen kann sich echte Vertrautheit
entwickeln, sonst wiirde es sich vielleicht um die dem geistigen Menschen artfremde
Vertraulichkeit handeln, die mit Vertrautheit nichts zu tun hat. Diese setzt Nahe
voraus, geistige Nahe, ist ein gegenseitiges Getdfinetsein in vollem Vertrauen ohne
alle Furcht, ein liebendes Ineinanderstromen der Herzen. Diese Vertrautheit spricht
eine eigene Sprache, die Sprache des Herzens. Wenn sie sich menschlicher Aus-
drucksmittel bedient: des Blicks, des Lachelns, der Geste, des Wortes — so wird es
ein offener, klarer Blick, ein von innen leuchtendes Lacheln, eine fast verborgene
Geste, ein warmes Wort sein — so, wie es unter Liebenden natiirlich ist. Alles was
nicht Gott selbst sich vorbehilt in dem Bezirk, zu dem er allein Zutritt hat, teilen
sie sich mit. Oft geschieht es in der Vertrautheit des liebendes Blicks, ohne Wort und
Bewegung, schweigend und still, in dem késtlich vertrauenden Hingegebensein, der
ruhigen Gelassenheit einer ganz von sich selbst gelésten Liebe.

Versteht der moderne Mensch diese Sprache des Herzens noch? Wenn man den
Verkehr der Menschen von heute beobachtet, so mochte man meinen, daf} sie kein
Herz mehr haben. Nicht, als ob nicht mehr gelichelt wiirde! Aber das Licheln, die
Freundlichkeit sind nicht in einem guten Herzen geboren. Worte und Gesten kénnen
von betonter Freundlichkeit sein und doch Kiithle ausstromen und Ferne schaffen.
Ohne echtes Vertrauen ist ,Vertrautheit* nichts als Betrug und Tauschung. Es mag
wohl sein, daf} echte Gutheit im Herzen schlummert, aber nicht geweckt wurde und
keine Ausdrucksform findet. Wie dem auch sei: echte Herzenskultur ist eine wesent-
liche Voraussetzung fiir ein Leben der Vertrautheit unter Menschen; die Sprache des
Herzens will gelernt werden, vom Herzen selbst. Wer sie nicht kennt, wird schwer-
lich die , Vertrautheit mit der gottlichen Giite“ finden, die das begliikendste Beten,
das Beten des Herzens, ist.

Maria von der Menschwerdung hat sie auf selten schéne und tiefe Weise bereits
als Kind in v6lliger Unbefangenheit verstanden und gepflegt, ohne den inneren
Ursprung dieses Zuges zu ahnen. ,Ich fihlte mich angeregt, iiber meine kindlichen
Angelegenheiten mit dem Herrn zu verhandeln.“ Tatsachlich besteht darin die ent-
ziickende Frische und Einfalt der Beziehungen zum Herrn. Spéter nimmt dieser ver-



Marie de I'Incarnation 267

traute Verkehr eine glithende Innigkeit an. , Ich beschiftigte mich mit einer ruhigen
Handarbeit, wihrend mein Geist unaufhorlich nach innen gezogen wurde und mein
Herz mit Gott sprach®, nicht ohne daf zuweilen die Frage aufgetaucht wire, ob sie
nicht zu weit gehe in der Kiihnheit ihrer Liebe. Aber Gott hatte sich ihr unter dem
liebenswiirdigen Namen ,LIEBE“ geoffenbart; das gab ihrer Vertrautheit den
eigenen Zauber unwiderstehlicher Zartheit und nie sich triibender Frische. In der
ungeheueren Inanspruchnahme der tiglichen Pflichten im Unternehmen ihres Schwa-
gers dringte die Arbeit oft derart, dafl sie nicht wuflte, wo sie beginnen sollte. ,Ich
wandte mich an meine gewdhnliche Zuflucht: ,Meine Liebe, ich sehe keinen Weg,
alles zu schaffen. Tu du es fiir mich, sonst bleibt es liegen.* Alles wurde mir leicht,
wenn ich mich so seiner Gite anvertraut hatte.”

Auch fiir die Sehnsucht nach der Vereinigung der Seele mit dem einzig geliebten
Gut findet sie Worte von iiberraschender Vertrautheit: ,Nein, meine keusche Liebe,
ich will nicht nur einen Teil von dir, ich will dich ganz. — Sag, warum zégerst du,
zu mir zu kommen und mich an dich zu ziehen? Aber schliefilich bist du ja iiberall,
ich weif}, dafl du in mir bist.“ In ihren Aufzeichnungen stehen die ,Erhebungen der
Seele in licbender Hinneigung zum Vielgeliebten®. Sie sind von urspriinglicher Ein-
fachheit und erhabener Schlichtheit, wahre und tiefste Vertrautheit: ,Solange deine
Liebe zégert, werde ich nicht miide werden, dir nachzugehen, mein Jesus; denn ich
will dich besitzen.“ ,Ich bin ganz sicher, dafl du dich mir geben wirst; denn ich werde
nicht einen Augenblick aufhéren, zu seufzen, dich zu verfolgen und mich nach deinem
Besitz verlangend auszustrecken, mein Vielgeliebter.“ ,Ich méchte dir in meiner
Seele ein Fest bereiten und dir schenken, was du selbst hineingelegt hast durch die
Mitteilung des Heiligen Geistes. Erquicke dich an meinen Giitern, aber als Gegen-
gabe mufit du mich in deiner Liebe vollenden . ..“ Und sie fagt hinzu: ,So ergab sich
eine stindige Unterhaltung wie zwischen vertrauten Freunden. Dieser schon starke
Vergleich ist aber noch zu schwach und irdisch; die menschliche Sprache vermag es
nicht auszudriicken.“

Die Schriften Marias von der Menschwerdung geben eine Fiille von mitreiflenden
Beispielen dieser vertrauten Gebetssprache des Herzens. Es ist durchaus méglich,
dafl die Menschen unserer Zeit sich fragen, ob sie dazu fihig wiren, ob sie iber-
haupt wagen diirften, eine solche Sprache mit Gott zu sprechen. Vielleicht halten
manche junge Menschen unserer Zeit eine Gebetssprache von solch inniger Vertraut-
heit fiir ,unmodern, iiberholt und ldcheln dariiber. Sie tiuschen sich. Die Sprache
des Herzens ist zu allen Zeiten diesselbe. Jeder versteht sie, soweit sein Herz echter
und tiefer Liebe fihig ist. Wie Liebe nicht ,Sentiment“ ist, sondern Wille, so ist
die Sprache des Herzens nicht Gefiihlsausdruck, sondern Ausdruck der Liebe. Oder
zweifeln wir heute an der Berufung der Christen zum Leben im Geist? Die im Geist
Erfahrenen aller Jahrhunderte haben auf die Frage nach der allgemeinen Berufung
der Getauften zum vollkommenen Leben im Geist eine bejahende Antwort gegeben,
die sie im Evangelium, dieser Frohbotschaft fiir alle, fanden. ,Nicht mehr Knechte
nenne ich euch, sondern — Freunde.“ Der Herr fand Worte echter Vertrautheit mit
dem siindigen Menschen. An Thm kann das innere Leben sich mit glithender Zartheit
entziinden. Mit Sentimentalitit hat das nicht das mindeste zu tun. Gefiihle sind allzu
raschem Wandel unterworfen. Hier geht es um die stetige Glaubigkeit des liebenden



268 Josef Sudbrack

Herzens an die unwandelbare géttliche Giite, deren , Wonne es ist, bei den Kindern
der Menschen zu weilen”,

Vertrautheit der Liebe und der damit verbundene Friede sind jedoch nicht denk-
bar ohne den reinen Zusammenklang des menschlichen Willens mit dem géttlichen
Willen in allen Gegebenheiten des irdischen Daseins. Dann aber ist er unzerstorbar
durch die Haltung liebender Gelassenheit, selbst dann, wenn die menschliche Exi-
stenz alle auf Erden mégliche Bedrohtheit, alle Ungesichertheit des Diesseits be-
angstigend erlebt. Marie de I'Incarnation hat all das in einem Ausmaf erfahren,
das uns fast zu viel zu sein scheint fiir ein Frauenherz. Aber sie lief sich — wenig-
stens in der Tiefe des Herzens — durch nichts verwirren. Sie sagt nach dem Erleben
der tiefinnersten Hingabe an das Walten der Giite Gottes: ,Dann blieb meine Seele
in diesem Ozean der Liebe, in der gottlichen Majestit, versenkt — in tiefem Schwei-
gen.“ Es ist das Schweigen, in dem der gottverbundene Mensch das Gliick geniefit,
den in nachster Nihe zu wissen, den sie liebt, ja, ihn mit dem Blick der Liebe zu
erkennen, ihn zu sehen in allem.

Maria von der Menschwerdung war eine Liebende, eine glilhend Liebende. Die
Liebe 6ffnete ihr den inneren Blick des Geistes, das Auge des Herzens, und lief sie
in den kleinsten Einzelheiten des taglichen Lebens ihren Gott entdecken. Diese
kontemplative Haltung war ihr auf eine fast bestiirzend einfache Weise eigen. Man
ist versucht zu fragen, ob das kontemplative Leben, das diese Frau in hochster Akti-
vitidt aller natirlichen und iibernatirlichen Krafte, unter den verschiedensten, von
auflen gesechen Hduflerst komplizierten, sie ganz beanspruchenden Umstinden in
lauterster Klarheit und Fiille fihrte, so einfach ist. Es wird so einfach, aber nur fiir
den, der in allen Umstanden des Lebens sein vorbehaltloses ,,Ja“ zu Gott spricht,
der das Wort des Evangeliums, das Wort Gottes ernst nimmt und der den vertrauten
Umgang mit der gottlichen Gite zur Miite seines Lebens gemacht hat. ,Der Geist
weht, wo er will.“ Gottes Gnade ist heute noch die gleiche wie zur Zeit jener grofien
Ursuline, die ihre innere Erfahrung einmal in dem Wort zusammenfafit: ,Er tiber-
stromt die Seele und versenkt sie in sich auf eine seiner Grofizigigkeit wirdige
Weise.“ — Das ist die Antwort Gottes auf das Gebet der Hingabe des Herzens.

Vom rechten Horen

Standpunkt und Offenheit
Von Josef Sudbrack SJ, Miinchen

Die Weite unseres Hérens

Es gehort zu den tiefen Erlebnissen, die nicht nur einen toten Schatz glickhafter
Erinnerung aufspeichern, sondern den Menschen selbst in seinem Innersten berith-
ren und formen, wenn ein Kind im Schof der Familie aufwéchst und alles sich daran
beteiligt, den Geist des jungen Erdenbiirgers zum Erwachen zu bringen; wenn die
Mutter das erste Licheln von den Lippen ihres Kindes abliest und mit ihrer Ant-





