
Marie de l'Incarnation 
Ein Leben der Hingabe an Gottes Güte im Alltag 

Von Maria-Petra D e s a i n g OSU, Heusy-les-Verviers, Belgien 

Kürzlich erschien in dieser Zeitschrift ein Beitrag über das •Gebet der Hingabe", 
der dem heutigen Menschen eine Hilfe bieten wollte, das unruhige, unüberschaubare 
Leben der Gegenwart, dem kaum noch jemand auszuweichen vermag, auf eine ein- 
fache religiöse Linie zu bringen und damit selbst zur inneren Einfachheit und Gebor- 
genheit zu kommen1. Dieses Gebet der Hingabe gehört nach dem Ausweis der christ- 
lichen Überlieferung von jeher zu den Grunderfahrungen eines Menschen, der mit 
dem Evangelium ernst macht und den Glauben an die Erlösung im Alltag realisiert. 
Es hat aber bestimmte Epochen in der Frömmigkeitsgeschichte gegeben, da dieses 
Gebet thematisch so im Vordergrund des christlichen Strebens stand, daß von ihm 
her das ganze religiöse Leben bestimmt und geprägt wurde. Zu diesen Epochen 
gehört in vorzüglicher Weise das französische 17. Jahrhundert, dessen geistliche 
Haltung man geradezu als eine •spiritualite d'abandon", als eine Spiritualität der 
Hingabe bezeichnet hat2. Von Franz von Sales und Johanna Franziska von Chantal 
bis Paul vom Kreuz und Jean-Pierre de Caussade SJ reicht eine ununterbrochene 
Kette von großen Spirituellen, die die Hingabe an Gott in allen Dingen und Ereig- 
nissen als Mitte ihres geistlichen Lebens gelehrt und gelebt haben. In die Reihe 
dieser Großen gehört auch jene einzigartige Ursuline Marie de l'Incarnation, die 
Bossuet die •Theresia Frankreichs" genannt hat. Sie nimmt in dieser Ahnenreihe 
sogar eine Sonderstellung ein. Denn bei aller kontemplativen Haltung, die diese 
Spiritualität kennzeichnet • das klassische Jahrhundert der französischen Spiri- 
tualität ist auch die Zeit der Mystiker; Henri Bremond hat geradezu von einer 
•Invasion der Mystik" gesprochen •, ist Marie de l'Incarnation zugleich eine sehr 
aktive, in ihrem reifen Leben eine eminent apostolisch tätige Frau, die ihre Hingabe 
mitten in der Unruhe weltlicher Geschäfte und später in den vielfältigen Aufgaben 
einer Oberin geübt hat. Sie kann darum auch uns Heutigen Vorbild und Hilfe sein. 
Nicht ihre bestürzenden Gesichte und ihre hohen mystischen Begnadungen, sondern 
ihre in allen vier Lebensständen geübte schlichte, aber kompromißlose Hingabe an 
die sich in allem schicksalhaft Vorgegebenem, in der Freude wie im Leid, zeigende 
Güte Gottes ist das Bleibende ihrer Persönlichkeit für uns. Glücklicherweise besitzen 
wir von ihr zwei autobiographische Berichte über ihr inneres Leben, die sie auf Er- 
suchen ihres jeweiligen Beichtvaters 1633 und 1654 niedergeschrieben hat3. Sie 
zeigen mit aller Deutlichkeit, wie sehr ihre geistliche Lehre mit ihrem Leben über- 
einstimmt. Wir geben darum zunächst einen kurzen biographischen Überblick, um 
dann die wesentlichen Punkte ihrer geistlichen Lehre herauszustellen. 

1 F. W u 1 f , Vom Gebet der Hingabe, GuL 35 (1962) Iff. 
2 M. V i 11 e r , in: Dictionnaire de Spiritualite, II 2038. 
3 Erstmalig mit anderen Aufzeichnungen und Berichten veröffentlicht durch ihren eigenen 

Sohn, Dom Claude Martin, Benediktiner von Saint-Maur, im letzten Viertel des 17. Jhds. 
(1677•1684), neuerdings in einer überarbeiteten Fassung herausgegeben von Dom Albert 
Jamet OSB, Le Temoignage de Marie de l'Incarnation. Ursuline de Tours et de Que- 
beck. Paris 1932 (deutsche Übers.: Marie de l'Incarnation. Ursuline von Tours u. Quebeck. 
Zeugnis bin ich Dir. Luzern, Räber-Verlag [1961]. 279 S., DM 18,80). 



Marie de VIncarnation 261 

Marie Guyart wurde 1599 in Tours geboren. Lebhaften Geistes, begabt und 
geschickt, ausgeglichen und froh, von liebenswürdiger Art ist sie die Freude des 
Elternhauses gewesen, ohne jedoch hervorzutreten. Vom Vater erbte sie die Ruhe 
und Abgewogenheit des Urteils, das klare Durchdenken der Konsequenzen einer 
Entscheidung, Unterscheidungsgabe, Zuverlässigkeit und Verantwortungsbewußt- 
sein. Der Mutter verdankt das Kind die ihr eigene feine Geisteskultur, die logische 
Klarheit des Denkens, die sich in ihren Schriften in selten tiefgründiger, von aller 
Bildhaftigkeit freier Darstellung höchster mystischer Erfahrungen offenbart. Ein 
Traum, dessen übernatürlicher Charakter in der Folge sich erweist, gibt dem inneren 
Leben des siebenjährigen Kindes die entscheidende Richtung. Von der Schönheit des 
Herrn und seinem gütig werbenden Wort: •Willst du mein sein?" bezwungen, ant- 
wortet Marie: •Ja". Dieses einfache, einwilligende, sich hingebende •Ja" bindet die 
Kinderseele bewußt an Christus, charakterisiert die Seelenhaltung dieses Menschen, 
ist Beginn eines unvorstellbar reichen innerlichen Lebens und • durch seine stetige 
Treue • die Grundlage eines mystischen Innenlebens von kristallener Klarheit. 

Im Alter von siebzehn Jahren unterwirft sich das junge Mädchen dem als Aus- 
druck des göttlichen Willens angenommenen Entschluß des Vaters und geht die Ehe 
mit Claude Martin ein. Es wird ihr ein Sohn, Claude, geschenkt. Aber nach kaum 
achtzehnmonatiger Dauer löst die Verbindung sich durch den Tod des Gatten auf. 
Die junge Mutter zieht sich in die Einsamkeit des väterlichen Hauses zurück, die 
bald erfüllt wird von der beseligenden Gegenwart des Herrn und seinen überwälti- 
genden Gnadenerweisen. Einem Werk der Liebe opfert sie in echt christlicher Hal- 
tung die geliebte Stille, um Schwester und Schwager beizustehen in ihrem ausgedehn- 
ten Transportunternehmen. Ihre außergewöhnliche organisatorische und psycholo- 
gische Begabung befähigt sie bald zu selbständiger Leitung des Geschäfts; doch 
leistet sie freigewollt die niedrigsten Dienste in laut lärmender Gesellschaft von oft 
mehr als 50 Fuhrknechten zweifelhaften Lebenswandels und ebenso vielen Pferden. 
Moderne, auf Leistung und Tempo eingestellte Menschen staunen, wie diese junge 
Frau einer solchen Beanspruchung und tatsächlichen ständigen Überforderung 
gewachsen sein konnte. Noch mehr staunen sollten sie darüber, daß das Geheimnis 
dieser ans Wunderbare grenzenden Leistung ein Leben der Innerlichkeit war, das 
gerade in den Jahren äußerster Hingabe an äußere Geschäfte sich am intensivsten 
von Läuterung zu Läuterung, von Aufstieg zu Aufstieg weiterentwickelte bis zur 
Höhe der Begnadung, der mystischen Vermählung mit dem Ewigen Wort. 

Die Neigung zum Ordensstand hatte das junge Mädchen im Augenblick der 
ehelichen Bindung geopfert, aber nicht verloren. Unwiderstehlich wächst in diesen 
Jahren die Sehnsucht nach der klösterlichen Lebensform. Aber ihr Kind stellt sich 
seiner Verwirklichung als wesentliches Hindernis entgegen. Der Seelenführer hält 
dennoch die Berufung für echt. Das Wort •Wer Vater oder Mutter oder Weib oder 
Kind mehr liebt als mich, ist meiner nicht wert" brennt in ihrem Herzen. Maria liebt 
auch ihren Sohn sehr; der Gedanke, ihn allein und unversorgt zurücklassen zu müs- 
sen, läßt sie Todesnot erleiden. Eine wahre Zerreißprobe. Der innere Ruf ist schließ- 
lich stärker als alle menschliche Überlegung. So folgt sie mit dem Segen des Beicht- 
vaters und des Bischofs und im Vertrauen auf Gottes Vatergüte, der sich ihres Kindes 
annehmen wird, allen vernünftigen Einwendungen zum Trotz der inneren Stimme. 



262 Maria-Petra Desaing 

Ihr Kind geleitet sie bis zum Monasterium der Ursulinen zu Tours und rechtfertigt 
in reifen Mannesjahren als Benediktiner von Saint-Maur den Schritt der Mutter mit 
den Worten: •Sie folgte einem Wort des Herrn. Wenn Er es aber gesagt hat, dann 
muß es ausführbar sein und • zuweilen ausgeführt werden. Hier geschah es auf 
wahrhaft heroische Weise." 

Im Kloster verläuft das Leben der neunundzwanzigj ährigen Postulantin in der 
gewöhnlichen Ordnung des gemeinschaftlichen Lebens. Nichts Außergewöhnliches 
tritt hervor, wird vielmehr sorgsam vermieden. Einkleidung und Profeß finden am 
Feste Maria Verkündigung statt (1630 und 1631). Sie erhält den Namen Marie de 
Flncarnation. Das Geheimnis der Menschwerdung des Wortes Gottes prägt ihr 
gesamtes inneres Leben bis zum Ende. 1635 erhält ihr Beten einen starken, fast 
leidenschaftlichen apostolischen Charakter durch die ihr vom himmlichen Vater 
zuteilgewordene Offenbarung der Herz-Jesu-Verehrung: •Bitte mich durch das Herz 
Jesu, meines vielgeliebten Sohnes; durch dieses Herz werde ich dich erhören und dir 
deine Bitten gewähren". Wieder gibt ein Traum ihrem Leben eine tiefgreifende 
Wendung: Kanada wird ihr gezeigt mit der Weisung, dort Jesus und Maria ein 
Haus zu errichten. Das bedeutete nichts weniger als einen Bruch mit der Tradition 
der Kirche. Eine klausurierte Ordensfrau als Missionarin? Marie, das Außergewöhn- 
liche der Situation klar erkennend, gibt sich bedingungslos hin, ohne eine Möglich- 
keit für die Ausführung des erhaltenen Auftrags zu sehen. Alles war Gottes Sache. 
Und Gott nahm sich seiner Sache auf eine Weise an, die die göttliche Großartigkeit 
aller Fügungen des Lebens klar hervortreten läßt. Nach jahrelangem schweigendem 
Warten lichtet die französische Flotte in Dieppe ihre Anker und trägt erstmalig in 
der Kirchengeschichte drei Ordensfrauen • Ursulinen •, darunter als ihre Führerin 
Marie de l'Incarnation, nach Kanada. 

Marie ist vierzig Jahre alt, als sie Quebeck erreicht und mit der ihr eigenen Glut 
des Herzens und Geistes das erste Ursulinenkloster in Übersee und ein Seminar für 
eingeborene Indianermädchen gründet. 32 Jahre, fast die Hälfte ihres Lebens, hat 
sie dort heiligmäßig als Gründerin, Oberin und Lehrerin gewirkt. Im Jahre 1672, 
am 30. April, hat der Tod sie nach vielen körperlichen und seelischen Leiden in 
Frieden und glühender Sehnsucht mit Gott vereinigt. 

Das Leben dieser selten großen Frau ist, wie schon angedeutet, ihre Lehre. Sie 
hat sie in Worte gefaßt, die den modernen Menschen aufhorchen lassen sollten. Vom 
ersten kindlichen Ja der Hingabe an spannt sich der Bogen über den unvorstellbaren 
Reichtum ihrer Geistigkeit hin zu einem Wort, das sie gegen Ende ihres Lebens in 
einem Brief an ihren Sohn schreibt: •Das ist die erhabenste Lebensform: ein Leben 
nach dem Evangelium und in der innigen Vertrautheit mit der göttlichen Güte. Ich 
selbst hätte es niemals geglaubt, wenn es mir nicht innerlich auf eine Weise, die ich 
dem Papier nicht anvertrauen kann, mitgeteilt worden wäre." 

Das Ja zum Ruf der Gnade 

Der erste Schritt zu einem wahrhaft geistigen, religiösen Leben ist die entschie- 
dene Hinwendung des Herzenz zu unbedingter Liebe. Früher oder später einmal 
wird jeder Getaufte, wenn er nur seine Tauf gnade lebt, den Zug zu Gott allein, die 
sanfte Hinneigung des Geistes zu Christus, verspüren, und sie ist immer von so viel 



Marie de VIncarnation 263 

Erleuchtung begleitet, daß die bewußte menschliche Reaktion • sein Ja oder Nein • 
verantwortlichen Charakter trägt. Die Berufung zur Innerlichkeit muß durchaus 
nicht auf außergewöhnliche Weise geschehen, wie sie dem Kind Marie sich darstellt. 
Es genügt, daß die Seele sich plötzlich vom Wort eines Priesters, einer Predigt, einer 
Lektüre angesprochen fühlt. Ausschlaggebend und entscheidend ist für die weitere 
innere Führung die klare Entschiedenheit der Antwort, die sich bei Marie spontan 
in dem einfachen, aber mit Wollen erfüllten Ja äußerte. Sie formuliert die innere, 
unerläßliche Haltung als •ganz Gott angehören". Zweifellos liegt, wie weitere 
Texte zeigen, der Akzent auf dem Wörtchen •ganz". Für sie gab es nichts, was 
zurückgehalten werden könnte, sie meint ausschließlich alles, auch für diejenigen, 
die sie zu leiten hatte. Die Ausmaße dieses •ganz" und •alles" übersah sie im Augen- 
blick der Hingabe ebenso wenig wie jede andere Seele. Gottes Gnade gibt über den 
weiteren Weg keine Erkenntnisse, die im Augenblick nicht nötig sind. Er verlangt 
aber die Unbedingtheit der freien Wahl, das Nicht-mehr-Zurückschauen und für 
die Folge vertrauende Treue in seine Führung. •Gib alles auf einmal", rät sie ihrer 
Nichte und äußert in diesem Zusammenhang ihrem Sohn gegenüber: •Sie wird für 
Herz und Geist niemals.Ruhe finden, wenn sie nicht ganz Gott angehört" (1670). 

Diese aufrichtige Grundhaltung des Willens ist auf dem Weg des inneren Lebens 
oder, wie Marie gewöhnlich sagt, des Lebens des Geistes, entscheidend, für den 
Anfang sowohl wie für den Verlauf und das Ende. Ohne diese Entschiedenheit, dem 
Geist unbedingt zu folgen, kann ein Christ zwar •ein guter Christ", eine Ordensfrau 
•eine gute Ordensfrau" sein, aber sie werden niemals das Leben des Geistes führen, 
zu dem doch alle berufen sind • so denkt Marie de l'Incarnation. 

Die entschiedene Haltung des Ja jedem innerlich vernommenen Anruf gegenüber 
ist charakteristisch für das Leben und die Lehre dieser Ursuline. Durch den Glauben 
erleuchtet, sieht sie in allem eine Fügung des •anbetungswürdigen Willen Gottes". 
Nie bleibt sie beim Äußeren, beim Vordergründigen stehen. Die Menschen, ob arm 
oder elend, ob reich oder geistvoll, die wohlwollenden, wie die offenbar feindseli- 
gen, günstige oder widrige Ereignisse, Gefahr und Ungesichertheit des Lebens und 
der Zukunft • alles ist für sie der Ausdruck der waltenden göttlichen Güte • und 
darum gut. Ohne Zögern spricht sie das •Ja", das stille, schnell gesprochene Her- 
zensgebet der Liebe, das den Menschen hingibt, mit allem, was er ist. Sie sieht nicht 
auf sich, sondern einzig auf Gott, der in allem und durch alles mit der Stimme der 
ewigen Liebe ruft und eine liebend-gläubige Antwort erwartet. Einige Zitate aus 
ihrem Rechenschaftsbericht mögen diese innere Haltung noch verdeutlichen: 

•Mein großer Gott! Ich will nichts, ich kann nichts wollen. Wolle denn du in der 
Geradheit und Gerechtigkeit deines göttlichen Willens." •Ich unterwarf mich... und 
überließ alles den Händen des Herrn." •So überließ ich mich denn seinen mir unbe- 
kannten Wegen, um so viel zu leiden und zu erleiden, als ihm angenehm wäre." 
•Der tiefe Grund meiner Seele war eingetaucht in die Liebe des Wohlgefallens in 
heiliger Vereinigung mit dem göttlichen Willen." •Ich hatte mich deinen Fügungen 
derart überlassen, daß ich kaum daran dachte, was du mit mir tun würdest." •Ich 
dachte ständig an den Tod, und doch wünschte und wollte ich weder Tod noch Leben, 
sondern nur den, der der Herr über Tod und Leben ist. Seinem anbetungswürdigen 
Urteil unterwarf ich mich, um alles zu tun, was er von Ewigkeit über mich beschlos- 



264 Maria-Petra Desaing 

sen hatte. Diese innere Haltung senkte meinem Herzen und meiner Seele tiefen 
Frieden ein. Sie war auch eine Nahrung, die mich leben ließ; in ihr konnte ich mit 
Gleichmut alle Ereignisse im allgemeinen und im besonderen tragen, ob sie nun 
mich oder andere betrafen." 

Ist diese Haltung heute noch möglich? Ist unsere heutige Welt noch so zu bejahen? 
• Ohne Zweifel! Zwar scheint die Welt der Technik, der Maschinen und Rekorde 
lauter und lärmender, gefährlicher und gefährdender, trotz allen technischen Fort- 
schritts ärmer als die ihre und aller Innerlichkeit abhold zu sein. Sicherlich jedoch 
hätte Maria von der Menschwerdung in der inneren Schau des Geistes, der den 
Menschengeist erleuchtet, sie so hingenommen, wie sie ist. Sie hätte sie als eine Gabe 
aus Gottes Hand angenommen in der dankbaren Gewißheit, von ihm in dieser Gabe, 
die in sich gut sein muß, beschenkt zu sein. Sie hätte sie genutzt, auch die lauten 
Maschinen; aber sie hätte sie mit dem inneren Blick geschaut, der das •göttliche 
Ursprungszeichen" entdeckt und die Seele befreit von der Fessel, die das tägliche 
Werken zu allen Zeiten dem Menschen so leicht umlegt: von Unrast und Hetze, vom 
sinnlosen Sichsorgen und Sichausgeben. Sie wäre nie ihr Sklave geworden. Sie hätte 
der Situation der Welt, so wie sie sich darstellt, zugestimmt, ja zu ihr gesagt, weil sie 
im Glauben sicher war, daß alles Geschaffene letztlich von Gott ist und zu ihm füh- 
ren soll. Und diese innere Schau der Welt, wäre ihr Glück gewesen • in letzter Hin- 
gabe empfangenes Glück, das der Tapferkeit des unbedingt Glaubenden geschenkt 
wird. 

Leben nach dem Evangelium 

Hat die Seele sich entschieden dem Leben des Geistes hingegeben, dann muß sie 
sich der Nachahmung des Wortes Gottes zuwenden. Das meint Marie de l'Incarna- 
tion mit •Leben nach den Grundsätzen des Evangeliums", nach den Grundsätzen 
Christi. Sie ist da ganz konkret. Die Frömmigkeit, ja sogar das Gebet, waren ihr 
verdächtig, wenn eine Seele im täglichen Leben die Grundsätze des Evangeliums 
nicht befolgte oder nicht wenigstens danach strebte. Einen anderen Maßstab der 
Beurteilung kannte sie nicht. So sagt sie einer befreundeten Dame ganz klar: •Ich 
habe bemerkt, daß Gott Ihnen im Gebet eine Neigung zur Tugend einflößt, die dem 
Gegenstand der Erwägung des Evangeliums entspricht und die dahingeht, unseren 
Herrn nachzuahmen. Deswegen halte ich Ihr Gebet für gut... Wenn es nicht tat- 
sächlich in der Übung der Tugenden endete, die Sie in Gott geschaut und gekostet 
haben, so wäre es ein Gebet ohne Grund und Boden, das der Einbildungskraft ent- 
stammt" (1649). 

Ihr eigenes Leben war eine ununterbrochene heroische Bestätigung für diese Auf- 
fassung. Für sie gab es nie ein Zögern, wenn ein Wort der Heiligen Schrift aufleuch- 
tete, anregte und drängte. Zwar folgte sie in schwierigen Fällen der Entscheidung 
des Seelenführers; aber sie kannte keinen sichereren Weg als diesen für alle, die sich 
ihr anvertrauten. Noch sechs Monate vor ihrem Tode schrieb sie ihrer Nichte: •Du 
wirst aus der Schwierigkeit nur herauskommen, wenn du dich demütigst, und zwar 
mit der Demütigung, die Gott selbst uns gelehrt hat" (6. Oktober 1671). Dieser 
Nichte hatte sie zu Beginn ihres geistlichen Lebens geraten: •Man muß nicht alles 
auf einmal tun wollen ... so würdest Du in der Spekulation steckenbleiben und nicht 



Marie de Vlncarnation 265 

zur Praxis kommen ... wähle einen Grundsatz, festige Dich in ihm, und dann gehe, 
ohne zu widerstehen zu einem anderen über, ohne alles Mitleid für die verderbte 
Natur" (1646). 

Sie ist aber auch überzeugt, daß für den, der Gott ganz angehört, der hingegeben, 
fromm und liebend ist, diese Befolgung der Grundsätze des Evangeliums über kurz 
oder lang ganz einfach und natürlich wird. Nicht das Schwerere hält sie ohne weite- 
res für das Bessere. •Ich tat das Gute, das ich bemerkte, ohne mir Gewalt anzutun; 
denn die Milde des inneren Zuges war inniger als alles, was ich erfuhr." Eine 
liebende, großmütige Seele sieht sich bald in eine Art Notwendigkeit versetzt, in 
allem den Herrn nachzuahmen. Sie wird ihr natürlich; das Mühen hört auf und auch 
die angestrengte Aufmerksamkeit auf sich selbst. Marie sagt: •Dann schaut die Seele 
in Jesus wie mit einem Blick die göttlichen Tugenden, die er geübt hat; sie erkennt 
sie in einer tiefen Anziehung, die sie ganz geneigt macht, den Handlungen ihres 
göttlichen Vorbildes zu entsprechen" (1648 an ihren Sohn). In ihrem Bericht zitiert 
sie das Wort: •Ich bin die Tür. Wer durch mich eingeht, wird gerettet werden. Er 
wird ein- und ausgehen und Weide finden" (Joh 10, 9). Sie fügt hinzu: •Ich ging 
also durch ihn ein; durch ihn und in ihm, der mir seine göttlichen Geheimnisse ent- 
hüllte, von denen ich lebte und die meine Seele erquickten." Die Worte der Heili- 
gen Schrift waren ihr leuchtende Wegzeichen zu Gott hin. Sie gingen oft plötzlich 
gleich hellen Sternen in ihr auf und gaben dem inneren Leben Nahrung und Kraft. 
•Diese Worte sind auf vielerlei Weise Nahrung für die Seelen. Sie weiden nach 
ihrer Art darin: die einen wandeln alles in Verderbnis, die anderen empfangen in 
ihnen das Leben der Gnade und der Liebe." 

Ihr inneres Leben ist deswegen so einfach • trotz höchster mystischer Begnadung 
•, weil sie das Buch der Bücher, die Hl. Schrift, zu ihrer Orientierung benutzte. Das 
hat nichts mit der Sucht vieler moderner Menschen zu tun, die Zukunftsdeutung um 
jeden Preis zu ihrer Sicherung in zweifelhaften Horoskopen finden wollen und dann 
eine merkwürdige Gläubigkeit aufbringen. Der wahrhaft Gott suchende Mensch will 
in Gottes verborgenem Antlitz lesen, sein Wollen und Wünschen in den Worten des 
Geistes, in der Heiligen Schrift, entdecken. Es ist die Gnade unserer Zeit, daß sie 
wieder an der lauteren Quelle die Wasser der Weisheit schöpft, da Licht sucht, wo 
das Ewige Licht aufleuchtet, und sich nährt von jedem Wort, •das aus dem Munde 
Gottes kommt". 

Die Worte des Evangeliums wirken, was sie sagen. Aber was sie sagen, ist wie ein 
•schneidendes Schwert" für alle Regungen der Natur, die das Leben des Geistes 
schwächen oder gar nicht aufkommen lassen. Da sie Kraft sind, sind sie Tugend. 
Tugend ist die Kraft des Lebens des Geistes, das sich in ihr herrlich aufblühend ent- 
faltet. •In dieser Verfassung kommt die Seele an einem Tag weiter als in jeder 
anderen in einem Monat... Das Nahen des göttlichen Wortes bewirkt in der Seele 
eine unsagbare Weihe; in den Handlungen Aufrichtigkeit, Geradheit, Offenheit und 
Flucht vor allen Winkelzügen; dem Herzen prägt sie die Liebe zum Leiden und zu 
den Menschen ein, die sie verfolgt haben. Sie läßt die Wirkungen der acht Selig- 
keiten in einer Weise erfahren, die Gott allein kennt, ich aber nicht beschreiben 
kann" • so stellt die erfahrene Ursuline die Wirkungen von Gottes Wort dar in 
einem Menschen, der es demütig liebend aufnimmt; sie stellt damit zugleich einen 



266 Maria-Petra Desaing 

Grundsatz für die Unterscheidung der Geister auf, nach dem man sich nicht täuschen 
kann, wenn es um die Beurteilung der Echtheit des inneren Lebens geht. Die Tapfer- 
keit des unermüdlich Suchenden wird den Weg entdecken, innerlich verspüren, 
betend erfassen und in der Kraft dieser Worte das Leben des Geistes führen. 

Innige Vertrautheit mit der göttlichen Güte 

Außer den Erkenntnis und Kraft verleihenden Worten der Ewigen Wahrheit 
bedarf das Leben des Geistes nach der Lehre Marias von der Menschwerdung zu 
seiner Entfaltung der innigen Vertrautheit mit der göttlichen Güte. Ist das Wort 
Gottes seine Nahrung, so die Vertrautheit mit ihm die Luft, die es atmet, von der 
es belebt wird. 

Was ist Vertrautheit? Unter Menschen findet sie sich natürlicherweise im Verhält- 
nis des Kindes zu seinen Eltern, in den Beziehungen der Freunde, unter Liebenden. 
Sie beruht auf dem Wissen voneinander, auf dem Sich-kennen, dem Sich-Gutsein. 
Es zeugt von feinem Gespür, wenn Marie de l'Incarnation von der Vertrautheit mit 
der göttlichen Güte spricht. Nur unter guten Menschen kann sich echte Vertrautheit 
entwickeln, sonst würde es sich vielleicht um die dem geistigen Menschen artfremde 
Vertraulichkeit handeln, die mit Vertrautheit nichts zu tun hat. Diese setzt Nähe 
voraus, geistige Nähe, ist ein gegenseitiges Geöffnetsein in vollem Vertrauen ohne 
alle Furcht, ein liebendes Ineinanderströmen der Herzen. Diese Vertrautheit spricht 
eine eigene Sprache, die Sprache des Herzens. Wenn sie sich menschlicher Aus- 
drucksmittel bedient: des Blicks, des Lächelns, der Geste, des Wortes • so wird es 
ein offener, klarer Blick, ein von innen leuchtendes Lächeln, eine fast verborgene 
Geste, ein warmes Wort sein • so, wie es unter Liebenden natürlich ist. Alles was 
nicht Gott selbst sich vorbehält in dem Bezirk, zu dem er allein Zutritt hat, teilen 
sie sich mit. Oft geschieht es in der Vertrautheit des liebendes Blicks, ohne Wort und 
Bewegung, schweigend und still, in dem köstlich vertrauenden Hingegebensein, der 
ruhigen Gelassenheit einer ganz von sich selbst gelösten Liebe. 

Versteht der moderne Mensch diese Sprache des Herzens noch? Wenn man den 
Verkehr der Menschen von heute beobachtet, so möchte man meinen, daß sie kein 
Herz mehr haben. Nicht, als ob nicht mehr gelächelt würde! Aber das Lächeln, die 
Freundlichkeit sind nicht in einem guten Herzen geboren. Worte und Gesten können 
von betonter Freundlichkeit sein und doch Kühle ausströmen und Ferne schaffen. 
Ohne echtes Vertrauen ist •Vertrautheit" nichts als Betrug und Täuschung. Es mag 
wohl sein, daß echte Gutheit im Herzen schlummert, aber nicht geweckt wurde und 
keine Ausdrucksform findet. Wie dem auch sei: echte Herzenskultur ist eine wesent- 
liche Voraussetzung für ein Leben der Vertrautheit unter Menschen; die Sprache des 
Herzens will gelernt werden, vom Herzen selbst. Wer sie nicht kennt, wird schwer- 
lich die •Vertrautheit mit der göttlichen Güte" finden, die das beglückendste Beten, 
das Beten des Herzens, ist. 

Maria von der Menschwerdung hat sie auf selten schöne und tiefe Weise bereits 
als Kind in völliger Unbefangenheit verstanden und gepflegt, ohne den inneren 
Ursprung dieses Zuges zu ahnen. •Ich fühlte mich angeregt, über meine kindlichen 
Angelegenheiten mit dem Herrn zu verhandeln." Tatsächlich besteht darin die ent- 
zückende Frische und Einfalt der Beziehungen zum Herrn. Später nimmt dieser ver- 



Marie de VIncarnation 267 

traute Verkehr eine glühende Innigkeit an. •Ich beschäftigte mich mit einer ruhigen 
Handarbeit, während mein Geist unaufhörlich nach innen gezogen wurde und mein 
Herz mit Gott sprach", nicht ohne daß zuweilen die Frage aufgetaucht wäre, ob sie 
nicht zu weit gehe in der Kühnheit ihrer Liebe. Aber Gott hatte sich ihr unter dem 
liebenswürdigen Namen •LIEBE" geoffenbart; das gab ihrer Vertrautheit den 
eigenen Zauber unwiderstehlicher Zartheit und nie sich trübender Frische. In der 
ungeheueren Inanspruchnahme der täglichen Pflichten im Unternehmen ihres Schwa- 
gers drängte die Arbeit oft derart, daß sie nicht wußte, wo sie beginnen sollte. •Ich 
wandte mich an meine gewöhnliche Zuflucht: ,Meine Liebe, ich sehe keinen Weg, 
alles zu schaffen. Tu du es für mich, sonst bleibt es liegen.' Alles wurde mir leicht, 
wenn ich mich so seiner Güte anvertraut hatte." 

Auch für die Sehnsucht nach der Vereinigung der Seele mit dem einzig geliebten 
Gut findet sie Worte von überraschender Vertrautheit: •Nein, meine keusche Liebe, 
ich will nicht nur einen Teil von dir, ich will dich ganz. • Sag, warum zögerst du, 
zu mir zu kommen und mich an dich zu ziehen? Aber schließlich bist du ja überall, 
ich weiß, daß du in mir bist." In ihren Aufzeichnungen stehen die •Erhebungen der 
Seele in liebender Hinneigung zum Vielgeliebten". Sie sind von ursprünglicher Ein- 
fachheit und erhabener Schlichtheit, wahre und tiefste Vertrautheit: •Solange deine 
Liebe zögert, werde ich nicht müde werden, dir nachzugehen, mein Jesus; denn ich 
will dich besitzen." •Ich bin ganz sicher, daß du dich mir geben wirst; denn ich werde 
nicht einen Augenblick aufhören, zu seufzen, dich zu verfolgen und mich nach deinem 
Besitz verlangend auszustrecken, mein Vielgeliebter." •Ich möchte dir in meiner 
Seele ein Fest bereiten und dir schenken, was du selbst hineingelegt hast durch die 
Mitteilung des Heiligen Geistes. Erquicke dich an meinen Gütern, aber als Gegen- 
gabe mußt du mich in deiner Liebe vollenden . . ." Und sie fügt hinzu: •So ergab sich 
eine ständige Unterhaltung wie zwischen vertrauten Freunden. Dieser schon starke 
Vergleich ist aber noch zu schwach und irdisch; die menschliche Sprache vermag es 
nicht auszudrücken." 

Die Schriften Marias von der Menschwerdung geben eine Fülle von mitreißenden 
Beispielen dieser vertrauten Gebetssprache des Herzens. Es ist durchaus möglich, 
daß die Menschen unserer Zeit sich fragen, ob sie dazu fähig wären, ob sie über- 
haupt wagen dürften, eine solche Sprache mit Gott zu sprechen. Vielleicht halten 
manche junge Menschen unserer Zeit eine Gebetssprache von solch inniger Vertraut- 
heit für •unmodern", überholt und lächeln darüber. Sie täuschen sich. Die Sprache 
des Herzens ist zu allen Zeiten diesselbe. Jeder versteht sie, soweit sein Herz echter 
und tiefer Liebe fähig ist. Wie Liebe nicht •Sentiment" ist, sondern Wille, so ist 
die Sprache des Herzens nicht Gefühlsausdruck, sondern Ausdruck der Liebe. Oder 
zweifeln wir heute an der Berufung der Christen zum Leben im Geist? Die im Geist 
Erfahrenen aller Jahrhunderte haben auf die Frage nach der allgemeinen Berufung 
der Getauften zum vollkommenen Leben im Geist eine bejahende Antwort gegeben, 
die sie im Evangelium, dieser Frohbotschaft für alle, fanden. •Nicht mehr Knechte 
nenne ich euch, sondern • Freunde." Der Herr fand Worte echter Vertrautheit mit 
dem sündigen Menschen. An Ihm kann das innere Leben sich mit glühender Zartheit 
entzünden. Mit Sentimentalität hat das nicht das mindeste zu tun. Gefühle sind allzu 
raschem Wandel unterworfen. Hier geht es um die stetige Gläubigkeit des liebenden 



268 Josef Sudbrack 

Herzens an die unwandelbare göttliche Güte, deren •Wonne es ist, bei den Kindern 
der Menschen zu weilen". 

Vertrautheit der Liebe und der damit verbundene Friede sind jedoch nicht denk- 
bar ohne den reinen Zusammenklang des menschlichen Willens mit dem göttlichen 
Willen in allen Gegebenheiten des irdischen Daseins. Dann aber ist er unzerstörbar 
durch die Haltung liebender Gelassenheit, selbst dann, wenn die menschliche Exi- 
stenz alle auf Erden mögliche Bedrohtheit, alle Ungesichertheit des Diesseits be- 
ängstigend erlebt. Marie de l'Incarnation hat all das in einem Ausmaß erfahren, 
das uns fast zu viel zu sein scheint für ein Frauenherz. Aber sie ließ sich • wenig- 
stens in der Tiefe des Herzens • durch nichts verwirren. Sie sagt nach dem Erleben 
der tiefinnersten Hingabe an das Walten der Güte Gottes: •Dann blieb meine Seele 
in diesem Ozean der Liebe, in der göttlichen Majestät, versenkt • in tiefem Schwei- 
gen." Es ist das Schweigen, in dem der gottverbundene Mensch das Glück genießt, 
den in nächster Nähe zu wissen, den sie liebt, ja, ihn mit dem Blick der Liebe zu 
erkennen, ihn zu sehen in allem. 

Maria von der Menschwerdung war eine Liebende, eine glühend Liebende. Die 
Liebe öffnete ihr den inneren Blick des Geistes, das Auge des Herzens, und ließ sie 
in den kleinsten Einzelheiten des täglichen Lebens ihren Gott entdecken. Diese 
kontemplative Haltung war ihr auf eine fast bestürzend einfache Weise eigen. Man 
ist versucht zu fragen, ob das kontemplative Leben, das diese Frau in höchster Akti- 
vität aller natürlichen und übernatürlichen Kräfte, unter den verschiedensten, von 
außen gesehen äußerst komplizierten, sie ganz beanspruchenden Umständen in 
lauterster Klarheit und Fülle führte, so einfach ist. Es wird so einfach, aber nur für 
den, der in allen Umständen des Lebens sein vorbehaltloses •Ja" zu Gott spricht, 
der das Wort des Evangeliums, das Wort Gottes ernst nimmt und der den vertrauten 
Umgang mit der göttlichen Güte zur Mitte seines Lebens gemacht hat. •Der Geist 
weht, wo er will." Gottes Gnade ist heute noch die gleiche wie zur Zeit jener großen 
Ursuline, die ihre innere Erfahrung einmal in dem Wort zusammenfaßt: •Er über- 
strömt die Seele und versenkt sie in sich auf eine seiner Großzügigkeit würdige 
Weise." • Das ist die Antwort Gottes auf das Gebet der Hingabe des Herzens. 

Vom rechten Hören 
Standpunkt und Offenheit 
Von Josef Sudbrack SJ, München 

Die Weite unseres Hörens 

Es gehört zu den tiefen Erlebnissen, die nicht nur einen toten Schatz glückhafter 
Erinnerung aufspeichern, sondern den Menschen selbst in seinem Innersten berüh- 
ren und formen, wenn ein Kind im Schoß der Familie aufwächst und alles sich daran 
beteiligt, den Geist des jungen Erdenbürgers zum Erwachen zu bringen; wenn die 
Mutter das erste Lächeln von den Lippen ihres Kindes abliest und mit ihrer Ant- 




