
268 Josef Sudbrack 

Herzens an die unwandelbare göttliche Güte, deren •Wonne es ist, bei den Kindern 
der Menschen zu weilen". 

Vertrautheit der Liebe und der damit verbundene Friede sind jedoch nicht denk- 
bar ohne den reinen Zusammenklang des menschlichen Willens mit dem göttlichen 
Willen in allen Gegebenheiten des irdischen Daseins. Dann aber ist er unzerstörbar 
durch die Haltung liebender Gelassenheit, selbst dann, wenn die menschliche Exi- 
stenz alle auf Erden mögliche Bedrohtheit, alle Ungesichertheit des Diesseits be- 
ängstigend erlebt. Marie de l'Incarnation hat all das in einem Ausmaß erfahren, 
das uns fast zu viel zu sein scheint für ein Frauenherz. Aber sie ließ sich • wenig- 
stens in der Tiefe des Herzens • durch nichts verwirren. Sie sagt nach dem Erleben 
der tiefinnersten Hingabe an das Walten der Güte Gottes: •Dann blieb meine Seele 
in diesem Ozean der Liebe, in der göttlichen Majestät, versenkt • in tiefem Schwei- 
gen." Es ist das Schweigen, in dem der gottverbundene Mensch das Glück genießt, 
den in nächster Nähe zu wissen, den sie liebt, ja, ihn mit dem Blick der Liebe zu 
erkennen, ihn zu sehen in allem. 

Maria von der Menschwerdung war eine Liebende, eine glühend Liebende. Die 
Liebe öffnete ihr den inneren Blick des Geistes, das Auge des Herzens, und ließ sie 
in den kleinsten Einzelheiten des täglichen Lebens ihren Gott entdecken. Diese 
kontemplative Haltung war ihr auf eine fast bestürzend einfache Weise eigen. Man 
ist versucht zu fragen, ob das kontemplative Leben, das diese Frau in höchster Akti- 
vität aller natürlichen und übernatürlichen Kräfte, unter den verschiedensten, von 
außen gesehen äußerst komplizierten, sie ganz beanspruchenden Umständen in 
lauterster Klarheit und Fülle führte, so einfach ist. Es wird so einfach, aber nur für 
den, der in allen Umständen des Lebens sein vorbehaltloses •Ja" zu Gott spricht, 
der das Wort des Evangeliums, das Wort Gottes ernst nimmt und der den vertrauten 
Umgang mit der göttlichen Güte zur Mitte seines Lebens gemacht hat. •Der Geist 
weht, wo er will." Gottes Gnade ist heute noch die gleiche wie zur Zeit jener großen 
Ursuline, die ihre innere Erfahrung einmal in dem Wort zusammenfaßt: •Er über- 
strömt die Seele und versenkt sie in sich auf eine seiner Großzügigkeit würdige 
Weise." • Das ist die Antwort Gottes auf das Gebet der Hingabe des Herzens. 

Vom rechten Hören 
Standpunkt und Offenheit 
Von Josef Sudbrack SJ, München 

Die Weite unseres Hörens 

Es gehört zu den tiefen Erlebnissen, die nicht nur einen toten Schatz glückhafter 
Erinnerung aufspeichern, sondern den Menschen selbst in seinem Innersten berüh- 
ren und formen, wenn ein Kind im Schoß der Familie aufwächst und alles sich daran 
beteiligt, den Geist des jungen Erdenbürgers zum Erwachen zu bringen; wenn die 
Mutter das erste Lächeln von den Lippen ihres Kindes abliest und mit ihrer Ant- 



Vom rechten Hören • 269 

wort dies Lächeln langsam aus einem instinktiven Reflex zur personalen Begegnung 
hinaufhebt, wenn die Geschwister dem Kind bei den ersten tastenden Versuchen, sich 
die Umwelt zu erschließen, sich darin zurechtzufinden und sich von ihr absetzend selbst 
zu finden, Hilfe leisten; wenn die Sprache des Kindes sich artikuliert und wenn die 
vorgesprochenen und nachgeplapperten Worte sich allmählich mit Verstehen füllen; 
wenn der kindliche Wille sich an Vater und Mutter bricht, aber bei allem Trotz doch 
behütet weiß in der Obhut der Familie. 

In einem solchen Zueinander offenbart sich, daß Hören ein viel breiteres und auch 
tieferes menschliches Tun ist, als die Akustik umschreiben kann. Das Erleben des 
Kindes ist eine große Einheit. Schon die erste Kontaktaufnahme mit der Umwelt, das 
Suchen und Tasten nach den Gegenständen, die die Mutter vor es hinstellt, sind ein 
Hören; immer tiefer hört es sich hinein in das, was später sein geistiges Eigentum 
sein soll, immer aufmerksamer lernt es dabei, wie die Welt ist, was böse und gefähr- 
lich ist, weil es wehe tut, was gut ist, wie das Lächeln der Mutter, was stark und 
schützend ist, wie die Hand des Vaters. Das artikulierte Sprechen und das Wort 
bilden nur einen Kristallisationspunkt dieses den ganzen Menschen umgreifenden 
•Hörens". Gerade beim Kind zeigt es sich, daß alle Eindrücke nur ein einziges Wach- 
werden bedeuten, daß alles, was auf es zukommt, hörend aufgenommen und ver- 
arbeitet wird, um das Instrumentarium des Geistes zu werden. Singen, Springen 
und Spielen, Essen und Trinken, selbst Hören und Sprechen, sind unter sich gar nicht 
so sehr verschieden; sondern alles ist der eine Lebensraum, in den hineinwachsend 
sich die von Gott geschenkte Anlage des Kindes zur wachen Persönlichkeit ausreift. 
So ernst und klug spürt das Kind etwa im Spiel neuen Sinnzusammenhängen nach, 
so gierig hängt es an den Worten der Erwachsenen, nimmt sie auf und spricht sie 
nach, sich immer wieder in sie hineinhorchend, daß der Erwachsene vor dieser Inten- 
sität erschrecken kann. Alles ist für das Kind ein •Hören". 

Wir dürfen diese ganzheitliche Weite des Hörens niemals aus den Augen ver- 
lieren, wenn wir im folgenden nur einen einzigen Aspekt aus dem Sinnumfang des 
Hörens herausheben; anders klänge manches in unsern Ausführungen einseitig 
intellektualistisch, was doch voll personal gemeint ist. Wir dürfen auch die Tiefen- 
dimension des Hörens nicht vergessen, die bis in jene Innerlichkeit hinabreicht, wo 
Verstand und Wille und Gemüt sich in einer ursprünglichen Einheit vollziehen, wo 
manches, was wir zu sagen haben, vielleicht besser mit •Liebe" oder •Entschluß" 
oder •personalem Tun" benannt würde; aber es wird gut sein, auch einmal vom 
•Hören" in das Herz des Menschen einzudringen; so kann nämlich der Reichtum der 
menschlichen Person in neuem Licht aufstrahlen. 

Entfaltung des Eigenen oder Annahme des Fremden? 

Fragen wir zunächst noch einmal: Was geschieht eigentlich, wenn das Kind die 
Umwelt •hört", ihre •Worte" sammelt und langsam zu einem Weltbild ordnet, 
wenn sein Geist in diesem Tun und mit diesem Tun ununterscheidbar eins werdend 
zu sich selbst findet? 

Wächst hier nur, wie wir es von der Pflanzenwelt gern behaupten, ein Samenkorn, 
in dem alles, was später in Blüte und Frucht vor uns stehen soll, schon vollständig, 
wenn auch erst im Keim, enthalten ist, so daß Sonne, Regen und Wind nur von 
außen an dieses sprossende Leben rühren, um es zu wecken, nicht aber seine Ent- 



270 Josef Sudbrack 

faltung bestimmen? Oder liegt formloses, beliebig knetbares Wachs vor, das nichts 
anderes mitbringt, als die Möglichkeit, sich durch Erziehung, Bildung, Gewöhnung 
und vieles andere die Gesichtszüge des fertigen Menschen einmodellieren zu lassen? 
Bringt das Kind schon alles mit in die Welt, was es später sein wird, und wartet es 
nur auf die geschickte Mäeutik, die Hebammenkunst, wie Sokrates meinte, die seiner 
eigenen Persönlichkeit zum Durchbruch verhilft, oder ist es ein leeres Feld, auf dem 
sich die Erfahrungen, das •Gehörte", einzeichnen, verbinden, erläutern, bis endlich 
das fertige Menschenbild ablesbar ist? 

Ein •Entweder-Oder" hat hier keinen Platz. Die, wie uns manchmal scheint, gren- 
zenlose Offenheit, mit der das Kind der Welt entgegentritt und wie wir sie an den 
leuchtenden Augen seiner Kinderfreude ablesen, wie wir sie im Fragezeitalter mit 
Ungeduld oder Humor über uns ergehen lassen, zeigt die Bereitschaft zu •hören", 
anzunehmen, was die Welt zu sagen hat, und zu lernen. Aber in diesem •Hören" ist 
auch ein anderes Element verborgen, das aus dem Innersten des Kindes selbst 
stammt, das von außen nur geweckt und nicht hineingetragen wird. Beobachten wir 
doch einmal ein Kind beim Spielen. Wie wenig Wert legt es auf vieles, was uns 
schön und interessant scheint, weil es in die Augen fällt, wie vertieft kann es mit den 
geringsten Dingen, der alten Puppe, dem zerzausten Teddybär oder dem Holzstück, 
das ein Auto darstellen soll, sich seine Welt aufbauen; das Äußere ist, wie es scheint, 
für das Kind gar nicht wichtig; alles wird von seiner Innenwelt her gestaltet. Auch 
beim eigentlichen Hören zeigt sich, daß die Entfaltung der kindlichen Persönlichkeit 
nicht nur von außen nach innen, sondern ebenso von innen nach außen geht. Wie oft 
kommt es vor, daß das Kind seine eigenen, für uns unverständlichen Worte spricht; 
es hat zwar seine Fähigkeit, die Worte der Mutter nachzusprechen, längst bewiesen, 
aber jetzt will es seiner eigenen Stimmung • oder sollen wir schon sagen Persön- 
lichkeit? • Ausdruck verleihen und kümmert sich nicht um das vorgesprochene Wort 
der Mutter. Wir können das Eigenwille oder Trotz nennen; es ist aber im letzten die 
eigene Innerlichkeit, die das Kind hier mit der Umwelt konfrontiert. 

Das Sich-Hineinhören des Kindes in die Welt ist ebensosehr ein Entfalten des 
Eigenen wie eine Annahme des Fremden. Die behutsame Erziehung muß darüber 
wachen, daß beides im Kind sich immer enger durchdringt, daß es zu sich selbst fin- 
det, indem es draußen in der Welt sich heimisch fühlt, und daß das Fremde, das auf 
es zukommt, nur dazu beiträgt, seine eigene Persönlichkeit heranzubilden. Sein Welt- 
bild sollte niemals zerrissen werden; alles, was es beim ersten Erwachen des Geistes 
schon in sich getragen hat, sollte vielmehr immer tiefer, sicherer, umfassender und 
geprägter Gestalt gewinnen und in seine personale Welt integriert werden. 

Im Grund hört die geistige Ausweitung dieser eigenenWelt niemals auf, muß sich 
die Persönlichkeit je von neuem weiten und öffnen und darin zugleich immer tiefer 
und bewußter zu sich selbst kommen. Volles, reifes Menschentum heißt beides: 
wachsende Offenheit bei wachsender Klarheit und Festigkeit des Standpunktes. Nicht 
nur beim Kind müssen sich Anlage und Angenommenes durchdringen, sondern aus 
dem personalen Sein eines jeden Menschen wächst dieses Hören, das sich von der 
Fülle der Welt bereichern läßt und in der Vielfalt des Lebens immer deutlicher die 
Stimme vernimmt, die ihm zugedacht ist. Alles Hören, das geistig-personales Hören 
ist, hat die gleiche Doppelung. Bei einem fachwissenschaftlichen Gespräch ebenso wie 
beim Anhören moderner Musik oder beim wortlosen Hören zweier Liebenden, immer 



Vom rechten Hören 271 

muß der Partner eigenes Wissen, eigenes Verstehen, eine eigene gereifte Persönlich- 
keit mitbringen, um sich dem •Fremden", das ihm entgegentritt, öffnen zu können. 
In diesem •Hören" geschieht es, was bei einem wissenschaftlichen Gespräch offen- 
kundig ist, daß der eigene Standpunkt nicht nur an Klarheit gewinnt, sondern zu- 
gleich für Neues eine größere Weite und ein größeres Verständnis erhält. Bei der 
personalen Begegnung ist es nicht anders; auch hier bringt das Du, das der andere 
sagt, die eigene Person erst voll in ihren Besitz, und je mehr sich beide einander 
erschließen, das Du sprechen, desto mehr gewinnt das eigene Ich seinen Selbstand 
und kann sich weiter öffnen. 

Welchem von unsern vielen möglichen Zuhörern würden wir den Vorzug geben, 
wenn wir zu wählen hätten und das Zuhören nicht zum sklavischen oder verschlafe- 
nen Ja-Nicken degradieren wollten? Wen wünschen wir uns als Gesprächspartner? 
Doch den, der schon Bescheid weiß in der Sache, der ein eigenes Urteil besitzt und 
nicht kritiklos annimmt, was wir vorbringen, der in aller Bereitwilligkeit zum Hören 
zugleich die innere Kraft besitzt, unser Wort in ehrlicher Wahrheitssuche mit der 
eigenen Vorstellung zu messen. Bei dem anderen, in den unser Wort ohne Wider- 
stand hineinsickert, haben wir gar nicht den geistigen Vorgang des Hörens. Aus 
Dummheit oder mangelnder Urteilskraft speichern sich hier vielmehr bestenfalls 
Worte und Sätze auf, wie es in einem Elektronengehirn rascher und vollkommener 
geschehen könnte. 

Das erste also, was wir von einem Zuhörer verlangen und was wir in jedem suchen, 
der uns begegnet, ist ein klarer Standpunkt, von dem aus der Mensch überhaupt erst 
geistig aufnahmefähig ist für die Aussage des andern, eine Urteilskraft, die zu 
widersprechen und die eigene Sicht darzulegen vermag. Eine Persönlichkeit suchen 
wir, in der das, was wir ihr geben möchten, gesammelt, geprägt und von eigener 
Lebenssicht durchformt, zurückgeschenkt wird. Auch hier ist es so, daß derjenige, der 
uns nicht in eigener Innerlichkeit gegenübersteht, sondern widerstandslos von uns 
aufgesogen wird, nicht Partner einer Begegnung, sondern Untergebener aus Unfrei- 
heit ist. Wer mir nicht gegenübertritt und sogar ablehnende Worte zu sagen wagt, 
dem kann ich nicht begegnen. 

Das andere aber, was wir von einem Hörer erwarten, ist, daß er offenbleibe für 
eine neue Erkenntnis, für eine Korrektur an dem, was er schon weiß. Wenn nämlich 
die Bahn seines Wissens festliegt, dann kann bei einem Gespräch nicht mehr heraus- 
kommen, als daß sich seine Denkmaschine auf der festgelegten Bahn um einige 
Schritte weitervorschiebt und einige neue Tatsachen registriert oder wie ein Multi- 
plikator neue Rechenoperationen ausführt. Es ist nämlich nicht so und es ist • glück- 
licherweise • niemals unter Menschen so, daß sich die beiden Standpunkte, der des 
Sprechers und der des Hörers, decken, die gleiche Ortung und die gleiche Perspek- 
tive haben, so daß alles, was beide besitzen, ohne weiteres ausgetauscht werden 
könnte. Vielmehr ist jeder der beiden, die einander begegnen, durch Anlage und 
Lebensweg einmalig geprägt. In dem Wort, das dieser spricht und jener hört, 
schwingt immer das Einmalige mit; und gerade daraufhin muß sich ein echtes Hören 
offenhalten. Es muß versuchen, sich in die Persönlichkeit des andern zu versetzen, 
um von dort aus den eigenen Horizont zu erweitern, neue Dimensionen zu gewin- 
nen und vielleicht auch die eigene Stellungnahme neu zu bestimmen. Gerade darin 
liegt das Beglückende einer echten Begegnung, daß hier nicht in kaufmännischer Art 



272 Josef Sudbrack 

Erkenntnisse und Gefühle ausgehandelt werden, sondern die einmalige, unvertausch- 
bare persönliche Weit auf eine zweite, ebenso einmalige und unverwechselbare trifft, 
und daß beide nicht harmonisiert werden, sondern um sich herum, wie um die beiden 
Brennpunkte einer Ellipse, den Bogen des Begegnungsraumes schlagen, in dem jeder 
der beiden seinen Horizont erweitert und seinen eigenen Standpunkt vertieft. 

Wenn aber die Richtung des Hörers schon festgelegt, wenn einer nicht gewillt 
ist, sich für die Welt des andern aufzuschließen, dann hört er an seinem Gesprächs- 
partner vorbei. Er hört nur noch seine Ansicht, seine Erfahrung, seine Meinung, 
seine Weltdeutung, sich selbst. Alles was ihm entgegenkommt, wird an den eigenen 
Kategorien gemessen und in die eigenen Schemata gepreßt. Er will keinem andern 
begegnen, sondern sucht nur die Bestätigung seiner eigenen Maximen, er sucht nur 
noch sich. 

Dialektik von Standpunkt und Offenheit 

Beides muß beim echten Hören zusammenkommen: eigener Standpunkt und 
Offenheit für den Standpunkt des anderen und damit Offenheit für das noch Unbe- 
kannte. Man kann nicht sagen: Meine Ansicht, etwa über moderne Kunst, liegt fest; 
darüber habe ich mir ein klares Urteil gebildet, darüber läßt sich also nicht mehr 
diskutieren; es gibt zwar noch Randgebiete, die mir unbekannt geblieben sind, und 
es gibt andere Bereiche, in denen ich kein Fachmann bin und mich noch nicht um 
einen eindeutigen Standpunkt bemüht habe; hier bin ich bereit zu hören, aber nicht 
dort, wo mein Urteil festliegt. Oberflächlich gesehen mag es oftmals so scheinen. In 
Wirklichkeit aber schlägt von dem schon Bekannten eine geheime Sympathie- oder 
Antipathiewelle hinüber zu dem noch Unbekannten und enthält eine Vorentschei- 
dung, so daß mir das Neue gar nicht so unbekannt ist, wie man oberflächlich meinen 
könnte. Und auch das sachkundigste Urteil, um das ich mich redlich bemüht habe, ist 
noch durch geheime Unterströmungen mit entfernteren Zonen verbunden, als mir 
bewußt ist; wenn dann eine solche Zone in meinen Erfahrungsbereich tritt, muß ich 
wach sein und in meinem so sicher geglaubten Urteil von neuem hören, um neue 
Dimensionen des Verstehens hinzuzugewinnen. Nur eine geprägte Persönlichkeit, 
deren Horizont von Anfang an weitergespannt war als der enge Gesichtskreis der 
eigenen Erfahrung, kann in echter Weise hören und dazulernen, kann sogar die 
eigene Ansicht in der Begegnung mit einer neuen Welt korrigieren, denn nur ein 
in sich stehender Mensch weiß, daß er damit sich und seinen Standpunkt nicht auf- 
geben, sondern vertiefen und in neuer Unmittelbarkeit besitzen wird. 

Manches, was auf den ersten Blick als •Standpunkt" imponiert, erweist sich bei 
näherem Zusehen als verdorrt und unfruchtbar. Man hält sich für eine geprägte 
Persönlichkeit und baut deshalb wie der Geizhals des Märchens immer höhere 
Mauern um seinen Besitz; einziges Trachten ist die Verteidigung und Bereicherung 
des Eigenen; dem Einfluß der andern werden nur Randgebiete des Ich, nicht aber 
der Kern der eigenen Person eröffnet; man kann nicht mehr hören. Solche sogenann- 
ten Charaktere haben nicht mehr die Offenheit, Ausschau zu halten nach dem, was 
der andere zu schenken hat, und auch ihre eigene Persönlichkeit hat sich in einen Ker- 
ker eingeschlossen, in den kein Anruf von außen eindringt, in dem sie nur das Echo 
ihrer eigenen Stimme hören; sie sind steril geworden. Aber auch manche •Offenheit" 
erweist sich als trügerisch, nicht als ein Erweis der Weite, sondern der Haltlosigkeit. 



Vom redden Hören 273 

Eine Offenheit, die nicht aus einem starken Personkern kommt, ist gar keine echte 
Offenheit, sondern Standpunktlosigkeit, die anzeigt, daß einer nicht zu sich selbst 
gefunden hat. Ein schrankenlos •offener" Mensch hört auf den anderen so, wie eine 
Mutter in Affenliebe auf ihr Kind hört; er glaubt Liebe und Verstehen auszugießen 
und es fehlt ihm in Wirklichkeit der Quell des eigenen Innenlebens, aus dem allein 
eine großherzige Weite hervorbrechen kann. Er setzt der Umwelt oder den Menschen 
nichts eigenes entgegen, sondern läßt sich von ihnen aufsaugen. 

Beide Haltungen, •Standpunkt" und •Offenheit", gehören untrennbar zusam- 
men; sie sind nur Ausdruck der einen Grundhaltung des Menschen, des •Hörens"; 
nur in der Offenheit von sich weg auf den andern gewinnt der Mensch seinen per- 
sonalen Selbstand, und nur aus personalem Selbstand heraus kann er sich dem 
anderen öffnen. 

Wer •hören" kann, kennt seine Verflochtenheit mit der Gemeinschaft aller Men- 
schen. Er weiß, daß er nur einer unter den vielen ist, die Menschentum verwirk- 
lichen. Er weiß, daß der ganze Reichtum der Wirklichkeit nur der Menschheit als 
ganzer erreichbar ist, daß er deshalb offen sein muß für die je größere Wirklichkeit, 
hören muß auf die andern, auf die Stimmen der Geschichte wie der Gegenwart. Er 
weiß aber zugleich, daß er in einmaliger unüberholbarer Weise Person ist, ein Neues, 
Unvertauschbares, daß er das Menschentum in nicht nachzuvollziehender Selbstver- 
wirklichung besitzt, daß darum das schwächliche Aufgeben seines eigenen Stand- 
punktes ihn zu einem untermenschlichen Wesen degradieren würde. Nur wenn bei- 
des zusammenkommt, darf man sein Hören ein echtes, personales •Hören" nennen. 

Immer wieder ist man überrascht, daß gerade profilierte Persönlichkeiten, die eine 
feste Meinung haben und ein klares Urteil besitzen, •hören" können und offenblei- 
ben für das Wort des Partners. Vielleicht werden sie dessen Ansicht ablehnen und 
dennoch gestehen, aus dem Gespräch bereichert hervorgegangen zu sein. Sie haben 
dann kein neues Wissen und keine Bereicherung ihrer •Allgemeinbildung" empfan- 
gen, aber ihr •Hören" war die Begegnung mit einem Menschen, und nur hier wächst 
wahrer menschlicher Reichtum. Ein anderer hingegen, dessen Energie und Klarheit, 
dessen Wissen und Urteilskraft allgemeine Bewunderung erregen, der aber nicht 
hören kann, der seine eigene, überlegene Geistigkeit nicht mehr hintanstellen will, 
um in die kleinere Welt seines Gegenübers einzutreten, ist trotz allem nur ein halber 
Mensch, er ist im Teufelskreis des eigenen Ich gefangen; er kann zwar belehren, 
aber nicht bereichern, und geht selbst leer aus. 

Differenzierungen der Dialektik des Hörens 

Die normale Entwicklung des Menschen führt von einem fast gierigen Hören der 
Jugend, die in scheinbar unbegrenzter Offenheit alles und jedes in sich aufnehmen 
will, bis zum abgeklärten Standpunkt des Alters, wo jedes gehörte Wort an dem 
reifen Standpunkt eines gefüllten Lebens gemessen wird. Das ist gut und schön so. 
Der junge Mensch braucht eine erwartende Offenheit, um aus dem vielen, das ihm 
gesagt wird, immer deutlicher die Stimme herauszuhören, die seinen Lebensweg 
bestimmen soll. Deshalb wächst er in der Familie auf, damit er in der Festigkeit der 
Eltern ruhig und langsam zum eigenen Entscheiden geführt werde. Wenn sich dann 
der persönlich bejahte Lebensweg immer klarer abzeichnet, wenn das Lebensziel 
immer deutlicher in den Blick kommt, muß auch das Moment der Festigkeit stärker 



274 Josef Sudbrack 

hervortreten, darf er nicht für alles, was ihm sonst noch gut und schön scheint, 
bedingungslos offen stehen. Im Alter endlich sollte das, was über lange Lebensjahre 
gehört wurde, zum Schatz geworden sein, aus dem die Jugend in besonnener Festig- 
keit Führung empfängt. 

Aber eine solche Entwicklung hebt die Dialektik von Offenheit und Standpunkt 
des Hörens keineswegs auf, sie gibt ihr nur die charakteristischen Züge der einzelnen 
Lebensalter. Zur schäumenden Offenheit der Jugend, die sich in ihrer übersprudeln- 
den Kraft fast zu verlieren scheint, gehört der Drang zur Höhe, zur Größe, zum Ideal, 
gehört das einseitige, für alles andere blind werdende Sich-festlegen auf ein Ziel, 
was manchem durch das Leben klug gewordenen Erwachsenen ein Lächeln ablockt, 
was aber dem jugendlichen Menschen das Bewußtsein seiner selbst, seines eigenen 
Standpunktes und seiner eigenen Persönlichkeit gibt. Der klare Standpunkt des 
Alters hinwiederum muß eine Offenheit aus sich entlassen, die reif geworden durch 
Siege und Niederlagen des Lebens Verstehen schenken kann. Und wenn sich die 
Jugend in ihrer oft fanatischen Unerbittlichkeit auch sträuben mag gegen zuviel 
abwartende Lebensweisheit und zu viel verzeihende Güte, sie wird dennoch dieser 
Offenheit, falls sie nur eine echte, hörende ist, dankbar begegnen. 

Ähnlich differenziert sich auch das Aufeinanderhören der Geschlechter. Der Mann 
soll sicher und bewußt durch das Leben gehen, seine persönliche Ansicht haben und 
seine Aufgabe gegen Widerwärtigkeiten und Anfeindungen durchhalten; die Frau 
hingegen muß in liebender Weite offenstehen für den andern und vieles in ihr Herz 
hineinnehmen können. Aber der Mann wird um so mehr Mann, der Vater um so 
mehr Vater, je mehr er sich in seinem Selbstbesitz öffnet, je mehr er dem andern 
Spielraum für dessen Eigenleben gewährt. Gerade in einer großzügigen Haltung, 
die zu dem Partner ihr Ja spricht, obgleich die Standpunkte hart aufeinanderprallen 
und weiter aufeinanderprallen werden, bewährt sich seine Persönlichkeit. Und die 
Frau wird um so mehr ihrer mütterlichen Hingabefähigkeit gerecht, je deutlicher ihr 
Wesen von einem stillen, sicheren Wollen geprägt ist; die Geborgenheit des Heimes, 
das sie ausgestaltet und pflegt, wodurch sie die Familie stärker prägt als die Festig- 
keit des Mannes, ist ein Bild der in sich ruhenden Geschlossenheit, aus der eine Frau 
zu hören vermag. 

Es geht nicht um Auseinanderreißen der Dialektik, sondern um ihre Differenzie- 
rung. Jeder Mensch, wo er auch stehe und was er zu tun habe, muß hören. Niemand 
darf taub werden im errungenen Besitz und niemand darf zerflattern in charakter- 
loser Offenheit. Diese Dialektik auszuhalten ist Aufgabe eines jeden Lebens. Immer 
wieder muß man von dem weghören, was erlernte Begriffe und liebgewonnene Vor- 
stellungen diktieren, um offen zu sein für den Ruf des Augenblicks und für die 
Welt der andern. Immer wieder muß man aber auch gegen die vielen Stimmen, die 
das Ohr treffen, den eigenen Besitz umfassen und sich von neuem aneignen; niemals 
darf das anvertraute Erbe leichthin dem Ansturm des Neuen geopfert werden. 

Die Schwierigkeit dieser Aufgabe ist unverkennbar. Auch in dem Heiligsten, das 
mir ganz vertraut ist, gibt es Tiefen, die mir noch verborgen sind, auch hier muß 
ich immer gewärtig sein, daß vielleicht eine Schicht aufbricht, die die bisherige 
Erkenntnis als vorläufig erweist. Das war die Erfahrung der Heiligen. Was ihnen in 
Stunden der Gnade an neuen Erkenntnissen zuwuchs, bedeutete kein Überbord- 
werfen des Alten, sondern das Neue, dem sie sich öffneten, war in Wirklichkeit eine 



Vom rechten Hören 275 

Neugeburt des Alten. In jedem von uns spielt sich in bescheidenem Ausmaß immer 
wieder das gleiche ab, oder sollte sich abspielen. Diejenigen sind zu bedauern, die 
glauben, ihre eigene Überzeugung und ihr Wesen nur dadurch retten zu können, daß 
sie es ängstlich vor jeder Erschütterung bewahren, anstatt sich für die noch unerkannte, 
für die größere und tiefere Wahrheit offen zu halten. Nur in Erwartung des Neuen 
kann der Mensch zu seinem eigentlichen, gottgewollten Wesen kommen und kann 
der Kern des Heiligen, das er im Glauben umfaßt, aber niemals so hat, daß er es 
nicht noch wahrhaftiger und zentraler besitzen könnte, freigelegt werden. 

Die Rückführung der Dialektik auf Gott 

Der tiefste Grund für diese Urspannung des Menschen, der nur durch ein Heraus- 
treten aus sich selbst sich selbst besitzt und von neuem findet, liegt in Gott. In ihm ist 
die Dialektik des Hörens in Standpunkt und Offenheit zur Einfachheit aufgehoben. 
Gott braucht keinen begrenzenden Standpunkt, weil er das All und jeden mensch- 
lichen Standpunkt begründet. Er braucht auch nicht jene Offenheit, die in immer 
neuer Begegnung die Selbstverwirklichung sucht, weil er die Fülle ist, auf die hin der 
Menschengeist sich öffnet. Unser Hören, durch das wir uns von einem begrenzten 
Standpunkt aus je von neuem der größeren Wahrheit und Wirklichkeit öffnen, ist 
darum nichts anderes als ein kreatürliches Bild dessen, was in Gott vollkommene 

Einheit ist. 
Das ist für die Begegnung von Mensch zu Mensch von entscheidender Bedeutung. 

Wenn mein Selbstbesitz auf der Teilhabe an Gottes personalem Selbstand gründet, 
dann ist auch der Standpunkt des Menschen, dem ich begegne, ein Bild des Stand- 
punktes Gottes. Jeder Mensch repräsentiert ein Schöpfungswort, das Gott nur für 
ihn gesprochen hat. Mag er dieses Wort noch so sehr veruntreuen, so daß die gött- 
liche Wahrheit kaum noch aus ihm hervorleuchtet, er bleibt dennoch ein einmaliges 
Wort Gottes für mich, das ich zu respektieren und zu hören habe. Wer immer der 
andere Mensch sei, dem ich im Leben begegne, er ist mir von Gott geschickt, daß ich 
mich ihm öffne, ihn höre, ihm gerecht werde, ihm liebend Antwort gebe und eben 
darin nicht nur die Wahrheit erkenne, daß Gott größer ist als mein eigenes Sein, 
nicht nur eine größere Weite gewinne, sondern im Ergreifen dieser Wahrheit, im 
Eingehen auf diese Weite tiefer zu mir selber komme. Im Hören auf den fremden 
Menschen werde ich von neuem erfahren, daß alles, was mir bisher gesagt wurde, 
nur ein Bruchteil dessen ist, auf das ich mich öffne, und werde ich von neuem die 
Mauer, die wir um unser Ich bauen wollen, niederreißen, um mich Gott zu öffnen. 
Mein Hören kann allein in Gott Ruhe finden. Wer der echten Begegnung aus dem 
Weg geht, wer nur auf die hört, die sein eigenes Wort wiederholen und nachsprechen, 
der hört in Wirklichkeit an dem Wort vorbei, das Gott durch den anderen zu ihm 
spricht, und dessen •Offenheit" schließt sich ab gegen jeden echten Anruf. Wer aber 
aus dem Standpunkt des anderen, mag er ihn noch so sehr ablehnen müssen, immer 
noch Gottes Einmaligkeit heraushört, der versteht das gerade für ihn bestimmte 
Wort, der findet in wachsendem Maß seinen Weg, der wird immer mehr er selbst 
und geöffneter für Gott. Je profilierter der Standpunkt des anderen dem meinen 
entgegensteht, sei es in gutem oder auch bösem Sinn, um so deutlicher erhellt, daß 
die grenzenlose Offenheit des Hörenwollens, die uns in unserem personalen Selbst- 



276 Josef Sudbrack 

besitz mitgegeben ist, ihn sogar, wenn wir es recht verstehen, ausmacht, auf Gott hin- 
weist und nur in Gott ihre Erfüllung findet, wie auch umgekehrt nur dann, wenn 
unser Hören immer von neuem auf Gottes Größe hin geweitet wird, der Mitmensch, 
der ein Bild der Einmaligkeit Gottes ist, in unserem Verstehen Platz findet. 

Das Hören des Wortes Gottes 

So führt alles personale Hören, wenn wir es betrachtend durchdenken, zu dem, der 
Grund für unsere Offenheit und unseren Selbstbesitz ist. Nur von ihm und seiner 
lebenspendenden Kraft her ist es möglich, die Spannung durchzuhalten und nicht 
in vorschneller Einseitigkeit sich in sich selbst zu verschließen oder die eigene Würde 
im Hin-und-Her der Meinungen zu verlieren. 

Nun wissen wir aber durch die Offenbarung, daß Gott nicht nur der metaphy- 
sische, unfaßbare und doch so greifbar nahe Grund des Aufeinanderangewiesenseins 
der Menschen ist, sondern seibst als Mensch in das Sprechen und Hören des Men- 
schen eingetreten ist, daß sein Wort nicht nur im geheimnisdunklen Grund der 
eigenen Seele, sondern im hellen Licht der Geschichte an uns ergangen ist. Diesem 
Wort gegenüber scheint die Dialektik von Standpunkt und Offenheit nicht mehr 
angebracht zu sein. Vor ihm gibt es keinen legitimen Standpunkt mehr, sondern nur 
noch absolute Offenheit, das bedingungslose Ja. 

So wahr das ist, so wenig vergewaltigt Gott in dieser einzigartigen Begegnung 
den Menschen. Auch Gott sucht im Menschen den Partner, der seinem Wort hörend 
und stellungnehmend gegenübersteht. Er ist zwar hoch über dem messenwollen- 
den Standpunkt und über dem verstehenden Offensein, aber er schafft sich selbst im 
Herzen des Menschen den Raum, in dem er den Reichtum des personalen Aus- 
tausches von Hören und Gehörtwerden entfaltet. Im Pfingstgeist wurden die Apostel 
zu neuen Menschen erhoben, die erst die Worte, die der Herr zu ihnen gesprochen 
hatte, in wahrer Partnerschaft vernehmen konnten. Jetzt, in der Gnade Jesu Christi, 
in der wir alle wiedergeboren sind, ist es nicht mehr der menschliche Ständpunkt, 
von dem aus wir uns dem Anruf Gottes stellen möchten und nur die Stimme des 
Gerichtes, niemals aber die Stimme der Vergebung hören können, jetzt ist es Gott 
selbst, seine Gnade, die uns zu seinen Partnern erhebt. Die letzte Offenheit hinwie- 
derum, die ein Hören und Eingehen der Menschen aufeinander ermöglicht, ist in 
der Erlösung der Geist Gottes selbst, der uns seine Weite schenkt, in der allein wir 
auf Gottes Wort im Mitmenschen eingehen können. 

Im Hören des Glaubens sind wir aufs innigste in das göttliche Leben hinein- 
verwoben. Hier hört Gott selbst in uns sein Wort. Er kann sich dem Menschen so tief 
verbinden, daß er ihn von innen her zu jener Dimension ausweitet, in der sein Wort 
Widerhall findet, er kann ihm in seinem menschgewordenen Sohn einen •Stand- 
punkt" geben, der ihn befähigt, seinem Schöpfer und Erlöser in echter Partnerschaft 
zu begegnen und dessen Wort und Ruf zu beantworten. Die Dialektik von Offenheit 
und Standpunkt, die wir als Wesensmerkmal unseres Zugeordnetsems zum Mitmen- 
schen bezeichneten, findet hier ihre letzte Aufgipfelung. Die Offenheit des Menschen 
ist in der Gnade so geweitet, daß sie Gott selbst aufnimmt. Und sein personaler 
Selbstand ist so vertieft, daß er Gotteswort mit einem eigenen Wort beantwortet. 

Im menschgewordenen Sohn spricht die Schöpfermacht Gottes selbst zu uns. Im 



Vom rechten Hören 277 

Auftreffen auf unser Ohr wirkt sie in uns den Geist der Gnade, in dem wir das Ja 
des Hören-wollens zu sprechen vermögen oder den wir im Nein der Verdammnis 
zurückweisen. Darum mahnt der Apostel: •Lasset die Fülle des Geistes ein ... Dan- 
ket allezeit Gott, dem Vater, für alles im Namen unseres Herrn Jesus Christus" (Eph 
5, 18•20). Hier gewinnt die Dialektik unseres Hörens eine ganz neue Tiefe. Stand- 
punkt heißt jetzt Einmaligkeit und absolute Sicherheit des Wortes, das der Vater in 
seinem eingeborenen Sohn spricht. Offenheit aber ist die Weite der göttlichen Liebe, 
in der Vater und Sohn ewig einander sich erschließen. Standpunkt ist jetzt die Kraft 
der uns geschenkten göttlichen Liebe, Offenheit das vertrauensvolle Wissen um das 
Aufgehobensein aller menschlichen Wahrheit im Wort Gottes. Durch dieses Hinein- 
genommensein in das Leben der drei göttlichen Personen verliert der Mensch nicht 
sein Eigensein, sondern wird zu dem erhoben, was er von Anbeginn sein sollte, wird 
er zum Partner Gottes, zum Hörer seines Wortes, gewinnt er erst seine eigentliche, 
letzte Mitte, wird er erst ganz er selbst. 

Das Wort des Menschen und das Wort Gottes 

Diese theologische Unergründlichkeit, in die uns die innere Dialektik des Hörens 
hineingetrieben hat, ist nicht nur der Grund unseres christlichen Glaubens, sondern 
begründet jedes echte menschliche Hören. Alle Begegnungen und jedes Wort, dem 
wir uns stellen und öffnen, sind entworfen nach dem Wort, das wir in der Offen- 
barunghören, dem ewigen Wort des Vaters. Überall dort, wo ein Mensch dem andern 
Gehör schenkt, spiegelt sich das göttliche Leben wider, überall dort aber, wo ein 
Mensch nicht mehr hören will, lauert im Hintergrund das furchtbare Prophetenwort 
von denen, die Ohren haben und nicht hören, wie es der Herr den Pharisäern sagen 
mußte. Beides, das Hören auf Gottes Wort und das Hören auf das Wort der Men- 
schen, ist so eng verknüpft, daß nach Johannes niemand Gott liebt, der den Näch- 
sten nicht liebt, und niemand Gott hört, der den Nächsten nicht hört. 

Damit gewinnt das Hören im Alltag, von dem wir ausgegangen sind, eine heils- 
wichtige Dringlichkeit; es zählt zu den entscheidenden Dingen des christlichen Lebens. 
Wer in seinem eigenen Standpunkt verhärtet ist, wer nicht mehr auf den Nächsten 
zugehen kann, sondern erwartet, daß er zu ihm kommt, seinem Urteil sich beugt und 
nur das vertritt, was in sein Schema paßt, der hat eine Grundfähigkeit des Menschen, 
ja, man möchte sagen, sein Wesen eingebüßt, der weiß nicht mehr, daß er seine Voll- 
endung nur im göttlichen Sein findet, daß nur das Hören auf den Anderen, auf Gott, 
sein Wesen erschließt, nicht aber das Hören auf die eigene Endlichkeit, der ist in 
Gefahr, der Ursünde zu erliegen, die darin besteht, Gott den Dienst aufzusagen, um 
in der eigenen Person das Maß aller Dinge zu sehen. Vielleicht glaubt er sogar und 
viele mögen es ihm nachsprechen, daß er eine große Persönlichkeit sei, er ist aber nur 
die Perversion einer solchen, er gleicht einem Steinbild, von dem jede Wärme, jede 
Liebe, jedes persönliche Wort abprallt. In letzter Konsequenz ist das, was wir hier 
schildern, das Bild Satans, der in einem ständigen, grausamen Nein den Drang zum 
Ursprung seines Seins, zu Gott, mordet, um sich selbst an dessen Stelle zu setzen. 

Aber auch derjenige, der in Offenheit zerfließt, der sich allem, was im Hören auf 
ihn zukommt, widerstandslos hingibt, der in der Offenheit nicht seinen Selbstand 
verwirklicht, sondern in der Vielfalt des Lebens zerbröckeln läßt, darf sich nicht ein- 



278 Josef Sudbrack 

bilden, wirklich zu hören, offen zu sein für die Wahrheit oder für den Menschen. Er 
ist ja gar nicht mehr er selbst, er ist nur noch Echo dessen, was in ihn hineingerufen 
wird, ein Spielball der Meinungen. Auch Gottes Wort findet in ihm kein Gehör. 
Denn es fehlt ihm die personale Mitte, aus der heraus er sich zu Gott entscheiden, 
ihm das Ja des gehorsamen Hörens schenken könnte. Die Ursünde hat auch hier ihr 
Werk begonnen, dieses Mal nicht in trotziger Selbstbehauptung, sondern im schwäch- 
lichen Nachgeben gleich den Stammeltern. 

Wenn einer dennoch glaubt, zwischen dem, was er in Offenheit hören will, und 
dem, was er von vornherein abweist, trennen zu können, der verkennt, daß das In- 
sich-selbst-Stehen und das Sich-Weiten für die anderen im Grunde dasselbe sind, 
ein Bild des göttlichen Lebens in uns, auf das hin wir geschaffen sind. Der Mensch ist 
nur dann wirklich er selbst, wenn sein In-sich-selbst-Stehen auf den Menschen und 
auf Gott ausgerichtet und geöffnet ist. 

Was wir so in Gegensätzen und Zusammenfassungen immer von neuem zu 
beschreiben suchen, scheint sehr schwer zu verwirklichen. Aber weil es doch nur der 
Ausdruck des Geschaffenseins ist, weil es von Gott kommt und auf Gott hinweist, 
kann die Kunst des echten Hörens doch nicht so schwer sein; sie wird eigentlich im 
täglichen Leben schon immer geübt: im Gespräch, im Lesen, im Umgang mit Dingen 
und Menschen. Erst die Sünde stumpft die Fähigkeit des Hörenkönnens und -wollens 
ab. Darum muß man sie bewußt üben, um aus schuldhafter Verfestigung heraus- 
zukommen und einen persönlichen, sittlichen Standpunkt zu gewinnen. Was im 
besonderen die Begegnung mit den Mitmenschen betrifft, so gilt es immer wieder 
sich daran zu erinnern, daß er von Gott erschaffen und erlöst ist, daß jeder seine 
eigene Geschichte hat, seine eigene Prägung, seine eigene Gottebenbildlichkeit. Als 
Christen müßten wir darum dem Wort des Menschen, dem wir gegenüberstehen, in 
unserm Herzen Raum geben, müßten wir von der Liebe des himmlischen Vaters auch 
denen etwas schenken, in denen wir das Gottesbild nicht mehr finden zu können 
glauben. Gott spricht auch in ihnen. Die Weite und Fülle des innergöttlichen Hörens, 
an der wir im Hören des Glaubens Anteil erhalten, muß darum auch in der Begeg- 
nung mit ihnen wirksam sein. Gotteswort tönt uns nicht deshalb aus dem Mund Jesu 
Christi entgegen, damit wir ihn zwar hören, aber dem, den er als Bruder angenom- 
men hat, unser Ohr verschließen. So eng hat sich das Wort Gottes mit dem Menschen- 
geschlecht verbunden, daß der, der auf den Mitmenschen nicht mehr hört, sich außer- 
halb des Bereiches stellt, in dem das Wort Gottes überhaupt gehört wird. Wer sich 
hingegen redlich bemüht, offen zu bleiben für das Anliegen des Bruders, der darf 
gewiß sein, daß in ihm Gottes Wort nicht ungehört verhallt. Seine personal geprägte 
Offenheit dem Mitmenschen gegenüber ist schon Offenheit gegenüber Gottes Wort. 
Wer auf den Mitmenschen hört, wird auch die Botschaft Christi immer tiefer ver- 
stehen, wird dem Herzen des Vaters, der ihm das Wort der Liebe sagt, immer näher 
kommen. Auf ihn trifft das Wort der ewigen Weisheit zu: •Selig der Mensch, der 
auf mich hört, um Tag für Tag vor meiner Tür zu wachen. Denn wer mich findet, 
findet das Leben und erntet Wohlgefallen von dem Herrn" (Spr 8, 34•35). 




