I M S PIEGEL D E R Z EIT

Liturgie und Geistliches Leben

Der 4. Nationalkongref des ,Centre de Pastorale Liturgique® in Angers
vom 10. bis 13. Juli 1962.

Der 4. ,Liturgische KongreR“ des ebenso aktiven wie ideenreichen franzésischen
CPL war durch zwei Arbeitstagungen im Laufe des Jahres 1961 und die Veroffent-
lichung der wichtigsten auf diesen Tagungen gebotenen Referate in der Zeitschrift
La Maison-Dieu (Nr. 69 und 70) sehr sorgfiltig vorbereitet worden. Der Kongref} in
Angers konnte infolgedessen den Versuch wagen, diese Bemithungen umfassend
darzustellen und in schopferischen Anregungen weiterzugeben. Man mufl mit grofiter
Anerkennung feststellen, dafl diese Absicht in grofartiger Weise verwirklicht wer-
den konnte. Dreitausend Menschen, Priester, Ordensleute und Christen in der Welt
beteten in einer echten Einheit des Herzens und in guter Disziplin und Ordnung
miteinander und horten die zahlreichen Konferenzen geduldig auf ihren nicht gerade
bequemen Gartenstithlen an und beteiligten sich lebhaft an den Gesprachskreisen
(Carrefours). Das alles verdankte man einer mithevollen, aber mustergiiltigen Orga-
nisation, einem bis zum Fanatismus gehenden Eifer und Einsatz fir Piinktlichkeit,
vor allem von seiten des Leiters des CPL und Vorsitzenden des Kongresses, Abbé
Martimort (Toulouse), aber auch seiner ebenso humorvollen, verbindlichen und doch
fordernden Weise der Verhandlungsfithrung.

Die vorausgehenden Arbeitstagungen hatten keine Zweifel dariiber gelassen, daf}
das Thema des Kongresses aus der Sorge um gewisse Schwierigkeiten, auch wegen
einiger voreilig formulierter Antithesen und Vorwiirfe gewihlt worden war. Daf}
man sie ehrlich beim Namen nannte, hat jedoch dem Kongref im Juli ermoglicht,
eine Synthese zu bieten. Das gilt vom Auftakt, fiir den das CPL einen der angese-
hensten Exerzitienmeister Frankreichs P. J. Laplace S gewonnen hatte, das gilt von
den ausgezeichneten Referaten der beiden Dominikaner P. A.-M. Roguet uber ,die
Liturgie und die Andachten“ (worunter er die ,klassischen® Andachten — Rosen-
kranz, Kreuzweg, Sakramentsandacht — verstand) und iber ,Liturgie und person-
liches Gebet® (das er anstelle des verhinderten Karmeliten P. Lucien itbernahm) und
P. A.-M. Besnard iiber ,die Liturgie und den geistlichen Kampf“ (Verfasser ist auch
in Deutschland durch seine wertvollen Beitrage im ,Christlichen Senntag® wohl-
bekannt). Diese Redner verstanden es nicht nur, die Einheit von Liturgie und geist-
lichem Leben klar herauszustellen, sondern sie interpretierten auch liturgische Texte
beispielhaft im Gesamtzusammenhang ihres Themas. Dies war ein besonderer Vor-
zug ihrer Vortrige gegeniiber den mehr systematisierenden und theoretischen Aus-
fuhrungen des Erzbischofs-Koadjutor von Paris, Msgr. Veuillot (,Die Mitfeier der
Liturgie als Quelle des geistlichen Lebens®), und den gelegentlich stark in den Kan-
zelton eines glinzend begabten Predigers ausweichenden des Bischofs von Coutance,
Mgr. Guyot. Die beiden Patres Roguet und Besnard zeigten vor allem auch die
Liturgie als Mutterboden des geistlichen Lebens, dessen Samen sich freilich nur in
ciner maflvollen liturgischen Aktivitit und in einer bestindigen Pflege durch die



288 Im Spiegel der Zeit

klassischen Elemente der Spiritualitit in geistlicher Lesung, Meditation, Gewissens-
bildung und Exerzitien entfalten kann. P. Laplace hatte schon vorher die gleichen
Gedanken von seiner Sicht her vorgetragen und dabei die religiése Erbauungs-
literatur des 19. Jahrhunderts einer sehr strengen Kritik unterzogen und fiir unsere
Gegenwart ebenso strenge Mafstabe gefordert. Er verschwieg auch nicht die Schwie-
rigkeiten, die sich fiir eine Synthese von Liturgie und geistlichem Leben in der siku-
larisierten Welt von heute ergeben, aber er fand auch treffende Worte. zu einem
Appell, Gegensitze der Vergangenheit zu vergessen, die verschiedenen Berufungen
und die Vielfalt ihres Reichtums in der Kirche zu achten, das Zeitbedingte vom
Wesentlichen zu unterscheiden. Er prigte die gliickliche Formulierung von der
»Collaboration au Créateur* fiir die Verantwortlichkeit des Christen der Gegenwart
gegeniiber den einzelnen Bereichen der verweltlichten Welt.

Neben diesen mehr grundsitzlichen Beitrigen vermittelte Abbé Saudreau eine
gute Ubersicht tiber die psychologischen Voraussetzungen der Teilnahme der Schul-
kinder an der Liturgie. Die Notwendigkeit eines tiberzeugenden Beispiels fiir das
Kind, das nicht in einer christlichen Familie aufwachst, die Gefahren des rituellen
Formalismus in der Entwicklungszeit, der Spaltung des liturgischen und sozialen
Lebens wurden sehr lebendig geschildert. Fir die Erziehung der heranwachsenden
Jugend betonte Fr. Didier besonders die Seelenleitung und die zentrale Stellung des
Bufisakramentes. Von der Theologie des Kultes her vermifiten wir in diesem Referat
ein wenig den sonst im allgemeinen stark betonten Gesamtzusammenhang des litur-
gischen Lebens, d. h. in diesem Falle auch besonders die Herausstellung der Bezie-
hungen des Bufisakramentes zu Taufe und Eucharistie. Glinzend im kurzgefafiten
geschichtlichen Uberblick und in der Entfaltung der gegenwirtigen Problematik,
vielleicht ein wenig zu ideal gesehen gegeniiber den Realititen des pfarrlichen
Lebens in Frankreich, zum mindesten in lindlichen Gegenden, waren die Ausfithrun-
gen des so hochverdienten P. Gelineau SJ iiber die Rhythmen des Gebetes der Chri-
sten. Seine Imperative: unbedingter Primat der Sonntagsfeier gegeniiber allen
Angriffen der modernen Arbeitswelt und Vergniigungsindustrie; Anpassung der
Liturgiefeier an die Gemeindebediirfnisse; stetige Ubung, verdienen gréfite Beach-
tung. Eine spirituelle Delikatesse war die Schlufikonferenz des Abtes von Clervaux
Dom Henri de St. Marie OSB tiber die irdische und himmlische Liturgie. Vielleicht
etwas zu sehr die Einheit beider betonend, war es ihm vor allem darum zu tun, den
relativen Charakter aller irdischen Liturgiefeier als Wachstum im Glauben und in
der Hoffnung zur Einheit in der Liebe zu zeigen. Das Himmelreich vollendet, was
wir auf Erden feiern, hebt es nicht auf.

Wenn schon Abbé Héon aus Angers eine Reihe von Zeugnissen von Christen in
der Welt zum Thema Liturgie und geistliches Leben mitgeteilt hatte, so mufte
das lebendig vorgetragene und mit kréftigen Beurteilungen des Kongresses und sei-
ner Arbeiten gewiirzte Referat des Generalsekretirs der Katholischen Aktion der
Arbeiter Fr. Lacambre iiber ,Liturgie und Engagement* selbst als Zeugnis gelten.
Ein Christ in der Welt, der nicht als Funktionir seines Verbandes sprach, sondern
dem es Ernst war mit der Verpflichtung, Gott auf seinen in der Liturgie ergehenden
Anruf Antwort zu geben, in eben dieser Antwort das geistliche Leben zu verwirk-
lichen und dies in Einheit mit der Liturgie als Teilnahme am &sterlichen Heilswerk
Christi.

Neben der Fiille von Referaten standen die schon genannten Gesprichskreise in
zwei Serien von nahezu dreiflig Begegnungen. Der Chronist nahm an dem iiber die
Bedeutung des Breviers im geistlichen Leben teil. Die harten Schwierigkeiten, die
hier in grofier Offenheit ausgesprochen wurden, scheinen in allen Lindern die gleichen



Im Spiegel der Zeit 289

zu sein: das Fehlen einer griindlichen Einfithrung in die biblischen und liturgischen
Voraussetzungen des Breviergebetes wihrend der Seminarerziehung, mangelnde
Sprachkenntnisse, die Uberlagerung dieser Mitte der priesterlichen Spiritualitdt durch
andere geistliche Pflichtiibungen in einem mit Arbeit iiber das Maf der Krifte aus-
gefiillten Arbeitstag.

Fiir viele der Teilnehmer stand ohne Zweifel der gemeinsame Gottesdienst dieses
Kongresses an Erlebniswert noch iiber den so reichhaltigen Referaten. Das Stunden-
gebet, das jeden Tag einleitete und beendete, das ihn im Geist der kleinen Tagzeiten
am Versammlungsort prigte, vollzog sich mustergiiltig und aufbauend. Die groflen
Eucharistiefeiern am Morgen bzw. am Abend des letzten Tages entfalteten Glanz
und Schénheit und verwirklichten doch in bester Weise die actuosa participatio der
Dreitausend. Zu ihr trat an einem Abend eine biblisch-liturgische Vigil gemafl der
Anregung der Rémischen Synode von 1960, nr. 559. Es sei uns bei aller groflen und
aufrichtigen Anerkennung gestattet, hier doch aus unserer eigencn deutschen Erfah-
rung einige kritische Bemerkungen zu fuflern:

Es geschah etwas zu viel des Guten an Einfithrungen, Erklarungen und Uber-
setzungen. Selbst der Rhythmus der kleinen Tagzeiten wurde durch Erkldrungen der
einzelnen Psalmabschnitte unterbrochen und gestort. Es ist sicher nicht der Sinn der
Gebetsaufforderung des ,Oremus® ohne auch nur einen Augenblick der Stille, die
Intention des Gebetes und seinen Inhalt anzugeben und dann sofort zu ihrem latei-
nischen Vortrag iiberzugehen. Die erklarenden Ubersetzungen hatten fiir das Empfin-
den — nicht nur des Berichters — gelegentlich ein Ausmaf}, das notwendig eines
Tages die lateinische Liturgiefeier ad absurdum fithren mufi. Auch in der u. E. nach
Gesiingen, Schriftlesungen und Gebeten sehr gut angeordneten biblisch-liturgischen
Vigil wagte man nicht, die angekiindigte Méditation silencieuse zu verwirklichen,
sondern fiillte sie aus einer gewissen Befirchtung vor dem Verhalten der Tausende,
die in der Kathedrale noch durch viele Gliubige vermehrt waren, mit gedimpftem
Orgelspicl aus. Wir bedauerten auch, dafl die fiir diese Vigil angebotene gute Gele-
genheit schlichten Ausdrucks fiir cine Gemeindefeier nicht ergriffen wurde, sondern
dafl man sie wiederum dem offiziellen Kult und dies noch dazu in der Form der
Pontifikalliturgie anglich. Es sind nicht nur formale Bedenken, wie das einer not-
wendigen Unterscheidung zwischen der 6ffentlichen Liturgiefeier der Kirche und
ihren Andachten und frommen Ubungen, das uns diese Bemerkungen auferlegt,
sondern gerade das Anliegen des Kongresses: die Liturgie als Mitte des geistlichen
Lebens. Gerade deshalb sollte man darauf achten, dafl die liturgischen, d. h. in die-
sem Falle rituellen Formen die Stréme des geistlichen Lebens nicht mehr als unbe-
dingt notwendig regulieren.

Der Kongref bot ,am Rande“ noch eine Fiille von Ausstellungen und Dokumen-
tationen. Als sehr instruktiv, besonders fir die wenigen Teilnehmer aus dem Aus-
lande, konnte die grofl angelegte, graphisch glinzend dargebotene Soziographie der
gastgebenden Diézese Angers gelten — eine notwendige und gute Grundlage fiir
die zeitgemifle Erneuerung und Gliederung der pastoralen Methoden. Hochstes
Interesse beanspruchte die Darstellung einiger stidtebaulicher Vorhaben in Frank-
reich unter besonderer Beriicksichtigung der Pastoralliturgie. Ein geistliches Konzert
in der Kathedrale von Angers verschaffte den Kongrefiteilnehmern den erlesenen
Genufl vorklassischer franzésischer und deutscher Orgelkompositionen und zuletzt
die Auffithrung eines ganz auf den Melodicn des gregorianischen Chorals aufgebau-
ten Requiems des zeitgendssischen franzésischen Komponisten Maurice Duruflé,

Ein Bericht in ,Geist und Leben“ muff noch ein Erlebnis erwihnen, das in mehr-
facher Hinsicht einzigartig war: Die Abendveranstaltung des ,Institut S. M., Die



290 Im Spiegel der Zeit

aufreizende Frische — um keinen stirkeren Ausdruck zu gebrauchen —, mit der
Michel Frenc in seinen Chansons den Pharisdismus ,,im Angesichte der Kirche* und
,vor der Kirche® angriff, die vitale Fiille, in der durch den grofien Bafl des Negers
John Littleton die Worte des Predigers (Ecclesiastes 1, 1—17) in morgenldndischer
Farbigkeit Gestalt gewannen, die in ihrer geistlichen Lauterkeit und Schlichtheit
einzigartigen biblischen Chansons der jungen Marie-Clair Pichaud: das alles ist
nicht nur mit dem Bedauern zu verzeichnen, daf} es ein Gleiches in Deutschland nicht
gibt und auch nicht geben kann, weil es auerhalb Frankreichs nicht méoglich scheint,
sondern das Werk dieser Kiinstler ist nur als Zeugnis einer echten Charismatik zu
begreifen, die in geistlicher Verkindigung den Menschen und Christen von heute
anruft und — wir waren dessen bei unseren franzosischen Briiddern und Schwestern
Zeuge — auch erreicht und ergreift.

Das alles geschah unter dem strahlenden Himmel Anjous mit der herzlichen Gast-
lichkeit, dem edlen Wein, der unter seiner Sonne reift, den unvergeflichen Kunst-
werken, die diese Landschaft hervorgebracht hat, im Lande einer — auch dies mu}
gesagt werden — reichen und noch lebendigen Uberlieferung geistlichen Lebens,

das seine Heiligtimer und seine Kloster bergen.
Emmanuel v. Severus OSB

Die Bemiihungen um eine zeitgemiifie Ausbildung
der katholischen Ordensschwestern in den Vereinigten Staaten

Nach dem amtlichen katholischen Jahrbuch von 1962 z3hlt man in den Vereinigten
Staaten augenblicklich 173 351 Ordensfrauen. Von diesen sind gut 100000 in Grund-
schulen, Hoheren Schulen und Universititen (das amerikanische Schulsystem ist
anders als in Deutschland) oder analogen Schuleinrichtungen titig. Die iibrigen
arbeiten in Krankenhiusern, Waisenhdusern, Exerzitienhiusern, stehen in der Ver-
lagsarbeit, in der Sozialarbeit und dergleichen. Die meisten dieser Téitigkeiten erfor-
dern heutzutage eine weitliufige und spezialisierte Berufsausbildung, eine hohe
Qualifikation, staatlich anerkannte Zeugnisse oder einen akademischen Grad, alles
in viel groflerem Ausmafl, als dies zur Zeit der Griindung der meisten Genossen-
schaften der Fall war, wo das Programm fiir die Ausbildung der Schwestern noch
sehr bescheiden aussah. Bei einer Gesamtbevilkerung der Vereinigten Staaten von
Gber 180 Millionen gibt das oben genannte Jahrbuch die Zahl der Katholiken mit
fast 43 Millionen an. Neuneinhalb Millionen Schiiler (Studenten) und Schillerinnen
(Studentinnen) besuchen die katholischen Schuleinrichtungen. Die Ausbildung der
dafiir erforderten Schwestern, die cinen erheblichen Teil des Lehrpersonals aus-
machen, ist eine umfassende und vielschichtige Aufgabe.

Seit 1954 hat sich nun eine wichtige Arbeitsgemeinschaft unter den Schwestern-
genossenschaften (Sister Formation Conference) gebildet, die sich schnell iber das
ganze Land ausgedehnt hat und heute — wenigstens in einem Anfangstadium —
fast alle Noviziate und Juniorate (Schwestern mit nur zeitlichen Geliibden) erfafit.
Thr Zwedk ist die Férderung der Allgemeinbildung, der geistlich-theologischen Bil-
dung, sowie der speziellen Berufsausbildung der jungen Schwestern. Der Ausbildung
liegt ein fester Lehrplan zugrunde, dessen Mittelpunkt die verschiedenen theologi-





