
300 Einübung und Weisung 

Übung und Leben 

Man polemisiert heute vielfach gegen eine sogenannte Übungsfrömmigkeit, wie 
sie in den Klöstern üblich sei, in denen die Geistlichen Übungen die Tagesordnung 
bestimmten und das religiöse Leben überhaupt weithin in Form von Übungen und 
Devotionen gepflegt werde. Leider sei diese Art von Frömmigkeit jahrhundertelang 
auch den frommen Laien empfohlen worden, zum Schaden ihrer eigentlichen christ- 
lichen Aufgabe, der Heiligung der Welt und des Alltags. Es tue darum eine gründ- 
liche Umbesinnung not. Das Leben selbst mit seinen Gegebenheiten und Pflichten 
müsse den Stoff, die Form und den Rhythmus des geistlichen Lebens, vor allem der 
Weltchristen, bestimmen. Sonst bestehe die ernste Gefahr, sich in eine religiöse 
Scheinwelt zu flüchten und an der Wirklichkeit vorbeizuleben. Und ebenso biete das 
Leben selbst die entscheidenden Gelegenheiten zu Tugendübung und Opfer. Auch 
hier brächten die selbstgewählten Opfer die Gefahr, den Forderungen des Alltags 
auszuweichen und das Gebot der Stunde zu übersehen. Denn das sei das Eigentüm- 
liche der Übungsfrömmigkeit, daß sie leicht um ihrer selbst willen gepflegt werde 
und eine fromme Welt neben der profanen aufbaue. Nichts sei heute aber so not- 
wendig wie die Einheit von Religion und Leben, von religiöser Welt und Alltags- 
welt. 

Jede Polemik übertreibt. So auch hier. Was oft als Übungsfrömmigkeit hingestellt 
wird, ist eine Karikatur; sie ist ebenso wenig im Kloster wie in der Welt am Platz. 
Die Abneigung gegen die Frömmigkeitsübungen enthält aber einen richtigen Kern. 
Der Rhythmus des modernen Arbeitslebens fordert den Menschen • wiederum nicht 
nur in der Welt, sondern ebenso im Kloster, wenigstens in den tätigen Orden • im- 
mer stärker an. Wer starr an seinen Geistlichen Übungen festhalten wollte, käme in 
Schwierigkeit mit den Pflichten des Berufes, in der Familie und überhaupt mit der 
modernen Welt. In Klöstern besteht diese Schwierigkeit zuweilen. Manche Ordens- 
frau, die einen anstrengenden, den Tag ausfüllenden Beruf ausübt, wird zwischen 
zwei Welten hin- und hergerissen. Die auf die treue Einhaltung der Geistlichen 
Übungen verwandte Mühe zermürbt. Hier gilt es einsichtig zu sein. Die Regelmäßig- 
keit der Übungen hat in einem beschaulichen Kloster, das ein ausgesonderter Raum 
für eine von der geschäftigen Welt nicht gestörte Begegnung mit Gott sein will, 
ihren Ort. Von da her kommt sie auch. In einer ruhigeren Zeit, in der die Welt noch 
überschaubar war, mag sie auch für viele Laien hilfreich gewesen sein. Aber heute 
ist sie für die meisten nicht mehr durchführbar. Wer so oder so in der Welt steht, 
muß sich in kluger Weise ihrem veränderten Arbeits- und Lebensrhythmus anpas- 
sen. Das hat für die karitativen und apostolischen Orden u. a. zur Folge, daß die 
Ordnung des geistlichen Lebens viel mehr als bisher den einzelnen überlassen 
bleiben muß; die gemeinsamen Geistlichen Übungen werden nicht mehr das alte 
Gewicht haben und das klösterliche Leben schlechthin bestimmen können. 

Dazu kommt aber noch folgendes: Was im heutigen Sprachgebrauch zu den 
Geistlichen Übungen zählt (geistliche Lesung, Betrachtung, Gewissenserforschung, 
Besuchung des Allerheiligsten, Rosenkranz), sind Gebetsübungen. Wo sie mehr oder 
weniger das religiöse Leben ausmachen, für das Eigentliche im religiösen Leben 
gehalten werden, da unterstellt man, daß religiöses Leben in seinem Kern ein Ge- 
betsleben sei. In diesem Sinn spricht man denn auch vom •inneren Leben" im 
Gegensatz zum tätigen Leben, zum Leben des Umgangs mit den Menschen und der 
Welt. Ein inneres Leben führen, das innere Leben pflegen heißt: trotz aller äußeren 
Tätigkeit ein Gebetsleben führen und pflegen. Das alles bedeutet aber eine bedenk- 
liche Verengung des christlichen Horizontes, weil es die Arbeit, das menschliche 



Einübung und Weisung 301 

Handeln und Gestalten und überhaupt die Welt nicht gerade aus dem christlichen 
Bemühen ausklammert, wohl aber an den Rand rückt. In einem kontemplativen 
Ideal ist das noch zu verstehen, wenn es auch da nicht eben christlich gedacht ist, 
aber in einem tätigen Leben führte es zu einer ungesunden, unchristlichen Zwei- 
gleisigkeit. Denn Gott hat in seinem Sohn die ganze Welt, die Welt des Menschen 
in ihren verschiedenen Bereichen, nicht zuletzt die Welt des Leibes und der Arbeit 
angenommen. In ihr ist er unter uns gegenwärtig, begegnet er uns und wirkt er 
unser Heil. Es gilt darum die ganze Welt, in der sich unser Leben abspielt und ent- 
faltet, in der wir uns freuen und abmühen, dem Bruder begegnen und Leben weiter- 
geben, geistlich, d. h. in der Gnade des uns innewohnenden Hl. Geistes zu durch- 
dringen und zu bewältigen. In der großen christlichen Überlieferung hat man darum 
auch nicht so sehr vom inneren als vom geistlichen Leben gesprochen. Der Begriff 
des inneren Lebens im heutigen Verstand stammt erst aus neuerer Zeit. Von hierher 
gesehen ist es durchaus richtig, zu sagen, nicht die Geistlichen Übungen seien die 
Hauptsache im religiösen Leben, sondern daß das Leben, der Alltag mit all seinen 
Vorkommnissen und Pflichten geistlich bestanden werde. Die Geistlichen Übungen 
haben nur eine dienende Funktion. Sie können darum nach Zeit und Ort und den 
jeweiligen Lebensaufgaben variieren. 

Die hier gemachte Unterscheidung besagt aber zugleich auch eine Kritik an der 
heutigen Polemik gegen die Übungsfrömmigkeit. Sie besteht zu Unrecht und führt 
zu Irrtümern, wo sie einseitig das Eingehen auf die jeweilige Situation als Erweis für 
die Echtheit des religiösen Lebens betont, wo sie das Leben gegen die Übung ausspielt. 
Denn ohne Übung, ohne regelmäßige Übung des Gebetes und der Gewissenserfor- 
schung geht der Tiefgang des geistlichen Lebens verloren, wird das Glaubensleben 
ersterben, wird die Arbeit zum Mittel des Gewinnstrebens, des Machtstrebens und 
des Stolzes oder zum leeren Funktionsablauf,und auch die apostolische Arbeit ist 
dagegen nicht gefeit. Desgleichen muß es die kleinen Übungen des Gebetes und der 
Buße geben. Sie halten den Geist wach, sie sind hinweisende Zeichen auf das, was 
eigentlich gemeint ist. Ohne sie würden wir einschlafen, einem rein natürlichen 
Denken erliegen und einer Täuschung anheimfallen. Hier liegt eine große Gefahr 
für die heutige Generation. Nur allzu leicht überspielt sie ihre schnelle Ermüdbar- 
keit, ihre Ungesammeltheit, ihre Erregbarkeit und Lustlosigkeit mit dem Abtun 
einer überholten, dem Leben unangemessenen Übungsfrömmigkeit. Allerdings wird 
man die Übung dem Rhythmus des Lebens und der Psychologie des heutigen Men- 
schen anpassen müssen. Hier sollte man sich einiges einfallen lassen. Aber der Übung 
kann niemand entraten. Sie ist das Geländer, der Wegweiser für den Geist, der 
sonst ins Schweifen geriete und sich in unkontrollierbare Weiten verlöre. 

Friedrich Wulf SJ 




