
Stilwandel des christlichen Sterbens 

Franz H i 11 i g SJ, München 

Der Tod ist Jahrhunderte lang ein klassisches Thema der christlichen Predigt 
gewesen; man denke etwa an den Barock, aber auch an das 18. und 19. Jahrhundert. 
Er schien wie kaum ein anderer Gegenstand geeignet, die Menschen heilsam zu 
erschüttern, ihnen das Trügerische und Vorläufige alles Irdischen zum Bewußtsein 
zu bringen und sie mit dem Hinweis auf das Gericht und die •letzten Dinge", auf 
die unausweichliche Entscheidung zwischen Himmel und Hölle zur Umkehr zu 
bewegen. Im besonderen gehörte der Tod zum festen Bestand jeder Volksmission 
und der Exerzitien (obwohl übrigens im Exerzitienbuch des hl. Ignatius nur an 
wenigen Stellen und mehr im Vorübergehen von ihm die Rede ist; vgl. EB 78, 
186, 340). 

Wird heute noch über den Tod gepredigt? Nehmen die letzten Dinge: Gericht, 
Himmel und Hölle einen nennenswerten Raum in der christlichen Verkündigung der 
Gegenwart ein? In Frankreich hat man diese Frage mit Sorge gestellt (vgl. Louis 
Lochet in •Christus" 34, 183•202). Aber auch im deutschen Sprachgebiet begeg- 
net man diesem Thema nicht häufig. Selbst in den Exerzitien scheinen darüber immer 
seltener Betrachtungen vorgelegt zu werden. Woran liegt das? Sind unsere Prediger 
unsicher geworden? Wagen sie nicht, ihren Hörern die volle Wahrheit zu sagen? 
Hat der Reporter einer vielgelesenen Illustrierten recht, wenn er behauptet, dieses 
Thema, das die Kirchen nicht mehr zu predigen wagten, sei von den Sekten über- 
nommen worden und tue bei ihnen nun seine Wirkung? Oder ist die christliche Pre- 
digt, wie es Lochet andeutet, im Zuge eines gesamten Umdenkens auf der Suche, 
•wie man den Menschen unserer Zeit vom Mysterium des Todes zu künden habe"? 
(Das ist die Überschrift seines Aufsatzes.) 

Unleugbar stehen wir heute ganz allgemein vor einer Tendenz, den Tod totzu- 
schweigen. Er ist eines der Haupttabus des modernen Lebens. Diese Tendenz hat im 
Menschen selbst einen starken Verbündeten. Man könnte mit vollem Recht erstaunt 
und empört sein, daß der Mensch, der doch sterben muß und dessen Sterben ent- 
weder die Vernichtung oder eine ewige Entscheidung bedeutet, diese Grundtatsache 
seiner Existenz so wenig bedenkt, ja sie einfach aus seinem Bewußtsein hinaus- 
zuschieben sucht. Dieses Erstaunen ist berechtigt. Nur darf man das Wegsehen vom 
Tod, das Nicht-ernst-nehmen seiner Nähe, das Nicht-sterben-wollen nicht gleich 
moralisch deuten. 

Von Natur aus will der Mensch leben. Man kann geradezu ein Argument für die 
Unsterblichkeit der Geistseele darin erblicken, daß dem Menschen der Gedanke an 
seine Vernichtung untragbar erscheint. Er will leben. Er braucht Hoffnung und eine 
Zukunftskulisse. Noch der Schwerkranke, ja der Sterbende macht sich aus diesem 
Lebenshunger heraus Illusionen, der kranke Arzt so gut wie alle andern, der ster- 
bende Priester oder Ordensmann nicht weniger als die übrigen Christen. Der Glaube 
verwandelt nicht einfach die Natur. Aus dieser Zukunftshoffnung aber spricht die 
Natur. Der Mensch kann ohne Hoffnung nicht leben. 



Stilwandel des christlichen Sterbens 325 

Dazu kommt heute in immer stärkerem Ausmaß, was wir die •medizinische Sicht* 
des Sterbens nennen können. Der Patient (das heißt der •Leidende") soll nicht nur 
möglichst ohne Schmerzen sein. Er soll auch nicht ahnen, daß es mit ihm zu Ende 
geht: Angst, Scheu oder ein übertriebenes Zartgefühl von seiten der Verwandten 
verbünden sich allzugern mit dem (an sich durchaus verständlichen) Bemühen der 
Schwestern und Ärzte, dem Kranken Mut und Vertrauen einzuflößen. Ihm wird die 
Wahrheit vorenthalten. Zu diesem Verschweigen tritt dann die Droge und die 
Spritze. Schon Tage lang vor dem Ende liegt der Patient in Bewußtlosigkeit. Er 
schläft hinüber, ohne überhaupt je deutlich das Nahen der Schwelle begriffen zu 
haben. 

Hinter dieser rein •medizinischen Sicht" steht aber zugleich eine weltanschauliche 
Tendenz: der Verlust des christlichen Ewigkeitsglaubens, stehen Agnostizismus und 
Atheismus. Im März 1960 fand in Düsseldorf eine Diskussion über die Frage der 
ärztlichen Aufklärungspflicht statt. Ein Münchner Arzt sprach sich scharf dagegen 
aus: •Der moderne Mensch wolle nicht sterben und im Leben nichts vom Sterben 
hören, sondern er wolle .gestorben werden'" (Süddeutsche Zeitung vom 22. 3. 1960, 
Nr. 70). Hier tritt in unverhüllter Offenheit zutage, daß bei unsern Zeitgenossen 
das christliche Menschenbild zerbrochen ist. Wie klar hat das Bernanos gesehen: 
•Der Durchschnittsmensch ist gar nicht stolz auf seine Seele, er hat nur einen Wunsch, 
sie zu verneinen. Er verneint sie mit einem tiefen Gefühl der Erleichterung, als wäre 
er einen furchtbaren Alpdruck los. Mit einer Art unverständlichem Stolz glaubt er 
zu entdecken, daß sie nicht existiert. Die metaphysische Sorge des Durchschnitts- 
menschen besteht fast zur Gänze in dieser uneingestandenen Verneinung, in diesem 
Stolz, in jenen tausend listigen Versuchen, die alle dahin gehen, diese Seele, diese 
Last, dieses quälende Bewußtsein des Guten und des Bösen irgendwo, irgendwie 
abzuschütteln und aufzugeben. Wenn nur diese Seele nicht existierte! Und falls sie 
doch existiert, wenn sie nur nicht unsterblich wäre! Im Laufe der Jahrhunderte 
haben Milliarden und Abermilliarden von Dummköpfen, unzählige .imbeciles', mit 
einem Augenzwinkern wiederholt: Ist man einmal tot, dann ist alles tot"1. 

Es ist selbstverständlich, daß die christliche Verkündigung dieser Verfälschung 
des Menschenbildes und der gesamten Wirklichkeit entgegentreten muß. Der Christ 
glaubt an das ewige Leben und an den unendlich ernsten Entscheidungscharakter des 
Todes. So sehr auch wir es begrüßen, wenn den Leidenden und Sterbenden ihre 
Schmerzen erleichtert werden, und die katholische Moraltheologie dem Arzt hier 
einen weiten Spielraum läßt, so steht doch der gesamte Vorgang des Hinscheidens 
für den Christen vor einem andern Horizont. Der Tod ist nicht nur kein blindes 
Schicksal, sondern Fügung und Ruf Gottes, der die unendliche Liebe ist. Der Tod ist 
zugleich unsere Tat, die •Antworttat", wie Eugen Walter es genannt hat2. Das 
Idealbild christlichen Sterbens bleibt das wache und bewußte Sterben, das Zurück- 
geben unseres Lebens in die Hände Gottes. •Das Ende des Menschen als Geistperson 

1 La liberte pour quoi faire? L'esprit europeen, Paris 1953, 232. Übers. Espiau de la 
Maestre. 

2 Eugen Walter: Die Herrlichkeit des christlichen Sterbens. Freiburg 1940. Wieder 
abgedruckt in: Quellen lebendigen Wassers. Von der Fülle der sieben Sakramente. Freiburg 
1953. 



326 Franz Hillig 

ist tätige Voll-endung von innen, ein aktives Sich-zur-Vollendung-bringen, aufwach- 
sende, das Ergebnis des Lebens bewahrende Auszeugung und" totales Sich-in-Besitz- 
nehmen der Person, ist Sich-selbst-gewirkt-haben und Fülle der personalen Wirk- 
lichkeit." Zugleich allerdings ist es •zustoßendes, erlittenes, seiner inneren persona- 
len Gesetzlichkeit entzogenes Erleiden von außen ... verohnmächtigende Entleerung 
seiner personalen Wirklichkeit"8. 

Es gibt einen Stilwandel des Sterbens wie es einen Stilwandel des Lebens gibt. 
Werner Leibbrand hat einige Züge solcher •Stilistik des Sterbens" beschrie- 
ben4. Sie hat zunächst eine kulturgeschichtliche Komponente, wie sie etwa im rühr- 
seligen Sterben der Biedermeierzeit oder (nach Goethes Vorbild) in der Vorliebe für 
das Sterben im Lehnstuhl zum Ausdruck kommt. Sie hat weiter eine medizinische 
Komponente, wie sie durch die Heilmethoden, die Schmerzbekämpfung und etwa 
den Umstand gegeben sind, daß der Kranke heute immer häufiger außerhalb seiner 
Familie, in der Klinik stirbt. Dazu tritt die religiöse Komponente. Christliche Über- 
lieferung, die Glaubenshaltung einer Zeit werden sie bestimmen. Doch wird auch 
der religiöse Stil gleichzeitig von den andern Komponenten mitbestimmt werden, 
ohne daß darum die christliche Substanz als solche angetastet zu werden braucht. So 
mag das Sterben des Erbhofbauern, der von seinen um sein Sterbelager versammel- 
ten Angehörigen wie ein Patriarch Abschied nimmt, ihnen letzte Anweisungen gibt 
und in ihrer aller Beisein die heiligen Sakramente empfängt, durchaus barocke Züge 
tragen. Dennoch kommt in solchem Streben ein Wesenszug christlicher Todesauf- 
fassung zum Ausdruck, der überzeitlich ist und den es durch den Stilwandel hin- 
durchzuretten gilt: der Wille zum wachen und bewußten Tod. Nicht umsonst lehrt 
die Kirche uns beten um Bewahrung vor einem •unversehenen Tod", das heißt aber 
einen plötzlichen Tod, ohne Gelegenheit, sich hier und jetzt für den entscheidenden 
Schritt zu bereiten. Mag die moderne Medizin den •unbewußten Tod" immer häu- 
figer werden lassen • mit dieser Tatsache muß sich auch der Christ immer mehr 
abfinden •, so darf sich an seiner grundsätzlichen Haltung zum Tod doch nichts 
ändern. Er wird nur die Vorbereitung auf das Sterben, die Annahme des Todes, den 
Tod als •Antworttat" in die Zeit vorverlegen müssen, da er noch über seine geisti- 
gen Kräfte verfügt. 

Es ist eine weitverbreitete Fehlauffassung, als sei vor allem der Moment von 
schicksalhafter Bedeutung, in dem nach ärztlichem Ermessen der Tod eintritt. Denn 
auch abgesehen von der medizinisch diskutierten Frage, wann genau der Tod ein- 
tritt und ob dieses Eintreten nachweisbar sei, ist religiös gesehen die andere Frage 
viel entscheidender: Wie war der Mensch, der vielleicht durch einen Verkehrsunfall 
plötzlich aus dem Leben gerissen wurde, vorher eingestellt? Wie hat er überhaupt 
gelebt? Das Sterben und die mit ihm unweigerlich gefällte ewige Entscheidung ist 
nicht einfach ein willkürliches zufälliges Halt wie etwa beim Roulletespiel. Es ist 
das Ergebnis eines ganzen Lebens. In dem, was wir im Tode sind, ist unser ganzes 
Dasein mit all seinen Entscheidungen und Fehlentscheidungen, mit unserer Schuld, 
unserer Läuterung und Reife integriert. Es ist nach Karl R a h n e r ein Ende, •in 

3 Karl  Rahner: Zur Theologie des Todes, in: Synopsis. Studien aus Medizin und 
Naturwissenschaft. Hamburg, Heft 3,100 f. 

1 Synopsis a.a.O. 46•59. 



Stilwandel des christlichen Sterbens 327 

dem das Ganze des Menschen zunächst irgendwie zu einem Abschluß jener Zeitlich- 
keit kommt, die für das Leben charakteristisch ist"5. 

Gerade unser Leben in der technisierten Welt, der rasenden Autos und Flugzeuge 
unterstreicht die Warnung des Herrn, allzeit bereit zu sein. Hier zeigt sich wieder, 
wie der Mensch trotz allem Fortschritt der ärztlichen Kunst und Wissenschaft in 
seiner Tiefe bedroht bleibt und die christliche Todesmahnung und Todesbereitschaft 
nichts von ihrer Dringlichkeit verloren haben; der Tod bleibt wesentlich •Dieb" 
und •Ruf mitten in der Nacht". Wohl aber wird sich die Verkündigung des Todes 
darin völlig umzuorientieren haben, wie sie von ihm zum Menschen von heute 
spricht, ja noch tiefer und wesentlicher: wie sie ihn theologisch neu zu verstehen hat. 
In der Abneigung gegen die hergebrachte Todespredigt, von der wir ausgegangen 
sind, steckt keineswegs nur Zaghaftigkeit oder sogar unsicher gewordener Glaube. 
Das mag gelegentlich durchaus der Fall sein. Im großen gesehen aber ist unsere 
ganze geistige und theologische Entwicklung darüber hinweggegangen. 

So markig und ergreifend jene klassischen Reden auch waren, sie wirken auf uns 
nicht nur formal reichlich theatralisch und dem barocken Totenprunk verwandt, sie 
arbeiten auch zu stark im Psychologisch-Emotionalen und Ethisch-Pädagogischen. 
Wir verlangen heute stärker nach dem dogmatisch Wesentlichen, nach dem Bibli- 
schen und, um es gleich zu sagen, nach der Überwindung der Schrecken des Todes 
hinein in den Sieg der Auferstehung. Gerade weil heute das geistige Ringen um das 
Ganze und Letzte geht, drängt es uns, dem Atheismus und Nihilismus unser christ- 
liches Hauptbekenntnis, unsere Hoffnung und unseren Lebensoptimismus entgegen- 
zuhalten: Credo in vitam aeternam. Der Tod wird gerade durch die pädagogische 
Todesdrohung und durch das schwere Todespathos christlich verbogen. Der Tod ist 
der Übergang zum wahren Leben. Er ist Ankunft des Herrn, der die Seinen zur 
Hochzeit, zur ewigen Freude, zum Schauen Gottes, ja zum seligen Gottbesitz ruft. 

P. Jacques Bunel, ein Karmelit, der 1945 in Mauthausen als heldenmütiger Be- 
kenner mit seinem Leben zahlte, sprach an einem Ostertag zu den Karmelitinnen 
von Le Havre: •Warum soll der Tod für uns ein lieber Freund und der Freund 
jeden Augenblicks sein? Warum soll der stete Gedanke an ihn unsere innere Nah- 
rung bilden und unser Herz voll froher Erwartung höher schlagen lassen? Anders 
gesagt: worin besteht die Freude des Sterbens? Oh, zuerst und vor allem darin: es 
schenkt uns Gott. Denkt ihr daran, Schwestern? Nehmen wir an, eine von euch würde 
hier auf der Stelle unmittelbar vom Tod ereilt; was bedeutete das? Ihre Seele trennt 
sich von ihrem Leib und steht von Angesicht zu Angesicht Gott gegenüber. Mit der 
ganzen Gewalt ihrer Liebe kann sie sich endlich in Gott hineinstürzen, ihn ergreifen, 
ihn in ihre Arme schließen, ihren Hunger nach Gott stillen. Bei Elisabeth von der 
Dreifaltigkeit steht die schöne Wendung: die Mauer fällt, und Gott erscheint"6. 

Die Freude des Sterbens! Es wäre in diesem Zusammenhang einmal lehrreich, 
den Wandel festzustellen, der sich in der christlichen Todesanzeige vollzieht. Daß 
der breite, schwarze Trauerrand immer schmäler wird, mag zunächst einfach als eine 
Frage des Geschmacks erscheinen. Es ist aber mehr. Der Tod soll, wenn wir schon 

5 Zur Theologie des Todes, a.a.O. 100. 
6 Michel Carrouges:Z,e P ere Jacques. Paris 1958, 318. 



328 Franz Hillig 

glauben, daß er der Heimgang zum Herrn, die Geburt zum wahren Leben, die 
Pforte zur ewigen Herrlichkeit ist, im Licht Christi stehen. •Am 7. Juni 1949 
ging in tiefem Frieden und in heiliger Freude meine geliebte Mutter in das andere 
Leben", heißt es in einer solchen Anzeige, die nur noch von einem zarten schwarzen 
Strich gerahmt ist. Nicht zuletzt die Symbole wandeln sich: auf den Friedhöfen wie 
in den Todesanzeigen treten an die Stelle der erloschenen Fackel, der verhüllten 
Urne, der zersprungenen Leier das Kreuz als Siegeszeichen oder das Christusmono- 
gramm. Worte des Glaubens unterstreichen die Zuversicht: •In Christus leuchtet uns 
die Hoffnung seliger Auferstehung. • Christus nahm heute nacht meinen lieben 
Mann im 81. Lebensjahr, gestärkt mit den hl. Sakramenten, in das Reich seiner 
Herrlichkeit." Oder: •Nach Empfang der hl. Kommunion und der hl. Ölung ging 
Victor Seh. an der Hand seines Bruders Jesus Christus hinüber in Gottes Herrlich- 
keit." Es handelt sich um einen ehemaligen Führer der katholischen Jugend. • So 
häuft sich in den Todesanzeigen, die aus dem Geist der Kirche von heute gestaltet 
sind, das Bekenntnis zum Leben in Gott, zur Auferstehung, zum Glauben, der nicht 
getäuscht wird. 

Wir haben gesagt: die Natur will leben. Sie will den Tod nicht wahrhaben. Von 
Natur aus neigen wir alle dazu, vor ihm zu erbeben und den Gedanken an ihn aus- 
zuschalten. An sich hilft auch das Älter- und Reiferwerden dabei wenig. Es gibt 
keine wachsende Nähe und Vertrautheit mit dem Tod, die sich von allein herstellten. 
Es bleibt immer ein unendlicher Abstand, es bleibt ein absolut Neues, ein Sprung, 
den streng genommen niemand einüben kann. Dennoch gibt es eine christliche Todes- 
bereitung. Es gibt eine Selbsterziehung aus dem Glauben. Die Kirche leitet uns an, 
um ein christliches Sterben zu beten. Jedes Ave Maria erinnert uns an die •Stunde 
unseres Todes". Was am Grabe einer evangelischen Christin, die hochbetagt gestor- 
ben war, gerühmt wurde, daß sie nur noch zur Ewigkeit hingelebt habe, sollte mit 
zunehmender Reife von uns allen gelten können. •Ob dieses Jahr meine Ewigkeit 
bringt?" schrieb P. Paschalis Schmid, der Begründer des Priester-Samstags, zur 
Jahreswende 1952/53 an einen Bekannten. Fünf Jahre später war er tot. 

Aber es ist nicht das Darandenken allein. Es geht um die Vertiefung des Glau- 
bens, um ein Überwinden der naturhaften Daseinsangst und ein reales Zum-Tragen- 
Kommen der Hoffnung, ein richtiges Sehen dessen, was der Tod christlich ist; es 
geht um das immer hellere Leuchten der Vorfreude. Wir wollen ehrlich sein und 
keine Schönfärberei treiben: auch der christliche Tod bleibt bitter. Das ölbergleiden 
und die Verlassenheit des Herrn am Kreuz sind unendlich tröstlich. Sie zeigen uns, 
daß es kein Mangel an christlichem Glauben und christlicher Tapferkeit zu sein 
braucht, wenn wir zittern und beben, wenn die Schatten des Todes fallen. Zwei 
letzte Tagebuchaufzeichnungen mögen das belegen: Der Kirchengeschichtler Franz 
Xaver Kraus, der am 28. Dezember 1901 mit 61 Jahren starb, trug am 10. Dezem- 
ber 1901 als letzte Notiz in das Tagebuch ein, das er seit dem sechzehnten Lebens- 
jahr geführt hatte: •Die letzten Wochen waren mir eine Zeit schweren Leidens ... 
Heute beim Erwachen hatte ich so sehr die Empfindung meiner Armut, Verlassen- 
heit und Schwäche, daß ich in Tränen ausbrach! Für alles bin ich empfindlich. Die 
Sorge für den armen Hund reißt mir ins Herz, und ich sehe vor mir nichts als ein 
allmähliches Erlöschen. Viele Beweise von Aufmerksamkeit (Prinz Max und Groß- 



Stilwandel des christlichen Sterbens 329 

herzogin...). Audi die Kollegen meiner Fakultät zeigen mir freundliche Gesin- 
nung. Ach, wenn ich noch etwas leben und arbeiten könnte!!"7. 

Fast wörtlich findet sich dieser Aufschrei in den Aufzeichnungen von P. Ivo Zei- 
ger wieder, der am 24. Dezember 1952 mit 54 Jahren allzu früh die irdische Arbeit 
niederlegen mußte. Seine letzte Eintragung lautet: •Es ist so schwer, Gott sich 
anheimzugeben. Warum darf ich nicht mehr arbeiten? Fiat voluntas tua, Domine!" 
Nein, die Christen, auch die großen vorbildlichen, bleiben Menschen. Und wenn 
sie sich für ihr eigenes Schicksal und ihre Leistung auch zum Ja und zur Ergebung 
durchgerungen haben, dann bleibt als Schwerstes der Gedanke an den Abschied von 
den lieben Menschen, von dem Schmerz, den ihr Scheiden ihnen bereitet. Wenn man 
die •Abschiedsbriefe und Aufzeichnungen des Widerstandes 1933•1945" liest, die 
von Helmut Go 11 witzer, Käthe Kuhn und Reinhold Schneider gemein- 
sam unter dem Titel: •Du hast mich heimgesucht bei Nacht" herausgegeben wur- 
den8, dann sind die Schlußworte mit am ergreifendsten, mit denen diese zum Tod 
Verurteilten den letzten Abschied nehmen von Vater und Mutter, von Gatte und 
Gattin und von den Kindern. Dieser Schmerz ist heilig und ist selbst wie ein Be- 
kenntnis, daß all dies herzzerreißende Leid von der unendlichen Vatergüte Gottes 
umfangen und von der Gewißheit ewiger Existenz und des Wiedersehens im Herrn 
schon durchstrahlt ist. 

Trotz des Schweren, das der Abschied von dieser Welt mit sich bringt, fehlt es 
nicht an Zeugnissen froher und zuversichtlicher Erwartung des Todes, und nicht an 
Familien, für die das bittere Scheiden eines der Ihren aus dem Glauben an die 
Realität des ewigen Lebens die Hand des liebenden Gottes spürbar werden ließ. Ein 
Beispiel mag hier für viele stehen. 

Der zwölfjährige Gottfried war an einem Dienstag mit dem Rad verunglückt. Er 
starb am Tag darauf im Krankenhaus, ohne aus seiner tiefen Bewußtlosigkeit 
erwacht zu sein. Gottfrieds Eltern schreiben: •Gottfried hatte am Samstag gebeichtet 
und das Sakrament der Vergebung empfangen; er hatte am Sonntag in der Früh- 
messe ministriert und kommuniziert, wie er es gewohnt war. Am Morgen des Un- 
glückstages hatte er seinem Kaplan in der Religionsstunde noch besondere Freude 
gemacht, und bald nach seiner Einlieferung in die Klinik hat er die letzte Ölung 
empfangen. Um sein ewiges Geschick braucht man sich, nach dem Urteil aller Nah- 
beteiligten, nicht die geringste Sorge zu machen. 

Gottfried war ein sehr frischer, fröhlicher, kerngesunder Junge, lebensfreudig 
und weltoffen, gutartig und eifrig, rund und richtig in seinem ganzen Wesen, oft ein 
wilder Draufgänger, im Grunde aber feinfühlig und gemütvoll, in allem vollkom- 
men auf der Höhe seiner zwölf Jahre, selbstverständlich nicht ohne Fehler, aber so 
,in Ordnung', wie es ein Zwölfjähriger eben sein kann. 

Sein plötzlicher, unerwarteter Tod erscheint dem irdischen Blick als böser Zufall; 
doch haben wir keinen Augenblick gezweifelt, daß dieser .Zufall' einer höheren 
Führung entsprungen ist, seinen vorläufig nur erahnbaren Sinn enthält und, ver- 
arbeitet, uns zum Segen sein wird. 

Gottfried ist am Michaelsfest, dem 29. September, beerdigt worden, so festlich, 

7 Franz Xaver Kraus: Tagebücher, hrsg. von Hubert Schiel. Köln 1957, 758. 
8 München 1958. 



330 Franz Hillig 

wie es eben nur möglich war. An seinem Grabe hat der Priester bereits ausgespro- 
chen, daß wir nun einen nahen Fürsprecher in der himmlischen Welt hätten, und 
auch die Totenmesse, die ebenfalls am 29. September gefeiert worden ist, wurde 
nicht mit dem Ritual der Totenmessen zelebriert, sondern • in festlichem Weiß • 
mit dem Meßformular des Michaelsfestes, dessen Evangelium von den Engeln und 
von den Kindern spricht. Bei Gottfrieds Beerdigung war außer vielen anderen Men- 
schen nicht nur seine Schulklasse anwesend, sondern fast vollzählig, allermeist in 
roten und grünen Gewändern, auch der Kreis der Meßbuben, in dem und in deren 
Altardienst Gottfried zu Hause war. 

Rückschauend gewahren wir einige Zeichen aus Gottfrieds letzten Tagen, die dar- 
auf deuteten, daß sein Leben, in seiner Art, vollendet war; z. B. eine ihm nicht 
immer eigene Sanftheit und Hilfsbereitschaft. Am Sonntag vor seinem Tod hat er 
zu einem Bekannten, dem Sinne nach, gesagt: ,Ich bin der glücklichste Mensch der 
Welt, auch wenn nicht alles nach meiner Nas' geht. Und wenns anders wäre, dann 
wär's ja auch ein Dreckhaufen!' 

Gottfried hat bis zu seinem Lebensende täglich das Gebet gesprochen, das man im 
allgemeinen nur sehr kleinen Kindern beläßt: ,Lieber Gott, mach mich fromm, daß 
ich in den Himmel komm!' Wir haben uns oft gefragt, ob man es durch ein anderes 
ersetzen solle, aber es schien zu ihm noch immer ganz und gar zu passen. Und nun 
• so dürfen wir annehmen • ist er in den Himmel gekommen und ist nun, wie 
der Priester bei der ,Totenmesse' sagte, ein Ministrant in der göttlichen Welt, der, 
etwa befragt, nicht noch einmal zurückwechseln möchte in die irdische Rolle ..." 

Der bekannte, damals 86jährige P. Karl Richstätter teilte einem Mitbruder mit 
zitternder Hand mit, er habe die heilige Ölung empfangen. Ohne zu wissen, daß 
er nur noch wenige Stunden zu leben hatte, fügte er hinzu: •Der Gedanke, in eini- 
gen Wochen oder Monaten in der Ewigkeit zu sein, erfüllt mich mit einer ganz 
außerordentlichen jubelnden Freude." Das war nicht pathetisch gesagt, sondern 
entsprach einem tiefen Glaubensrealismus. Als P. Friedrich Kronseder in seinen 
alten Tagen auf das Sterben zu sprechen kam, sagte er strahlend: •Ha, das wird 
einmal schön. Das ist dann das Eigentliche!" Auch hier die Vertrautheit mit dem 
gnadenhaften Leben im dreifaltigen Gott. Und immer ist es der Wirklichkeits- 
charakter dieses Lebens, der unterstrichen wird, so etwa, wenn P. Alfred Delp zu 
dem ihn zur Hinrichtung begleitenden Gefängnispfarrer sagte: •Bald werde ich 
mehr wissen". 

Der Tod von P. Otto Pies9 erscheint uns eine deutliche Veranschaulichung des 
Doppelten, das echtes christliches Sterben in sich schließt: des Schweren und doch des 
Glanzes der Vorfreude. Die erste Todeswarnung traf den 57jährigen, als ihm im 
Jahre 1957 das linke, von einem Sarkom befallene Auge entfernt werden mußte. 
P. Pies arbeitete unermüdlich weiter. Aber neue Beschwerden machten einen weite- 
ren Eingriff erforderlich. Das Ergebnis war, daß bei der fortgeschrittenen Metasta- 
senbildung an eine Rettung nicht mehr zu denken war. Rapid setzte dann auch der 

9 P. O. Pies SJ ist weithin durch seine Bücher (•Im Herrn", •Stephanus heute", •Das große 
Gespräch") bekannt geworden, vor allem aber durch sein Bekennertum in Dachau, vgl. seinen 
Bericht: Block 26. Erfahrungen aus dem Priesterleben in Dachau. Stimmen der Zeit 141 
(1947) 10•28. 



Stilwandel des christlichen Sterbens 331 

Verfall ein. In den letzten Tagen seiner Krankheit war es P. Pies klar, wie es um 
ihn stand. Nun stellte er sich, wie der offizielle Bericht seines Sterbens sagt, bewußt 
auf den Heimgang zu Gott ein. Alle Verbindung nach draußen brach der Sterbende 
ab. Er wollte keinen Besuch und keine Post mehr. Den Ordensschwestern, die ihn 
pflegten, gab er die Gebete an, die sie ihm immer wieder vorbeten sollten. Schon ihre 
Auswahl ist für den Stil dieses Sterbens bezeichnend: das Gloria, das Te Deum 
laudamus, das Magnificat und das Credo, ferner bestimmte Psalmen und Stoß- 
gebete. P. Pies erklärte, wenn die Schwäche größer werde, möchten nur solche 
Menschen zugelassen werden, die beten, damit er sich, wenn er zu sich komme, mit 
ihrem Gebet vereinigen könne. Er empfing die Sterbesakramente. Der letzte Tag 
brach an. Am Morgen fragte der Kranke die Schwester, wie es um ihn stehe. Sie 
fand die Antwort: •Pater, der liebe Gott steht schon vor der Tür." P. Pies: •Er soll 
doch hereinkommen." Am Nachmittag wiederholte sich die Situation. Da mußte die 
Schwester schon sagen: •Jetzt wird es ernst. Jetzt steht der liebe Gott schon am 
Bett." Der Kranke lächelte und sagte nur mehr lallend: •Wie freue ich mich. Wie 
bin ich glücklich." Er hatte keine Stunde mehr zu leiden. 

Wird nicht überhaupt aus dem Krebstod, den doch heute so viele Menschen ster- 
ben müssen, ein Mythus des Schreckens gemacht, den man nicht unbesehen überneh- 
men sollte? Es gibt Menschen, die ihm wissend entgegen gehen und ihn im Hinblick 
auf das Kreuz bestehen. Eine Ärztin, die mitten aus einer segensreichen Tätigkeit 
abberufen wurde, teilte ein Jahr vor dem bitteren Ende einem priesterlichen Freund 
mit folgenden Worten ihr Schicksal mit. Auch dieser Beitrag ist ein Beispiel zum 
Stil des Sterbens. Denn er ist typisch für' die scheue Verhaltenheit, mit der (wenig- 
stens für deutsches Empfinden) Tiefes, ja Heldenhaftes und Heiliges angedeutet 
wird. Der Brief stammt aus dem Jahre 1960. 

•Wie gern wäre auch ich (zum Eucharistischen Weltkongreß) nach München ge- 
kommen, aber Gott hat mir einen dicken Strich durch meine Pläne gemacht: 

Statt nun Ende August meinen Urlaub anzutreten, werde ich mich ins Krankenhaus 
begeben, da man einen Brustkrebs mit bereits bestehenden Metastasen im Beckenkno- 
chen festgestellt hat. Ich habe schon die Vorbestrahlung hinter mir und komme ver- 
mutlich am 25. 8. unters Messer; für den 24. 8. früh um 8 Uhr habe ich eine hl. Messe 
zur göttlichen Vorsehung bestellt. Wollen Sie dann besonders meiner gedenken? 

Verzeihen Sie mir bitte, daß ich das alles so offen schreibe, aber es wäre mir ein 
so wohltuender Gedanke, wenn Sie sich in diesen Tagen und Wochen meiner beson- 
ders annähmen. 

Ich denke, daß ich keine Angst vor dem Tode habe, eher schon vor dem Weiter- 
leben in behindertem, vielleicht sehr erschwertem Zustand • aber ich versuche, mir 
um nichts Äußeres oder Konkretes Sorgen zu machen, sondern mich ganz hinzugeben 
in den Gehorsam unter seinen heiligen Willen. 

Ich hoffe, das klingt nicht zu sehr nach einer entsetzlichen, unwahren Phrase. Ich 
habe mir so sehr gewünscht, einen Ruf zu erhalten, der es mir unmöglich gemacht 
hätte, einfach so weiter zu leben. Nun scheint mir dieses wie ein Ruf, den ich nicht 
nur mit den Lippen und mit schönen Gefühlen, sondern in ,Tat und Wahrheit' lebe. 

Ich bitte Sie auch sehr herzlich, bitten Sie um nichts Konkretes für mich, um Ge- 
sundheit oder Ähnliches, sondern allein um Kraft und Geduld, alles willig auf mich 



332 Franz Hillig 

zu nehmen, das Kreuz, zu dem ich so oft in dem Wunsch nach Liebe und Hingabe 
aufgeblickt habe, wahrhaft zu umfangen. Ach bitte, verzeihen Sie die vielleicht zu 
deutliche Sprache. 

Es geht mir dabei noch ganz leidlich; ich habe etwas Schmerzen in der befallenen 
Hüfte (durch die alles an den Tag gekommen ist!) und mache meine Praxis noch 
unverändert weiter; glücklicherweise merkt man aber auch hier, daß Urlaubs- und 
Reisezeit ist, so daß nicht mehr gar so viel zu tun ist. Wenn ich nachts nicht schafen 
kann, bete ich den schmerzhaften Rosenkranz • glauben Sie, daß es erlaubt ist, ihn 
sozusagen wie ein Schlafmittel zu nehmen? Manchmal überfällt mich doch die Angst, 
ich könnte doch verworfen werden; (immer habe ich auch darum gebetet, nicht wie 
die Spreu zu sein, die beim Worfeln verweht wird) und die Jahre meines mir nun 
so unbegreiflichen Hochmuts fallen mir schwer auf die Seele." 

Der Reisende, der nach Paris kommt und die Kirche Saint-Francois Xavier 
besucht, stößt auf einen Anschlag, der im Innern der Kirche ausgehängt ist. Es ist 
der Abschiedsbrief eines ehemaligen Vikars der Kirche, namens Roger Derry. Abbe 
Derry wurde im Oktober 1941 als Widerstandskämpfer verhaftet und nach Düssel- 
dorf ins Gefängnis gebracht. Am 23. August 1943 wurde er zum Tode verurteilt und 
am 15. Oktober in Köln hingerichtet. Man hörte ihn in der Todeszelle halblaut das 
Tedeum singen. Als man ihn zur Enthauptung führte, war sein letztes Wort: 
•Introibo ad altare Dei." 

Nach allem, was wir von Abbe Derry wissen, begann er nicht als Heiliger10. Ähn- 
lich wie sein Schicksalsgenosse Alfred Delp ist er im Kerker zusehends an Gnade und 
Heiligkeit gewachsen. Sein Brief, mit dem wir die Zeugnisse dieses Aufsatzes be- 
schließen wollen, geht in manchem über das Thema hinaus, das uns hier beschäf- 
tigt. Dennoch zeigt er nicht zuletzt auch gerade dies: Wie der Jünger Christi in voller 
Wachheit, mitten in den Greueln der modernen Diktatur und Schreckensjustiz den 
letzten Gang antritt11. 
•Mein lieber Herr Pfarrer! 

Ich stehe wenige Tage, ja vielleicht nur wenige Stunden, vor meinem Tod. Gott 
ist so gut und gibt mir einen großen Frieden und jene Freude des Geistes, von der 
die .Nachfolge (Christi)' spricht. Die Natur hat keinen Teil an dem allen: der Leib 
ist gebrochen, das Herz ist am Ende; aber die Seele lebt in der Höhenregion. Ich 
höre nicht auf, Gott für den heiligen Eifer zu danken, den er mir in seiner unend- 
lichen Güte zurückgeschenkt hat. Ich hätte in der Sünde sterben können oder doch in 
der Lauheit, die bei all der vielen äußeren Arbeit eine Gefahr gewesen ist. Die Stroh- 
schütte des Kerkers, das äußerst strenge Fasten, die Verdemütigungen und all das 
andere Elend, die Einsamkeit, kurz alles, was Gott in seiner Vorsehung zu meinem 
Besten zugelassen hat, das alles hat mich zusammen mit dem ständigen Gebet auf 
eine Höhe geführt, wo es gut sein ist. Seit zwei Jahren ist mein Leben nichts anderes 
gewesen als eine ununterbrochene Messe. Bald wird es die Hinopferung von Kai- 
varia sein, die innigste Kommunion und die Danksagung durch alle Ewigkeit. 

10 Mgr. Chevrot, L'Abbe Roger Derry. Paris 1946. 
11 Für die besondere Lage des Sterbens von zum Tode Verurteilten vgl. außer dem ge- 

nannten Werk: •Du hast mich heimgesucht bei Nacht" den Beitrag von Anstaltspfarrer 
Harald Poelchau, Bewußtes Sterben, in Synopsis 19•24. 



Stilwandel des diristlidien Sterbens 333 

Wie ist Gott gut! Denn mein Vertrauen siegt über die Furcht, die ich wegen mei- 
ner Sünden haben könnte. Dennoch bitte ich um Ihr Gebet und um heilige Messen 
für alle die Meßopfer, die ich nicht darbringen konnte (das vor allem liegt mir 
schwer auf der Seele...). 

Ich bitte Sie um Verzeihung, daß ich nicht war, wie ich hätte sein sollen; ebenso 
bitte ich alle um Verzeihung, denen ich etwa, ohne es zu wollen, wehe getan oder ein 
Unrecht zugefügt habe. Ich habe immer nur das Gute gewollt. Sollte ich mich in den 
Mitteln geirrt haben, so werde ich das in Kürze gut machen, dadurch, daß ich mich 
für alle hingebe. Wie leid tut es mir, nicht mehr apostolisch arbeiten zu können, zu 
wissen, daß mein Leben hienieden zu Ende ist. Hatte der liebe Gott es so kurz 
gewollt? Habe ich nicht eine schwere Verantwortung auf mich geladen dadurch, daß 
ich seine Dauer abgekürzt habe...? Doch ich laß alle Sorge hinter mir und werfe 
mich rückhaltlos in Gottes Arme. 

Ich opfere mein Leben für all die großen Anliegen: für Gott, für die Kirche, für 
Frankreich, für die geliebte Pfarrei vom heiligen Franz Xaver, an die ich oft 
denke... 

Möchte mein Tod die Messe sein, die ich am vollkommensten in Großmut und 
Freude darbringe. Bald, lieber Herr Pfarrer, werde ich Den sehen dürfen, den ich 
trotz allem so geliebt habe. Endlich werde ich ihn lieben können, wie ich ihn mein 
Leben lang hätte lieben wollen. Ich hoffe auch, daß ich von da oben mehr Gutes 
werde tun können, als ich hier unten getan habe. Ich hätte Ihnen noch so viel zu 
sagen. Mein Herz ist übervoll; aber ich muß schließen. (Wenn Sie wüßten, unter 
welchen Umständen ich dieses Wort hinkritzele!... die Kommißstiefel!...) Ich 
denke an alle, ich vergesse keinen. Ich bete für alle. Ich habe so viel geliebt! Aber 
mir scheint, meine Liebe ist noch gewachsen, und wie werde ich Ihnen bald von dort 
oben her helfen! 

Wie ist Gott gut, daß er mich auf dem Strohsack eines Kerkerloches enden läßt, 
in der radikalen und doch so geliebten Entblößung von allem, in äußerster Armut 
und im Gehorsam. Wie leicht wird einem da Gebet und Betrachtung! Mein Brevier, 
das ich fast immer habe beten können, ist • zusammen mit der Nachfolge Christi • 
mein großer Trost und meine tägliche Nahrung gewesen. Noch nie habe ich so die 
Psalmen verkostet. 

Ich bitte noch einmal alle um Verzeihung, die ich möglicherweise betrübt habe. 
Beten Sie viel für mich! Bitten Sie meine lieben Mitbrüder um das Almosen hei- 

liger Messen. Und nun, auf baldiges Wiedersehen im Himmel, wo ich schon in Ge- 
danken und im Verlangen weile. Ich erlaube mir, Sie in kindlicher Liebe zu um- 
armen. Ich versichere Sie noch einmal meiner Anhänglichkeit, und erraten Sie im 
übrigen alles, was ich nicht zu sagen vermag und wovon mein Herz voll ist. 

Gott sei gepriesen, und es lebe Frankreich! Roger." 

Die Zeugnisse jener heroischen Jahren wirken nur scheinbar wie etwas längst hin- 
ter uns Liegendes. 

Unsere Zeit ist trotz des gegenwärtigen Wirtschaftswunders gar nicht nur eine 
Zeit problemloser, irdischer Glückseligkeit. Die •Geworfenheif unseres Seins, seine 
wesentliche Bedrohtheit durch das Nichts, von dem die heutige Philosophie zum 



334 Franz Hillig 

Menschen spricht, erscheinen geschichtlich anschaubar in den Katastrophen, die hinter 
uns liegen und sich schon wieder drohend vor uns aufrichten. Theologisch ist kaum 
eine Sicht des Offenbarungsgutes so stark hervorgetreten wie die eschatologische. 
Die Eschatologie ist geradezu ein theologisches Modewort geworden. Dagegen kann 
sich kein Wort schützen. Es ist dennoch ein echtes Wort, da es von den Ereignissen 
und Notwendigkeiten unserer Zeit diktiert ist. Es ist die Neufassung dessen, was 
vor ein, zwei Menschenaltern die •letzten Dinge" meinten. 

Eschatologie ist mehr als ein neues Wort. Es ist nicht nur der Hinweis auf den 
persönlichen Tod und den Jüngsten Tag, also der Hinweis auf einen fernen Flucht- 
punkt. Nein, der Glaube stellt das gesamte Weltgeschehen hier und heute unter das 
Gericht Gottes. Die eschatologische Sicht verbrennt alle vorläufigen und vergäng- 
lichen Werte an dem heiligen Feuer des absoluten Gottes. Durch dieses Feuer hin- 
durch sind die Eschata aber auch die endzeitliche Aufrichtung des Gottesreiches, die 
schon begonnen hat, das Heraufkommen des •neuen Himmels" und der •neuen 
Erde". 

Spricht unsere Verkündigung zu wenig vom Tod? Wenn der Verkündiger in der 
Theologie der Gegenwart zu Hause ist, dann müßte sich ihm der Gedanke an den 
Tod geradezu aufdrängen. Allerdings, den Hinweis auf Totengebein und verwesen- 
den Leichnam wird er aus dem richtigen Gespür unterlassen, daß diese Bildwelt den 
heutigen Menschen nicht mehr erschüttert. Die Botschaft vom Tod und vom Gericht, 
vom ewigen Leben und von der Auferstehung muß heute anders, nüchterner und 
zugleich theologischer ausgerichtet werden. Aber ausgerichtet muß sie werden. Sie 
gehört wesentlich zur prophetischen und beunruhigenden Sendung der Kirche. 

Dem Stilwandel in der Verkündigung des Todes liegt ein Stilwandel des christ- 
lichen Sterbens zugrunde. Dem Christen von heute ist das klarbewußte, bekennende, 
wenn auch zitternde Sterben aufgegeben, das mitten in unserer Welt Zeugnis gibt 
von der Wirklichkeit des richtenden und beseligenden Gottes. Man kann fragen, ob 
wir unseren Tod, den Tod, der nur uns gehört, unsere Lebensantwort enthält und 
von uns geprägt ist, in seinen wesentlichen Zügen schon gefunden haben. Die Zeit, 
dieses wahre christliche Sterben einzuüben ist das Leben. Doch nur der übt sich in 
das christliche Sterben ein, der auf die Herrlichkeit des ewigen Lebens zu lebt, dem 
der Tod nicht nur Ende, sondern in Wahrheit Anfang, nicht nur aufgezwungenes 
Erleiden, sondern freies Zueilen auf den Herrn ist, der uns immer schon eingeholt 
hat und nun in der •letzten Stunde" noch einmal und endgültig einholt. 

Was Ignatius den Seinen über diese Einübung hinterlassen hat, besitzt für alle 
wahren Christen Gültigkeit: •Wie im ganzen Leben, so sollen wir uns noch viel 
mehr im Sterben bemühen, daß Jesus Christus, unser Gott und Herr verherrlicht 
werde. Daß sich sein Wille erfülle und die Umstehenden aufgerichtet werden durch 
unsere Geduld und unsern Starkmut, durch unsern lebendigen Glauben, durch 
unsere Hoffnung und Liebe zu den ewigen Gütern, die uns Christus, unser Herr durch 
die unvergleichlichen Mühen seines Erdenlebens und durch seinen Tod verdient und 
erworben hat." 




