Stilwandel des christlichen Sterbens
Franz Hillig SJ, Miinchen

Der Tod ist Jahrhunderte lang ein klassisches Thema der christlichen Predigt
gewesen; man denke etwa an den Barock, aber auch an das 18. und 19. Jahrhundert.
Er schien wie kaum ein anderer Gegenstand geeignet, die Menschen heilsam zu
erschiittern, ihnen das Triigerische und Vorldufige alles Irdischen zum Bewuftsein
zu bringen und sie mit dem Hinweis auf das Gericht und die ,letzten Dinge®, auf
die unausweichliche Entscheidung zwischen Himmel und Holle zur Umkehr zu
bewegen. Im besonderen gehorte der Tod zum festen Bestand jeder Volksmission
und der Exerzitien (obwohl iibrigens im Exerzitienbuch des hl. Ignatius nur an
wenigen Stellen und mehr im Vorilbergehen von ibm die Rede ist; vgl. EB 78,
186, 340).

Wird heute noch tber den Tod gepredigt? Nehmen die letzten Dinge: Gericht,
Himmel und Hélle einen nennenswerten Raum in der christlichen Verkiindigung der
Gegenwart ein? In Frankreich hat man diese Frage mit Sorge gestellt (vgl. Louis
Lochet in ,Christus 34, 183—202). Aber auch im deutschen Sprachgebiet begeg-
net man diesem Thema nicht hiufig. Selbst in den Exerzitien scheinen dariiber immer
seltener Betrachtungen vorgelegt zu werden. Woran liegt das? Sind unsere Prediger
unsicher geworden? Wagen sie nicht, ihren Horern die volle Wahrheit zu sagen?
Hat der Reporter einer vielgelesenen Illustrierten recht, wenn er behauptet, dieses
Thema, das die Kirchen nicht mehr zu predigen wagten, sei von den Sekten iiber-
nommen worden und tue bei ihnen nun seine Wirkung? Oder ist die christliche Pre-
digt, wie es Lochet andeutet, im Zuge cines gesamten Umdenkens auf der Suche,
»wie man den Menschen unserer Zeit vom Mysterium des Todes zu kiinden habe“?
(Das ist die Uberschrift seines Aufsatzes.) '

Unleugbar stehen wir heute ganz allgemein vor einer Tendenz, den Tod totzu-
schweigen. Er ist eines der Haupttabus des modernen Lebens. Diese Tendenz hat im
Menschen selbst einen starken Verbiindeten. Man kénnte mit vollem Recht erstannt
und empdrt sein, dafl der Mensch, der doch sterben mufl und dessen Sterben ent-
weder die Vernichtung oder eine ewige Entscheidung bedeutet, diese Grundtatsache
seiner Existenz so wenig bedenkt, ja sie einfach aus seinem Bewufitsein hinaus-
zuschieben sucht. Dieses Erstaunen ist berechtigt. Nur darf man das Wegsehen vom
Tod, das Nicht-crnst-nehmen seiner Nzhe, das Nicht-sterben-wollen nicht gleich
moralisch deuten. :

Von Natur aus will der Mensch leben. Man kann geradezu ein Argument fiir die
Unsterblichkeit der Geistseele darin erblicken, dafl dem Menschen der Gedanke an
seine Vernichtung untragbar erscheint. Er will leben. Er braucht Hoffnung und eine
Zukunftskulisse. Noch der Schwerkranke, ja der Sterbende macht sich aus diesem
Lebenshunger heraus Illusionen, der kranke Arzt so gut wie alle andern, der ster-
bende Priester eder Ordensmann nicht weniger als die iibrigen Christen. Der Glaube
verwandelt nicht einfach die Natur. Aus dieser Zukunftshoffnung aber spricht die
Natur. Der Mensch kann ohne Hoffnung nicht leben.



Stilwandel des christlichen Sterbens 325

Dazu kommt heute in immer starkerem Ausmaf}, was wir die ,medizinische Sicht®
des Sterbens nennen konnen. Der Patient (das heifit der ,Leidende®) soll nicht nur
méglichst ohne Schmerzen sein. Er soll auch nicht ahnen, dafl es mit ihm zu Ende
geht: Angst, Scheu oder ein iibertriebenes Zartgefiihl von seiten der Verwandten
verbiinden sich allzugern mit dem (an sich durchaus verstindlichen) Bemiihen der
Schwestern und Arzte, dem Kranken Mut und Vertrauen einzufléfen. Thm wird die
Wabhrheit vorenthalten. Zu diesem Verschweigen tritt dann die Droge und die
Spritze. Schon Tage lang vor dem Ende liegt der Patient in Bewuftlosigkeit. Er
schlaft hiniiber, ohne iiberhaupt je deutlich das Nahen der Schwelle begriffen zu
haben.

Hinter dieser rein ,medizinischen Sicht“ steht aber zugleich eine weltanschauliche
Tendenz: der Verlust des christlichen Ewigkeitsglaubens, stehen Agnostizismus und
Atheismus. Im Mirz 1960 fand in Diisseldorf eine Diskussion ilber die Frage der
arztlichen Aufklirungspflicht statt. Ein Miinchner Arzt sprach sich scharf dagegen
aus: ,Der moderne Mensch wolle nicht sterben und im Leben nichts vom Sterben
horen, sondern er wolle ,gestorben werden‘“ (Siiddeutsche Zeitung vom 22. 3. 1960,
Nr. 70). Hier tritt in unverhiillter Offenheit zutage, daf bei unsern Zeitgenossen
das christliche Menschenbild zerbrochen ist. Wie klar hat das Bernanos gesehen:
»Der Durchschnittsmensch ist gar nicht stolz auf seine Seele, er hat nur einen Wunsdh,
sie zu verneinen. Er vérneint sie mit einem tiefen Gefithl der Erleichterung, als ware
er einen furchtbaren Alpdruck los. Mit einer Art unverstindlichem Stolz glaubt er
zu entdecken, daf} sie nicht existiert. Die metaphysische Sorge des Durchschnitts-
menschen besteht fast zur Génze in dieser uneingestandenen Verneinung, in diesem
Stolz, in jenen tausend listigen Versuchen, die alle dahin gehen, diese Seele, diese
Last, dieses quilende Bewufitsein des Guten und des Bosen irgendwo, irgendwie
abzuschiitteln und aufzugeben. Wenn nur diese Seele nicht existierte! Und falls sie
doch existiert, wenn sie nur nicht unsterblich wire! Im Laufe der Jahrhunderte
haben Milliarden und Abermilliarden von Dummképfen, unzihlige ,imbéciles’, mit
einem Aungenzwinkern wiederholt: Ist man einmal tot, dann ist alles tot“1,

Es ist selbstverstindlich, daff die christliche Verkindigung dieser Verfilschung
des Menschenbildes und der gesamten Wirklichkeit entgegentreten muff. Der Christ
glaubt an das ewige Leben und an den unendlich ernsten Entscheidungscharakter des
Todes. So sehr anch wir es begriiien, wenn den Leidenden und Sterbenden ihre
Schmerzen erleichtert werden, und die katholische Moraltheologie dem Arzt hier
einen weiten Spielraum 1flt, so steht doch der gesamte Vorgang des Hinscheidens
fiir den Christen vor einem andern Horizont. Der Tod ist nicht nur kein blindes
Schicksal, sondern Fiigung und Ruf Gottes, der die unendliche Liebe ist. Der Tod ist
zugleich unsere Tat, die ,Antworttat“, wie Eugen Walter es genannt hat?. Das
Idealbild christlichen Sterbens bleibt das wathe und bewufite Sterben, das Zuriick-
geben unseres Lebens in die Hinde Gottes. ,Das Ende des Menschen als Geistperson

1 La liberté pour quoi faire? L'esprit européen, Paris 1953, 232. Ubers. Espiau de la
Maséstre.

2 Eugen Walter: Die Herrlichkeit des christlichen Sterbens. Freiburg 1940. Wieder
abgedrudkt in: Quellen lebendigen Wassers. Uon der Fiille der sieben Sakramente. Freiburg
1953.



326 Franz Hillig

ist titige Voll-endung von innen, ein aktives Sich-zur-Vollendung-bringen, aufwach-
sende, das Ergebnis des Lebens bewahrende Auszeugung und totales Sich-in-Besitz-
nehmen der Person, ist Sich-selbst-gewirkt-haben und Fiille der personalen Wirk-
lichkeit.“ Zugleich allerdings ist es ,zustoflendes, erlittenes, seiner inneren persona-
len Gesetzlichkeit entzogenes Erleiden von auflen . . . verchnmichtigende Entleerung
seiner personalen Wirklichkeit*“s.

Es gibt einen Stilwandel des Sterbens wie es einen Stilwandel des Lebens gibt.
Werner Leibbrand hat einige Ziige solcher ,Stilistik des Sterbens® beschrie-
ben*. Sie hat zunichst eine kulturgeschichtliche Komponente, wie sie etwa im riihr-
seligen Sterben der Biedermeierzeit oder (nach Goethes Vorbild) in der Vorliebe fiir
das Sterben im Lebnstuhl zum Ausdruck kommt. Sie hat weiter eine medizinische
Komponente, wie sie durch die Heilmethoden, die Schmerzbekimpfung und etwa
den Umstand gegeben sind, dafl der Kranke heute immer hiufiger auferhalb seiner
Familie, in der Klinik stirbt. Dazu tritt die religiose Komponente. Christliche Uber-
lieferung, die Glaubenshaltung einer Zeit werden sie bestimmen. Doch wird auch
der religidse Stil gleichzeitig von den andern Komponenten mitbestimmt werden,
ohne daf darum die christliche Substanz als solche angetastet zu werden braucht. So
mag das Sterben des Erbhofbauern, der von seinen um sein Sterbelager versammel-
ten Angehérigen wie ein Patriarch Abschied nimmt, ihnen letzte Anweisungen gibt
und in ihrer aller Beisein die heiligen Sakramente empfingt, durchaus barocke Zige
tragen. Dennoch kommt in solchem Streben ein Wesenszug christlicher Todesauf-
fassung zum Ausdruck, der iiberzeitlich ist und den es durch den Stilwandel hin-
durchzuretten gilt: der Wille zum wachen und bewufiten Tod. Nicht umsonst lehrt
die Kirche uns beten um Bewahrung vor einem ,unversechenen Tod*, das beifit aber
einen plétzlichen Tod, ohne Gelegenheit, sich hier und jetzt fiir den entscheidenden
Schritt zu bereiten. Mag die moderne Medizin den ,unbewufiten Tod* immer hiu-
figer werden lassen — mit dieser Tatsache muf} sich auch der Christ immer mehr
abfinden —, so darf sich an seiner grundsitzlichen Haltung zum Tod doch nichts
andern. Er wird nur die Vorbereitung auf das Sterben, die Annahme des Todes, den
Tod als , Antworttat* in die Zeit vorverlegen miissen, da er noch iiber seine geisti-
gen Krifte verfiigt.

Es ist eine weitverbreitete Fehlauffassung, als sei vor allem der Moment von
schicksalhafter Bedeutung, in dem nach rztlichem Ermessen der Tod eintritt. Denn
auch abgesehen von der medizinisch diskutierten Frage, wann genau der Tod ein-
tritt und ob dieses Eintreten nachweisbar sei, ist religios gesehen die andere Frage
viel entscheidender: Wie war der Mensch, der vielleicht durch einen Verkehrsunfall
plétzlich aus dem Leben gerissen wurde, vorhér eingestellt? Wie hat er iiberhaupt
gelebt? Das Sterben und die mit ihm unweigerlich gefillte ewige Entscheidung ist
nicht einfach ein willkiirliches zufilliges Halt wie etwa beim Roulletespiel. Es ist
das Ergebnis eines ganzen Lebens. In dem, was wir im Tode sind, ist unser ganzes
Dasein mit all seinen Entscheidungen und Feblentscheidungen, mit unserer Schuld,
unserer Lauterung und Reife integriert. Es ist nach Karl Rahner ein Ende, ,in

8 Karl Rahner: Zur Theologie des Todes, in: Synopsis. Studien aus Medizin und
Naturwissenschaft. Hamburg, Heft 3, 100 £,
* Synopsis a.a.0. 46—59.



Stilwandel des christlichen Sterbens 827

dem das Ganze des Menschen zunichst irgendwie zu einem Abschlufl jener Zeitlich-
keit kommt, die fiir das Leben charakteristisch ist“s.

Gerade unser Leben in der technisierten Welt, der rasenden Autos und Flugzeuge
unterstreicht die Warnung des Herrn, allzeit bereit zu sein. Hier zeigt sich wieder,
wie der Mensch trotz allem Fortschritt der arzilichen Kunst und Wissenschaft in
seiner Tiefe bedroht bleibt und die christliche Todesmahnung und Todesbereitschaft
nichts von ihrer Dringlichkeit verloren haben; der Tod bleibt wesentlich ,Dieb®
und ,Ruf mitten in der Nacht“. Wohl aber wird sich die Verkiindigung des Todes
darin véllig umzuorientieren haben, wie sie von ihm zum Menschen von heute
spricht, ja noch tiefer und wesentlicher: wie sie ihn theologisch neu zu verstehen hat.
In der Abneigung gegen die hergebrachte Todespredigt, von der wir ausgegangen
sind, steckt keineswegs nur Zaghaftigkeit oder sogar unsicher gewordener Glaube.
Das mag gelegentlich durchaus der Fall sein. Im grofien gesehen aber ist unsere
ganze geistige und theologische Entwicklung daritber hinweggegangen.

So markig und ergreifend jene klassischen Reden auch waren, sie wirken auf uns
nicht nur formal reichlich theatralisch und dem barocken Totenprunk verwandt, sie
arbeiten auch zu stark im Psychologisch-Emotionalen und Ethisch-Padagogischen.
Wir verlangen heute stirker nach dem dogmatisch Wesentlichen, nach dem Bibli-
schen und, um es gleich zu sagen, nach der Uberwindung der Schrecken des Todes
hinein in den Sieg der Auferstchung. Gerade weil heute das geistige Ringen um das
Ganze und Letzte geht, drangt es uns, dem Atheismus und Nihilismus unser christ-
liches Hauptbekenntnis, unsere Hoffnung und unseren Lebensoptimismus entgegen-
zuhalten: Credo in vitam aeternam. Der Tod wird gerade durch die pidagogische
Todesdrohung und durch das schwere Todespathos christlich verbogen. Der Tod ist
der Ubergang zum wahren Leben. Er ist Ankunft des Herrn, der die Seinen zur
Hochzeit, zur ewigen Freude, zum Schauen Gottes, ja zum seligen Gottbesitz ruft.

P. Jacques Bunel, ein Karmelit, der 1945 in Mauthausen als heldenmiitiger Be-
kenner mit seinem Leben zahlte, sprach an einem Ostertag zu den Karmelitinnen
von Le Havre: ,Warum soll der Tod fir uns ein liecber Freund und der Freund
jeden Augenblicks sein? Warum soll der stete Gedanke an ihn unsere innere Nah-
rung bilden und unser Herz voll froher Erwartung hdher schlagen lassen? Anders.
gesagt: worin besteht die Freude des Sterbens? Oh, zuerst und vor allem darin: es
schenkt uns Gott. Denkt ihr daran, Schwestern? Nehmen wir an, eine von euch wiirde
hier auf der Stelle unmittelbar vom Tod ereilt; was bedeutete das? IThre Seele trennt
sich von ihrem Leib und steht von Angesicht zu Angesicht Gott gegeniiber. Mit der
ganzen Gewalt ihrer Liebe kann sie sich endlich in Gott hineinstiirzen, ihn ergreifen,
ihn in ihre Arme schlieflen, thren Hunger nach Gott stillen. Bei Elisabeth von der
Dreifaltigkeit steht die schone Wendung: die Mauer fillt, und Gott erscheint®s.

Die Freude des Sterbens! Es wire in diesem Zusammenhang einmal lehrreich,
den Wandel festzustellen, der sich in der christlichen Todesanzeige vollzieht. Dafl
der breite, schwarze Trauerrand immer schmiler wird, mag zunichst einfach als eine
Frage des Geschmacks erscheinen. Es ist aber mehr. Der Tod soll, wenn wir schon

8 Zur Theologie des Todes, a.a.0. 100.
¢ Michel Carrouges: Le Pére Jacques. Paris 1958, 318.



828 Franz Hillig

glauben, daf er der Heimgang zum Herrn, die Geburt zum wahren Leben, die
Pforte zur ewigen Herrlichkeit ist, im Licht Christi stehen. ,Am 7. Juni 1949
ging in tiefem Frieden und in heiliger Freude meine geliebte Mutter in das andere
Leben®, heifit es in einer solchen Anzeige, die nur noch von einem zarten schwarzen
Strich gerahmt ist. Nicht zuletzt die Symbole wandeln sich: auf den Friedhéfen wie
in den Todesanzeigen treten an die Stelle der erloschenen Fackel, der verhiillten
Urne, der zersprungenen Leier das Kreuz als Siegeszeichen oder das Christusmono-
gramm. Worte des Glaubens unterstreichen die Zuversicht: ,In Christus leuchtet uns
die Hoffnung seliger Auferstehung. — Christus nahm heute nacht meinen lieben
Mann im 81. Lebensjahr, gestarkt mit den hl. Sakramenten, in das Reich seiner
Herrlichkeit.“ Oder: ,Nach Empfang der hl. Kommunion und der hl. Olung ging
Victor Sch. an der Hand seines Bruders Jesus Christus hiniiber in Gottes Herrlich-
keit.“ Es handelt sich um einen ehemaligen Fiihrer der katholischen Jugend. — So
héuft sich in den Todesanzeigen, die aus dem Geist der Kirche von heute gestaltet
sind, das Bekenntnis zum Leben in Gott, zur Auferstehung, zum Glauben, der nicht
getiuscht wird.

Wir haben gesagt: die Natur will leben. Sie will den Tod nicht wahrhaben. Von
Natur aus neigen wir alle dazu, vor ihm zu erbeben und den Gedanken an ihn aus-
zuschalten. An sich hilft auch das Alter- und Reiferwerden dabei wenig. Es gibt
keine wachsende Nihe und Vertrautheit mit dem Tod, die sich von allein herstellten.
Es bleibt immer ein unendlicher Abstand, es bleibt ein absolut Neues, ein Sprung,
den streng genommen niemand einiiben kann. Dennoch gibt es eine christliche Todes-
bereitung. Es gibt eine Selbsterziehung aus dem Glauben. Die Kirche leitet uns an,
um ein christliches Sterben zu beten. Jedes Ave Maria erinnert uns an die ,Stunde
unseres Todes“. Was am Grabe einer evangelischen Christin, die hochbetagt gestor-
ben war, gerithmt wurde, daf sie nur noch zur Ewigkeit hingelebt habe, sollte mit
zunehmender Reife von uns allen gelten konnen. ,Ob dieses Jahr meine Ewigkeit
bringt?“ schrieb P. Paschalis Schmid, der Begriinder des Priester-Samstags, zur
Jahreswende 1952/53 an einen Bekannten. Fiinf Jahre spéter war er tot.

Aber es ist nicht das Darandenken allein. Es geht um die Vertiefung des Glau-
bens, um ein Uberwinden der naturhaften Daseinsangst und ein reales Zum-Tragen-
Kommen der Hoffnung, ein richtiges Sehen dessen, was der Tod christlich ist; es
geht um das immer hellere Leuchten der Vorfreude. Wir wollen ehrlich sein und
keine Schonfarberei treiben: auch der christliche Tod bleibt bitter. Das Olbergleiden
und die Verlassenheit des Herrn am Kreuz sind unendlich tréstlich. Sie zeigen uns,
dafl es kein Mangel an christlichem Glauben und christlicher Tapferkeit zu sein
braucht, wenn wir zittern und beben, wenn die Schatten des Todes fallen. Zwei
letzte Tagebuchaufzeichnungen mégen das belegen: Der Kirchengeschichtler Franz
Xaver Kraus, der am 28. Dezember 1901 mit 61 Jahren starb, trug am 10. Dezem-
ber 1901 als letzte Notiz in das Tagebuch ein, das er scit dem sechzehnten Lebens-
jahr gefiihrt hatte: ,Die letzten Wochen waren mir eine Zeit schweren Leidens. ..
Heute beim Erwachen hatte ich so sehr die Empfindung meiner Armut, Verlassen-
heit und Schwiche, daf ich in Trinen ausbrach! Fiir alles bin ich empfindlich. Die
Sorge fiir den armen Hund reifit mir ins Herz, und ich sehe vor mir nichts als ein
allméhliches Erldschen. Viele Beweise von Aufmerksamkeit (Prinz Max und Grof-



Stilwandel des christlichen Sterbens 329

herzogin...). Auch die Kollegen meiner Fakultit zeigen mir freundliche Gesin-
nung. Ach, wenn ich noch etwas leben und arbeiten konnte!!“7.

Fast wortlich findet sich dieser Aufschrei in den Aunfzeichnungen von P. Ivo Z ei -
g e r wieder, der am 24. Dezember 1952 mit 54 Jahren allzu friih die irdische Arbeit
niederlegen mufite. Seine letzte Eintragung lautet: ,Es ist so schwer, Gott sich
anheimzugeben. Warum darf ich nicht mehr arbeiten? Fiat voluntas tuza, Domine!“
Nein, die Christen, auch die groflen vorbildlichen, bleiben Menschen. Und wenn
sie sich fiir ihr eigenes Schicksal und ihre Leistung auch zum Ja und zur Ergebung
durchgerungen haben, dann bleibt als Schwerstes der Gedanke an den Abschied von
den lieben Menschen, von dem Schmerz, den ihr Scheiden ihnen bereitet. Wenn man
die ,Abschiedsbriefe und Aufzeichnungen des Widerstandes 1938—1945“ liest, die
von Helmut Gollwitzer, Kithe Kuhn und Reinhold Schneider gemein-
sam unter dem Titel: ,Du hast mich heimgesucht bei Nacht” herausgegeben wur-
dens, dann sind die Schluflworte mit am ergreifendsten, mit denen diese zum Tod
Verurteilten den letzten Abschied nehmen von Vater und Matter, von Gatte und
Gattin und von den Kindern. Dieser Schmerz ist heilig und ist selbst wie ein Be-
kenntnis, dafl all dies herzzerreiflende Leid von der unendlichen Vatergiite Gottes
umfangen und von der Gewilheit ewiger Existenz und des Wiedersehens im Herrn
schon durchstrahlt ist.

Trotz des Schweren, das der Abschied von dieser Welt mit sich bringt, fehlt es
nicht an Zeugnissen froher und zuversichtlicher Erwartung des Todes, und nicht an
Familien, fiir die das bittere Scheiden eines der Ihren aus dem Glauben an die
Realitit des ewigen Lebens die Hand des liebenden Gottes spiirbar werden lieB. Ein
Beispiel mag hier fiir viele stehen.

Der zwdlfjihrige Gottfried war an einem Dienstag mit dem Rad verungliickt. Er
starb am Tag darauf im Krankenhaus, ohne aus seiner tiefen BewuStlosigkeit
erwacht zu sein. Gottfrieds Eltern schreiben: ,Gottfried hatte am Samstag gebeichtet
und das Sakrament der Vergebung empfangen; er hatte am Sonntag in der Frith-
messe ministriert und kommuniziert, wie er es gewohnt war. Am Morgen des Un-
gliickstages hatte er seinem Kaplan in der Religionsstunde noch besondere Freude
gemacht, und bald nach seiner Einlieferung in die Klinik hat er die letzte Ulung
empfangen. Um sein ewiges Geschick braucht man sich, nach dem Urteil aller Nah-
beteiligten, nicht die geringste Sorge zu machen.

Gottfried war ein sehr frischer, frohlicher, kerngesunder Junge, lebensfrendig
und weltoffen, gutartig und eifrig, rund und richtig in seinem ganzen Wesen, oft ein
wilder Draunfgiinger, im Grunde aber feinfiihlig und gemiitvoll, in allem vollkom-
men auf der Héhe seiner zwdlf Jahre, selbstverstindlich nicht ohne Fehler, aber so
,in Ordnung’, wie es ein Zwélfjihriger eben sein kann.

Sein plétzlicher, unerwarteter Tod erscheint dem irdischen Blick als béser Zufall;
doch haben wir keinen Augenblick gezweifelt, dafl dieser ,Zufall‘ einer hoheren
Fithrung entsprungen ist, seinen vorliufig nur erahnbaren Sinn enthilt und, ver-
arbeitet, uns zum Segen sein wird.

Gottfried ist am Michaelsfest, dem 29. September, beerdigt worden, so festlich,

7 Franz Xaver Kraus: Tagebiicher, hrsg. von Hubert Schiel. K6ln 1957, 758.
8 Miinchen 1958.



330 Franz Hillig

wie es eben nur moglich war. An seinem Grabe hat der Priester bereits ausgespro-
chen, dafl wir nun einen nahen Fiirsprecher in der himmlischen Welt hitten, und
auch die Totenmesse, die ebenfalls am 29. September gefeiert worden ist, wurde
nicht mit dem Ritual der Totenmessen zelebriert, sondern — in festlichem Weiff —
mit dem Mefiformular des Michaelsfestes, dessen Evangelium von den Engeln und
von den Kindern spricht. Bei Gottfrieds Beerdigung war aufler vielen anderen Men-
schen nicht nur seine Schulklasse anwesend, sondern fast vollzihlig, allermeist in
roten und griinen Gewéndern, auch der Kreis der Mefibuben, in dem und in deren
Altardienst Gottfried zu Hause war.

Riickschauend gewahren wir einige Zeichen aus Gottfrieds letzten Tagen, die dar-
auf deuteten, daf sein Leben, in seiner Art, vollendet war; z. B. eine ihm nicht
immer eigene Sanftheit und Hilfsbereitschaft. Am Sonntag vor seinem Tod hat er
zu einem Bekannten, dem Sinne nach, gesagt: ,Ich bin der glicklichste Mensch der
Welt, anch wenn nicht alles nach meiner Nas’ geht. Und wenns anders wire, dann
war’s ja auch ein Dreckhaufen!’

Gottfried hat bis zu seinem Lebensende tiglich das Gebet gesprochen, das man im
allgemeinen nur sehr kleinen Kindern beldft: ,Lieber Gott, mach mich fromm, daf
ich in den Himmel komm!‘ Wir haben uns oft gefragt, ob man es durch ein anderes
ersetzen solle, aber es schien zu ihm noch immer ganz und gar zu passen. Und nun
— so diirfen wir annehmen — ist er in den Himmel gekommen und ist nun, wie
der Priester bei der ,Totenmesse® sagte, ein Ministrant in der gottlichen Welt, der,
etwa befragt, nicht noch einmal zuriickwechseln méchte in die irdische Rolle . . .“

Der bekannte, damals 86jahrige P. Karl Richstitter teilte einem Mitbruder mit
zitternder Hand mit, er habe die heilige Olung empfangen. Ohne zu wissen, daf
er nur noch wenige Stunden zu leben hatte, fiigte er hinzu: ,Der Gedanke, in eini-
gen Wochen oder Monaten in der Ewigkeit zu sein, erfillt mich mit einer ganz
auflerordentlichen jubelnden Freude.“ Das war nicht pathetisch gesagt, sondern
entsprach einem tiefen Glaubensrealismus. Als P. Friedrich Kronseder in seinen
alten Tagen auf das Sterben zu sprechen kam, sagte er strahlend: ,Ha, das wird
einmal schon. Das ist dann das Eigentliche!“ Auch hier die Vertrautheit mit dem
gnadenhaften Leben im dreifaltigen Gott. Und immer ist es der Wirklichkeits-
charakter dieses Lebens, der unterstrichen wird, so etwa, wenn P. Alfred Delp zn
dem ihn zur Hinrichtung begleitenden Gefingnispfarrer sagte: ,Bald werde ich
mehr wissen®.

Der Tod von P. Otto Pies® erscheint uns eine deutliche Veranschaulichung des
Doppelten, das echtes christliches Sterben in sich schliefit: des Schweren und doch des
Glanzes der Vorfreude. Die erste Todeswarnung traf den 57jdhrigen, als ihm im
Jahre 1957 das linke, von einem Sarkom befallene Auge entfernt werden mufte.
P. Pics arbeitete unermiidlich weiter. Aber neue Beschwerden machten einen weite-
ren Eingriff erforderlich. Das Ergebnis war, daf bei der fortgeschrittenen Metasta-
senbildung an eine Rettung nicht mehr zu denken war. Rapid setzte dann auch der

® P. Q. Pies S]J ist weithin durch seine Biicher (,,Im Herrn®, ,Stephanus heute®, ,Das grofie
Gesprich“) bekannt geworden, vor allem aber durch sein Bekennertum in Dadhan, vgl. seinen
Bericht: Block 26. Erfahrungen aus dem Priesterleben in Dachau. Stimmen der Zeit 141
(1947) 10—28.



Stilwandel des christlichen Sterbens : 881

Verfall ein. In den letzten Tagen seiner Krankheit war es P. Pies klar, wie es um
ihn stand. Nun stellte er sich, wie der offizielle Bericht seines Sterbens sagt, bewufit
auf den Heimgang zu Gott ein. Alle Verbindung nach drauflen brach der Sterbende
ab. Er wollte keinen Besuch und keine Post mehr. Den Ordensschwestern, die ihn
pilegten, gab er die Gebete an, die sie ihm immer wieder vorbeten sollten. Schon ihre
Auswahl ist fiir den Stil dieses Sterbens bezeichnend: das Gloria, das Te Deum
laudamus, das Magnificat und das Credo, ferner bestimmte Psalmen und Stofi-
gebete. P. Pies erklirte, wenn die Schwiche gréfer werde, méchten nur solche
Menschen zugelassen werden, die beten, damit er sich, wenn er zu sich komme, mit
ihrem Gebet vereinigen konne. Er empfing die Sterbesakramente. Der letzte Tag
brach an. Am Morgen fragte der Kranke die Schwester, wie es um ihn stehe. Sie
fand die Antwort: ,Pater, der licbe Gott steht schon vor der Tiir.“ P. Pies: , Er soll
doch hereinkommen.“ Am Nachmittag wiederholte sich die Situation. Da mufite die
Schwester schon sagen: ,Jetzt wird es ernst. Jetzt steht der liebe Gott schon am
Bett.“ Der Kranke lichelte und sagte nur mehr lallend: ,Wie freue ich mich. Wie
bin ich gliicklich.“ Er hatte keine Stunde mehr zu leiden.

Wird nicht iiberhaupt aus dem Krebstod, den doch heute so viele Menschen ster-
ben miissen, ein Mythus des Schreckens gemacht, den man nicht unbesehen iiberneh-
men sollte? Es gibt Menschen, die ihm wissend entgegen gehen und ihn im Hinblick
auf das Kreuz bestehen. Eine Arztin, die mitten aus einer segensreichen Titigkeit
abberufen wurde, teilte ein Jahr vor dem bitteren Ende einem priesterlichen Freund
mit folgenden Worten ihr Schicksal mit. Auch dieser Beitrag ist ein Beispiel zum
Stil des Sterbens. Denn er ist typisch fiir die scheue Verhaltenheit, mit der (wenig-
stens fiir deutsches Empfinden) Tiefes, ja Heldenhaftes und Heiliges angedeutet
wird. Der Brief stammt aus dem Jahre 1960.

» Wie gern wire auch ich (zum Eucharistischen Weltkongrefl) nach Miinchen ge-
kommen, aber Gott hat mir einen dicken Strich durch meine Pline gemacht:

Statt nun Ende August meinen Urlaub anzutreten, werde ich mich ins Krankenhaus
begeben, da man einen Brustkrebs mit bereits bestehenden Metastasen im Bedtenkno-
chen festgestellt hat. Ich habe schon die Vorbestrahlung hinter mir und komme ver-
mutlich am 25. 8. unters Messer; fiir den 24. 8. frith um 8 Uhr habe ich eine hl. Messe
zur géttlichen Vorsehung bestellt. Wollen Sie dann besonders meiner gedenken?

Verzeihen Sie mir bitte, daf} ich das alles so offen schreibe, aber es wire mir ein
so wohltuender Gedanke, wenn Sie sich in diesen Tagen und Wochen meiner beson-
ders annihmen.

Ich denke, daf ich keine Angst vor dem Tode habe, eher schon vor dem Weiter-
leben in behindertem, vielleicht sehr erschwertem Zustand — aber ich versuche, mir
um nichts Aufleres oder Konkretes Sorgen zu machen, sondern mich ganz hinzugeben
in den Gehorsam unter seinen heiligen Willen.

Ich hoffe, das klingt nicht zu sehr nach einer entsetzlichen, unwahren Phrase. Ich
habe mir so sehr gewiinscht, einen Ruf zu erhalten, der es mir unmdglich gemacht
hitte, einfach so weiter zu leben. Nun scheint mir dieses wie ein Ruf, den ich nicht
nur mit den Lippen und mit schonen Gefiihlen, sondern in ,Tat und Wahrheit* lebe.

Ich bitte Sie auch sehr herzlich, bitten Sie um nichts Konkretes fiir mich, um Ge-
sundheit oder Ahnliches, sondern allein um Kraft und Geduld, alles willig auf mich



332 Franz Hillig

zu nehmen, das Kreuz, zu dem ich so oft in dem Wunsch nach Liebe und Hingabe
aufgeblickt habe, wahrhaft zu umfangen. Ach bitte, verzeihen Sie die vielleicht zu
deutliche Sprache.

Es geht mir dabei noch ganz leidlich; ich habe etwas Schmerzen in der befallenen
Hiifte (durch die alles an den Tag gekommen ist!) und mache meine Praxis noch
unverandert weiter; gliiklicherweise merkt man aber auch hier, dafl Urlaubs- und
Reisezeit ist, so dafl nicht mehr gar so viel zu tun ist. Wenn ich nachts nicht schafen
kann, bete ich den schmerzhaften Rosenkranz — glauben Sie, daf} es erlaubt ist, ihn
sozusagen wie ein Schlafmittel zu nehmen? Manchmal dberfallt mich doch die Angst,
ich konnte doch verworfen werden; (immer habe ich auch darum gebetet, nicht wie
die Spreu zu sein, die beim Worfeln verweht wird) und die Jahre meines mir nun
so unbegreiflichen Hochmuts fallen mir schwer auf die Seele.“

Der Reisende, der nach Paris kommt und die Kirche Saint-Frangois Xavier
besucht, st6t auf einen Anschlag, der im Innern der Kirche ausgehingt ist. Es ist
der Abschiedsbrief eines ehemaligen Vikars der Kirche, namens Roger Derry. Abbé
Derry wurde im Oktober 1941 als Widerstandskdmpfer verhaftet und nach Diissel-
dorf ins Gefingnis gebracht. Am 23. August 1943 wurde er zum Tode verurteilt und
am 15. Oktober in Kéln hingerichtet. Man hérte ibn in der Todeszelle halblaut das
Tedeum singen. Als man ihn zur Enthauptung fiihrte, war sein letztes Wort:
»Introibo ad altare Dei.“

Nach allem, was wir von Abbé Derry wissen, begann er nicht als Heiligerte, Ahn-
lich wie sein Schicksalsgenosse Alfred Delp ist er im Kerker zusehends an Gnade und
Heiligkeit gewachsen. Sein Brief, mit dem wir die Zeugnisse dieses Aufsatzes be-
schliefen wollen, geht in manchem iiber das Thema hinaus, das uns hier beschif-
tigt. Dennoch zeigt er nicht zuletzt auch gerade dies: Wie der Jiinger Christi in voller
Wachheit, mitten in den Greueln der modernen Diktatur und Schreckensjustiz den
letzten Gang antritt!,

»Mein lieber Herr Pfarrer!

Ich stehe wenige Tage, ja vielleicht nur wenige Stunden, vor meinem Tod. Gott
ist so gut und gibt mir einen grofien Frieden und jene Freude des Geistes, von der
die ,Nachfolge (Christi)‘ spricht. Die Natur hat keinen Teil an dem allen: der Leib
ist gebrochen, das Herz ist am Ende; aber die Seele lebt in der Hohenregion. Ich
hdore nicht auf, Gott fiir den heiligen Eifer zu danken, den er mir in seiner unend-
lichen Giite zuriickgeschenkt hat. Ich hitte in der Siinde sterben kénnen oder doch in
der Lauheit, die bei all der vielen dufleren Arbeit eine Gefahr gewesen ist. Die Stroh-
schiitte des Kerkers, das dufierst strenge Fasten, die Verdemiitigungen und all das
andere Elend, die Einsamkeit, kurz alles, was Gott in seiner Vorsehung zu meinem
Besten zugelassen hat, das alles hat mich zusammen mit dem stindigen Gebet auf
eine Hohe gefiihrt, wo es gut sein ist. Seit zwei Jahren ist mein Leben nichts anderes
gewesen als eine ununterbrochene Messe. Bald wird es die Hinopferung von Kal-
varia sein, die innigste Kommunion und die Danksagung durch alle Ewigkeit.

16 Mgr. Chevrot, L’Abbé Roger Derry. Paris 1946.

1t Fiir die besondere Lage des Sterbens von zum Tode Verurteilten vgl. aufier dem ge-
nannten Werk: ,Du hast mich heimgesucht bei Nacht“ den Beitrag von Anstaltspfarrer
Harald P o elchau, Bewufites Sterben, in Synopsis 19—24.



Stilwandel des christlichen Sterbens 883

Wie ist Gott gut! Denn mein Vertrauen siegt iiber die Furcht, die ich wegen mei-
ner Siinden haben kénnte. Dennoch bitte ich um Thr Gebet und um heilige Messen
firr alle die Mefopfer, die ich nicht darbringen konnte (das vor allem liegt mir
schwer auf der Seele. . .).

Ich bitte Sie um Verzeihung, daf ich nicht war, wie ich hitte sein sollen; ebenso
bitte ich alle um Verzeihung, denen ich etwa, ohne es zu wollen, wehe getan oder ein
Unrecht zugefiigt habe. Ich habe immer nur das Gute gewollt. Sollte ich mich in den
Mitteln geirrt haben, so werde ich das in Kiirze gut machen, dadurch, dafl ich mich
fiir alle hingebe. Wie leid tut es mir, nicht mehr apostolisch arbeiten zu kénnen, zu
wissen, dafl mein Leben hienieden zu Ende ist. Hatte der liebe Gott es so kurz
gewollt? Habe ich nicht eine schwere Verantwortung auf mich geladen dadurch, dafl
ich seine Dauer abgekiirzt habe . ..? Doch ich 1af alle Sorge hinter mir und werfe
mich riickhaltlos in Gottes Arme.

Ich opfere mein Leben fir all die groflen Anliegen: fiirr Gott, fiir die Kirche, fiir
Frankreich, fiir die geliebte Pfarrei vom heiligen Franz Xaver, an die ich oft
denke...

Mochte mein Tod die Messe sein, die ich am vollkommensten in Grofimut und
Freude darbringe. Bald, lieber Herr Pfarrer, werde ich Den sehen diirfen, den ich
trotz allem so geliebt habe. Endlich werde ich ihn lieben kénnen, wie ich ihn mein
Leben lang hitte lieben wollen. Ich hoffe auch, da ich von da oben mehr Gutes
werde tun kénnen, als ich hier unten getan habe. Ich hitte IThnen noch so viel zu
sagen. Mein Herz ist tibervoll; aber ich muf schlieBen. (Wenn Sie wiiflten, unter
welchen Umstinden ich dieses Wort hinkritzele! ... die Kommiflstiefel!...) Ich
denke an alle, ich vergesse keinen. Ich bete fiir alle. Ich habe so viel geliebt! Aber
mir scheint, meine Liebe ist noch gewachsen, und wie werde ich Ihnen bald von dort
oben her helfen!

Wie ist Gott gut, daf er mich auf dem Strohsack eines Kerkerloches enden 1ifit,
in der radikalen und doch so geliebten Entbléfung von allem, in duflerster Armut
und im Gehorsam. Wie leicht wird einem da Gebet und Betrachtung! Mein Brevier,
das ich fast immer habe beten kdnnen, ist — zusammen mit der Nachfolge Christi —
mein grofler Trost und meine tigliche Nahrung gewesen. Noch nie habe ich so die
Psalmen verkostet.

Ich bitte noch einmal alle um Verzeihung, die ich méglicherweise betribt habe.

Beten Sie viel fiir mich! Bitten Sie meine lieben Mitbriider um das Almosen hei-
liger Messen. Und nun, auf baldiges Wiedersehen im Himmel, wo ich schon in Ge-
danken und im Verlangen weile. Ich erlaube mir, Sie in kindlicher Liebe zu um-
armen. Ich versichere Sie noch einmal meiner Anhinglichkeit, und erraten Sie im
iibrigen alles, was ich nicht zu sagen vermag und wovon mein Herz voll ist.

Gott sei gepriesen, und es lebe Frankreich! Roger.“

Die Zeugnisse jener heroischen Jahren wirken nur scheinbar wie etwas langst hin-
ter uns Liegendes.

Unsere Zeit ist trotz des gegenwirtigen Wirtschafiswunders gar nicht nur eine
Zeit problemloser, irdischer Gliickseligkeit. Die ,Geworfenheit“ unseres Seins, seine
wesentliche Bedrohtheit durch das Nichts, von dem die heutige Philosophie zum



334 Franz Hillig

Menschen spricht, erscheinen geschichtlich anschaubar in den Katastrophen, die hinter
uns liegen und sich schon wieder drohend vor uns aufrichten. Theologisch ist kaum
eine Sicht des Offenbarungsgutes so stark hervorgetreten wie die eschatologische.
Die Eschatologie ist geradezu ein theologisches Modewort geworden. Dagegen kann
sich kein Wort schiitzen. Es ist dennoch ein echtes Wort, da es von den Ereignissen
und Notwendigkeiten unserer Zeit diktiert ist. Es ist die Neufassung dessen, was
vor ein, zwei Menschenaltern die ,letzten Dinge® meinten.

Eschatologie ist mehr als ein neues Wort. Es ist nicht nur der Hinweis auf den
personlichen Tod und den Jingsten Tag, also der Hinweis auf einen fernen Flucht-
punkt. Nein, der Glaube stellt das gesamte Weltgeschehen hier und heute unter das
Gericht Gottes. Die eschatologische Sicht verbrennt alle vorldufigen und vergang-
lichen Werte an dem heiligen Feuer des absoluten Gottes. Durch dieses Feuer hin-
durch sind die Eschata aber auch die endzeitliche Aufrichtung des Gottesreiches, die
schon begonnen hat, das Heraufkommen des ,neuen Himmels“ und der ,heuen
Erde“.

Spricht unsere Verkiindigung zu wenig vom Tod? Wenn der Verkiindiger in der
Theologie der Gegenwart zu Hause ist, dann miifite sich ihm der Gedanke an den
Tod geradezu aufdrédngen. Allerdings, den Hinweis auf Totengebein und verwesen-
den Leichnam wird er aus dem richtigen Gespiir unterlassen, dafl diese Bildwelt den
heutigen Menschen nicht mehr erschiittert. Die Botschaft vom Tod und vom Gericht,
vom ewigen Leben und von der Auferstehung muf heute anders, niichterner und
zugleich theologischer ausgerichtet werden. Aber ausgerichtet muf sie werden. Sie
gehort wesentlich zur prophetischen und beunruhigenden Sendung der Kirche.

Dem Stilwandel in der Verkiindigung des Todes liegt ein Stilwandel des christ-
lichen Sterbens zugrunde. Dem Christen von heute ist das klarbewufte, bekennende,
wenn auch zitternde Sterben aufgegeben, das mitten in unserer Welt Zeugnis gibt
von der Wirklichkeit des richtenden und beseligenden Gottes. Man kann fragen, ob
wir unseren Tod, den Tod, der nur uns gehort, unsere Lebensantwort enthilt und
von uns gepragt ist, in seinen wesentlichen Ziigen schon gefunden haben. Die Zeit,
dieses wahre christliche Sterben einzuiiben ist das Leben. Doch nur der iibt sich in
das christliche Sterben ein, der auf die Herrlichkeit des ewigen Lebens zu lebt, dem
der Tod nicht nur Ende, sondern in Wahrheit Anfang, nicht nur aufgezwungenes
Erleiden, sondern freies Zueilen auf den Herrn ist, der uns immer schon eingeholt
hat und nun in der ,letzten Stunde“ noch einmal und endgiiltig einholt.

Was Ignatius den Seinen iiber diese Einiibung hinterlassen hat, besitzt fiir alle
wahren Christen Giiltigkeit: ,Wie im ganzen Leben, so sollen wir uns noch viel
mehr im Sterben bemiihen, daff Jesus Christus, unser Gott und Herr verherrlicht
werde. Daf8 sich sein Wille erfiille und die Umstehenden aufgerichtet werden durch
unsere Geduld und unsern Starkmut, durch unsern lebendigen Glauben, durch
unsere Hoffnung und Liebe zu den ewigen Giitern, die uns Christus, unser Herr durch
die unvergleichlichen Mithen seines Erdenlebens und durch seinen Tod verdient und
erworben hat.”





