
Abraham, der Vater unseres Glaubens 

Von Johannes Schildenberger OSB, Beuron 

Die meisten Christen kennen die Geschichte der Patriarchen, der Stammväter des Alten 
Bundes nur recht oberflächlich. Wir Heutigen haben kein lebendiges Verhältnis mehr zum 
Gott •Abrahams, Isaaks und Jakobs". Und doch beginnt mit ihnen die Heilsgeschichte des 
Volkes Gottes, also auch unsere Heilsgeschichte. Was Gott an ihnen gnadenhaft gewirkt hat, 
ist vorbildlich für uns alle geschehen. Und auch wie sie sich gegenüber Gottes Ruf verhielten, 
ist •vorbildlich", selbst dort, wo ihr Weg, wie bei Jakob, erst allmählich aus Selbstsucht und 
Eigenmächtigkeit herausführt und die Gemeinschaft mit Gott findet. Von der Geschichte 
dieser Männer fällt darum ein Licht auch auf unseren Heilsweg. Um die in den folgenden 
Aufsätzen geschilderte religiöse Dramatik im Leben Abrahams und Jakobs ganz zu verstehen, 
sollte man vorher Gen 12,1•25, 11 sowie 25, 24•32, 33, lesen. 

Die Schriftleitung 

Der Genesis-Abschnitt (12,1•25, 11), der von Abraham handelt, umfaßt Erzäh- 
lungen, die allem Anschein nach aus drei verschiedenen Überlieferungskreisen stam- 
men. All diesen Stoff, für dessen Weitergabe in Israel der Bundesmittler Moses 
offenbar von grundlegender und entscheidender Bedeutung war und der in der 
jahwistischen, elohistischen und priesterlichen Überlieferung unter göttlicher Inspi- 
ration jeweils eine besondere Gestalt erhalten hatte, fügte dann der ebenfalls inspi- 
rierte priesterliche Endredaktor des Pentateuch zu einem wohlgeordneten Ganzen 
zusammen, dessen Symmetrie, wie mir scheint, etwas von der literarischen Eigenart 
dieser alten Geschichtsschreibung zeigen, vor allem aber den religiösen und theologi- 
schen, genauer gesagt, den heilsgeschichtlichen Sinn des Lebens Abrahams offenbaren 
kann; denn dieser Aufbau ist für den Redaktor nicht bloß ein kunstvolles Spiel, an 
dessen Schönheit er zweifellos Freude hatte, sondern eines der Mittel der Deutung 
der Geschichte. 

Das Thema der biblischen Geschichtsschreibung ist die Geschichte der Verwirk- 
lichung des gnadenhaften Planes Gottes mit der Menschheit im wechselvollen Zu- 
sammen- und noch öfter Gegenspiel seiner geistbegabten Geschöpfe; es geht um die 
actio Dei und die reactio hominis, um das Handeln Gottes in Wort und Tat und um 
die Antwort des Menschen, positiv oder negativ, eine Antwort, der wiederum das 
Verhalten Gottes begegnet in Gericht und Erbarmen, die aber niemals den endgülti- 
gen Plan Gottes vereiteln kann. Gott behält immer die Oberhand; letzten Endes 
gestaltet er die Geschichte; sie ist sein Werk (Is 5,19). So sind denn auch in der 
Abrahamsgeschichte die Gottesworte die bestimmenden und ordnenden Kräfte; sie 
geben diesem Leben bei aller Bewegtheit die wundervolle Symmetrie und Harmo- 
nie, • freilich auch deswegen, weil hier Gott einem Menschen begegnet, der seiner 
Ansprache entspricht. 

Nach inhaltlichen und formalen Gesichtspunkten lassen sich in der Abrahams- 
geschichte vier Teile erkennen. In den drei ersten ergehen die Gottesoffenbarungen 
an Abraham, und der Patriarch besteht alle Glaubens- und Gehorsamsprüfungen bis 
zur furchtbarsten, in der er zur Opferung des ihm durch ein Gotteswunder geschenk- 
ten Verheißungserben bereit ist. Nach diesem Höhepunkt heldenhaften Gehorsams 



336 Johannes Schildenberger 

und ihm folgender göttlicher Verheißung erzählt der vierte Teil den friedlichen 
Ausklang des Lebens Abrahams. 

Im ersten Teil (Gen 12, 1•13, 17) ist das beherrschende Leitmotiv das verheißene 
Land. Es erscheint in drei Gottesworten. Das erste ist zugleich der Eingang der gan- 
zen Abrahamsgeschichte: •Und Jahwe sprach zu Abram (das war sein ursprünglicher 
Name): Ziehe fort von deinem Land und deiner Verwandtschaft und deines Vaters 
Haus in das Land, das ich dir zeigen werde. Und ich werde dich zu einem großen 
Volk machen und dich segnen und groß machen deinen Namen, daß du ein Segen 
seiest. Und segnen will ich, die dich segnen, und wer dich verwünscht, den will ich 
verfluchen. Und gesegnet sollen in dir sein alle Geschlechter des Erdbodens" 
(12, 1•3). Abraham hat offenbar bisher in dem Gott seiner Sippe, den man einfach 
•den Gott" (hael) nannte, dem wahren Gott treu gedient, mögen auch seine Gottes- 
vorstellungen ohne sein Verschulden mit manchen Irrtümern behaftet gewesen sein. 
Jedenfalls hat er jetzt eine Begegnung mit dem einzigen wahren Gott, dessen Wirk- 
lichkeit er in diesem Auszugsbefehl unmißverständlich erfährt. Jahwe, wie der 
Schriftsteller Gott mit dem dem Moses geoffenbarten Bundesnamen (Ex 3, 14 f.) vor- 
wegnehmend nennt, verlangt die schmerzliche Trennung von einer vertrauten, 
schützenden und lieben Heimat, was er durch die dreifache Nennung dessen, was 
Abraham verlassen muß, auch ausdrücklich genug hervorhebt. Dazu kommt noch das 
Ziehen in eine unbekannte und unsichere Fremde. Erst als Abraham in Sichern mitten 
im Land Kannan anlangt, erfährt er, in einem zweiten Gotteswort, daß Jahwe die- 
ses Land seinen Nachkommen geben werde (12, 7). Und mag mit dem schweren 
Befehl auch eine herrliche Verheißung verbunden sein, so verlangt auch diese einen 
großen Glauben; denn Abrahams Frau Sara ist unfruchtbar (11, 30). Jedoch er ge- 
horcht, ohne Bedenken zu äußern. •Und Lot zog mit ihm" (12,4). Diese Begleitung 
seines Neffen (11, 27 f.) mochte ihm willkommen sein; denn der Clan Lots bedeutete 
einen verstärkten Schutz bei der Wanderung in ein Land, in dem er ein Fremdling 
und daher rechtlos und ungesichert war. Aber bald sollte diese menschlich so ver- 
nünftige Vorsorge zu Verdruß führen, so daß Abraham auf sie verzichten mußte. 

Abraham weiß also zunächst nur das eine, daß er seine Heimat verlassen muß. Es 
war für ihn das Gegebene, die Richtung zum Land Kanaan einzuschlagen, da schon 
sein Vater Thare (hebr. Terach) dieses Ziel im Auge hatte, als er aus Ur auszog. 
Dieser blieb aber in Charan stehen, wo er auch starb (11,31 f.). Wir wissen heute, 
daß Ur und Charan Hauptsitze des Mondkultes waren. Der Mond hatte sowieso für 
orientalische Nomaden, die wegen der Tageshitze gern bei Nacht wanderten, eine 
anziehende Kraft. Dieses Stehenbleiben auf halbem Weg zum Land Kanaan läßt 
Thare in einem ungünstigen Licht erscheinen, und die in Jos 24,2 aufbewahrte Über- 
lieferung sagt uns denn auch, daß er andern Göttern gedient habe (vgl. auch Gn 
31,19.30.32.34f.42.53; 35,2.4). 

Das zweite Gotteswort (12, 7) bestätigt dem Abraham, daß er den richtigen Weg 
gegangen ist, und er bringt seinerseits mit einem (ersten) Altarbau seinen Dank an 
Gott zum Ausdruck, weiht aber zugleich mit diesem Kult das seinen Nachkommen 



Abraham, der Vater unseres Glaubens 337 

zugesagte Land dem Herrn. Daß Jahwe gerade an diesem kanaanäischen Kultort 
mit seiner •Eiche des Zeigers (Orakelgebers)" dem Abraham zeigt, daß er dieses 
Land seinen Nachkommen geben werde, besagt im Zusammenhang der Genesis, daß 
Jahwe der wahre •Zeiger" ist und nicht der hier verehrte Lokalgott. Und Abraham 
distanzierte sich von dem dortigen Kult, indem •er Jahwe, der ihm erschienen war, 
dort einen (eigenen) Altar baute". Auf der Höhe des Landes, zwischen Bethel und 
Hai, wohin er nach Nomadenart weiterzieht, baut er einen zweiten Altar, und dabei 
wird zum erstenmal vermerkt, daß er •den Namen Jahwes ausrief" (12, 8). Die 
Übersetzung •ausrufen" (Buber) statt •anrufen" paßt hier und an den andern Stel- 
len der Genesis, wo der Ausdruck noch vorkommt, besser zur Situation; er besagt 
nämlich soviel wie •die Gottesherrschaft proklamieren". Bei den Sethiten der Ur- 
geschichte, welche die Verheißungslinie darstellen (4, 25 f.), ist er der Protest gegen 
das gottabgewandte Weltreich, das in dem Stadterbauer Kain und seinen Nachkom- 
men, den Erfindern einer rein irdischen Kultur (4, 17•24), seinen Anfang nimmt; 
bei Abraham (12, 8; 13, 4; 21, 33) und Isaak (26, 25) ist er jeweils nicht ein Hilfe- 
ruf, sondern der Ausruf des Dankes für eine soeben erfahrene göttliche Hilfe und 
Tröstung, und zusammen mit dem Altarbau bzw. der Pflanzung der Tamariske (Gn 
21,33) ist er ein feierliches kultisches Bekenntnis, daß dieses Land Jahwe gehört; 
sein Name wird mit Recht über es ausgerufen, es wird nach ihm genannt, es ist das 
Land Jahwes (Is 14, 2), wie der Tempel und das Volk, über denen der Name Jahwes 
ausgerufen ist (vgl. Jer 7, 10; 14, 9), der Tempel und das Volk Jahwes sind. Die 
Berechtigung der Übersetzung •den Namen Jahwes ausrufen" wird durch Ex 33, 19 
erwiesen, wo Jahwe dem Moses verspricht, er werde seinen Namen vor ihm aus- 
rufen, was dann in Ex 34,6 f. geschieht; Jahwe kann selbstverständlich seinen Namen 
nicht anrufen, sondern er ruft ihn aus. Die Formel enthält also ein feierliches Glau- 
bensbekenntnis Abrahams zur Macht und Treue seines Gottes. 

Der Glaube Abrahams muß alsbald eine neue Prüfung bestehen. Als er das Land 
bis zum Süden durchzogen hat, bricht eine Hungersnot aus, die ihn zwingt, nach 
Ägypten auszuwandern und dort als Fremdling zu verweilen (12, 10). Schon dies 
ist ihm als Mangel an Gottvertrauen ausgelegt worden, besonders aber wird in sei- 
ner Bitte an Sara, sie möge sich als seine Schwester ausgeben (12,11 ff.), ein schuld- 
bares Versagen gesehen, das auch der inspirierte Erzähler stillschweigend tadle. Er 
habe diese Überlieferung und die Parallelerzählung, nach der sich das gleiche im 
Philisterland wiederholt (20, 1•8), zur Belehrung und Mahnung weitergegeben, 
sich nicht selbst klug und mit bedenklichen Mitteln aus einer Not zu helfen, sondern 
sich gläubig vertrauend der Führung und dem Schutz Gottes zu überlassen. In der 
zweiten Erzählung wird zwar gezeigt, daß Abraham nicht gelogen hat, da Sara seine 
Halbschwester war; aber sie sagt auch noch, daß er Sara schon beim Auszug aus 
dem Vaterhaus um diesen •Liebeserweis" gebeten habe: •An jedem Ort, wohin 
wir kommen werden, sage von mir: Er ist mein Bruder" (20, 13). Die Einreihung 
dieser zweiten Erzählung, die mit guten Gründen der elohistischen Überlieferungs- 
schicht zugewiesen wird, unmittelbar vor dem Bericht über die Geburt des Isaak, 
will sicherlich keine chronologische Fixierung besagen; Sara ist doch kaum in einem 
Alter, da sie schon •verblüht" war (18, 12), in einen königlichen Harem geholt 
worden. Diese Zusammenstellung ist vielmehr ein heilsgeschichtlich bedeutsamer 



338 Johannes Schildenberger 

Hinweis: es handelt sich um die göttliche Bewahrung des Mutterschoßes, der wun- 
derbar mit dem Verheißungserben gesegnet wird; diesen läßt Gott nicht entweihen. 
Die zweite Erzählung ist also heilsgeschichtlich eine wertvolle Ergänzung der ersten. 
Der inspirierte Redaktor bringt mit der Aufnahme beider Überlieferungen den ver- 
stärkten Eindruck hervor, wie schütz- und wehrlos der Patriarch einerseits war, daß 
er nicht einmal seine Gattin schützen konnte. (Auch wenn er bekannt hätte, Sara sei 
seine Frau, hätte er ihre Entführung in den königlichen Harem nicht verhindern 
können. Durch seine Ausrede, die in der alten Zeit kaum als eine schuldbare Lüge 
gewertet wurde [vgl. Ex 1, 17•20], gab er Sara nicht preis, sondern schützte nur 
sein eigenes Leben.) Anderseits hebt sich auf dem dunklen Hintergrund mensch- 
licher Hilflosigkeit und Ratlosigkeit der wunderbare göttliche Schutz umso heller 
ab, der eben deswegen, weil er göttlicher Liebe entspringt, menschliche Erwartung, 
auch die eines Abraham, übersteigt (vgl. Eph 3, 20). Mit den beiden Erzählungen 
zeigt der inspirierte Schriftsteller eindrucksvoll, daß Gott die Mutter des Ver- 
heißungserben immer vor Entweihung behütet hat. Und darauf kommt es in der 
Heilsgeschichte an, nicht darauf, daß dies gerade zweimal geschah. Auch daraus, daß 
der Patriarch von Gott beschützt wird und noch an Besitz gewinnt, kann man ent- 
nehmen, daß diese Erzählungen nicht auf ein Versagen Abrahams in seiner Berufung 
und im Glauben hinweisen wollen. Der Glaube enthebt den Menschen doch nicht, 
auch selbst für seinen Schutz besorgt zu sein. Das Mittel, das Abraham anwandte, 
entspricht zwar nicht einer geläuterten christlichen Sittlichkeit, wurde aber offenbar 
nach damaligen Anschauungen für gangbar gehalten (vgl. Gn 19, 8) und von Gott 
zugelassen und war so ohne subjektive Schuld. Die Vorwürfe, die beide Könige 
Abraham machen, sind von Orientalen gemacht, die sich in schönes Licht zu rücken 
wissen; erst nachdem Gott strafend und drohend eingegriffen hat, handeln sie sitt- 
lich korrekt. Es ist daher auch verfehlt, 12,20 dahin zu deuten, daß der Abzug Abra- 
hams aus Ägypten für diesen schimpflich gewesen wäre; die Eskorte, die ihm der 
Pharao beigibt, soll vielmehr ihn, sein Weib und all seine Habe schützend bis zur 
Grenze geleiten. Der König ist durch die großen Plagen, die Jahwe über ihn und 
sein Haus verhängt hat, zu sehr in Schrecken versetzt, als daß er es gewagt hätte, 
diesem von seinem Gott geschützten Mann einen wirklichen Schimpf anzutun. Er 
will ihn allerdings aus seinem Land forthaben, da er ihm unheimlich ist, und möchte 
daher auch nicht die Verantwortung dafür übernehmen, daß ihm in seinem Land 
von irgend jemand anders ein Leid geschieht und er seines Reichtums, zu dem er in 
Ägypten gekommen ist, beraubt würde. In der zweiten Erzählung ist die Ehrung 
Abrahams durch den König Abimelech nach dem Vorfall offenkundig (20, 14 ff.). 

Der Streit zwischen den Hirten Abrahams und Lots führt zur Trennung der beiden 
Clans. Abraham schlägt sie selbst vor, weil er mit Lot in Frieden leben will, und 
überläßt ihm die Wahl des Weidedistrikts, was Lot zu seinen Gunsten ausnützt 
(13, 1•13). In dem freiwilligen Verzicht auf die größere Sicherheit, die das Zusam- 
mengehen der beiden Sippen bedeutete, offenbart sich das Gottvertrauen Abrahams. 
Es zeigt sich aber auch sein friedliebendes und selbstloses Verhalten zum Nächsten. 
Er, dem das Land von Jahwe verheißen worden war, begnügte sich mit dem steinigen 
Bergland, während sich Lot in der Wahl der prächtigen Jordangegend nicht von der 
Rücksicht auf seinen Oheim, sondern von seinem eigenen Vorteil bestimmen läßt. 



Abraham, der Vater unseres Glaubens 339 

Abraham will den Frieden zwischen sich und seinem Neffen, zwischen seinen und 
dessen Hirten bewahrt wissen, weil sie beide •Brüder" sind (13, 8); die gottgegebe- 
nen verwandtschaftlichen Beziehungen geben bei ihm den Ausschlag, nicht sein Vor- 
teil. So kann nur ein wirklich selbstloser Mensch handeln. Hier offenbart sich auch, 
daß sein Gehorsam gegenüber Gott letztlich nicht vom Lohn bestimmt ist, den ihm 
Gott verspricht, sondern von dem demütigen Bewußtsein, daß Gott sein Herr ist. 
Es ist die Haltung, die auch Kohelet (der •Prediger") hat, wenn er nach all seinem 
Nachdenken über die Begrenztheit, Vergänglichkeit und Eitelkeit des menschlichen 
Lebens zum Schluß kommt: •Fürchte Gott und halte seine Gebote! Das ist der ganze 
Mensch" (12, 13). Ein anderer Weiser bittet Gott, er möge ihm weder Armut noch 
Reichtum geben, sondern nur den nötigen Lebensunterhalt, damit er sich nicht in der 
Sattheit des Reichtums zu hochmütigem Selbstvertrauen und zu Gottvergessenheit 
verleiten lasse oder in bitterer Armut zu einem Dieb und Gotteslästerer werde. Das 
gleiche kommt in der Job-Erzählung zum Ausdruck, wenn Gott Job dem Satan eine 
Zeitlang überläßt; denn da wird sich die Ansicht Satans, Job diene Gott nicht um- 
sonst, als falsch erweisen (1,9•12.20•22; 2,3•6.10). Das ist alttestamentliche 
Frömmigkeit: sie lehrt, Gott zu dienen, weil er als der absolute Herr ein Recht dar- 
auf hat. Sie weiß aber auch um die Beschränktheit der menschlichen Kräfte, wie es 
besonders schön das eben genannte Gebet des Weisen zeigt. Der Mensch verlangt in 
seiner Natur nach einem glücklichen Dasein, und Gott wird von seiner gnädigen 
und erbarmenden Liebe gedrängt, diesen Hunger zu stillen und es dem Menschen 
zu ermöglichen, ihm in liebender Hingabe zu dienen. So ist denn auch die Frömmig- 
keit Abrahams in selbstloser Demut und in gläubigem Gottvertrauen verankert. 

Und Jahwe enttäuscht ihn auch diesmal nicht. Nach der Trennung von Lot wieder- 
holt ein drittes Gotteswort dem Patriarchen die Verheißung, in großartiger Entfal- 
tung der beiden Motive von Land und Volk: •Erhebe deine Augen und sieh von dem 
Ort, wo du bist, nach Norden und Süden, Osten und Westen! Denn das ganze Land, 
das du siehst, dir werde ich es geben und deiner Nachkommenschaft für immer. Und 
ich werde deine Nachkommenschaft machen wie den Staub der Erde: wenn ein Mann 
den Staub der Erde zählen könnte, dann würde auch deine Nachkommenschaft ge- 
zählt werden können. Auf, durchziehe das Land in seiner Länge und Breite; denn 
dir werde ich es geben" (13, 14•17). 

Damit schließt der erste Teil der Abrahamsgeschichte. Die Haltung Gottes und 
Abrahams tritt schon ganz klar hervor, und in dieser Weise bleibt das Verhältnis 
von Gott zum Menschen und vom Menschen zu Gott grundlegend für die ganze 
Heilsgeschichte. Jesus hat es in zwei Gleichnissen gezeichnet. Die religiöse Grund- 
haltung des Menschen stellt er uns als Schlußfolgerung aus dem Gleichnis von dem 
Knecht dar, der sich nach seiner Feldarbeit daheim nicht etwa gleich zum Essen 
niedersetzen darf, sondern zuerst dem Herrn das Mahl bereiten und ihn bedienen 
muß und dann erst selbst essen und trinken darf; der Herr wird ihm auch nicht dafür 
danken, daß er seine Aufträge ausgeführt hat: •So sollt auch ihr, wenn ihr alles 
getan habt, was euch aufgetragen war, sagen: Unnütze Knechte sind wir; wir haben 
nur getan, was wir zu tun schuldig waren" (Lk 17, 7•10). Wie aber Gott sich zu 
seinen treuen Knechten verhält, die eine solche Gesinnung haben, zeigt Jesus mit 



340 Johannes Schildenberger 

dem andern Gleichnis, in dem der von der Hochzeit heimkehrende Herr seine 
wachenden Knechte Platz nehmen läßt und sie bedient (Lk 12,37). 

II. 

Der zweite Teil der Abrahamsgeschichte (13, 18•19, 38) ist gekennzeichnet durch 
die Leitmotive •Bund" und •Sohn". Als Schauplatz erscheint der Zeltort, an den 
Abrahams Name vor allem geheftet bleibt: die Eiche von Mambre bei Hebron. Hier 
erbaut er seinen dritten Altar (13, 17). Während wir im ersten Teil drei Gottes- 
worte hatten, haben wir hier drei Gespräche Gottes mit Abraham. In zweien (Gn 
15 und 17) schließt Gott mit Abraham den Bund. Der Stil zeigt deutlich, daß es sich 
um zwei Berichte aus verschiedenen Überlieferungskreisen handelt. Der zweite, 
priesterliche Bericht nimmt in keiner Weise auf den ersten, jahwistischen, Bezug. 
Es sind offenbar Doppelberichte über ein und dasselbe Ereignis; denn ein so feier- 
licher Bundesschluß hat ewige Geltung und findet daher nur einmal statt; auch hätte 
Gott nach dem in Kap. 15 erzählten Bundesschluß nicht einfach sagen können: •Ich 
will meinen Bund zwischen mir und dir stiften (wörtlich: geben)" (17, 2). Die zweite 
Erzählung sagt allerdings gegenüber der ersten, ähnlich wie wir es schon bei den 
beiden Berichten von der Bewahrung Saras gesehen haben, einiges Neue: die Be- 
schneidung soll das Bundeszeichen sein (17, 10•40), als Verheißungserbe wird ein 
leiblicher Sohn Saras, der Isaak heißen soll, bestimmt (17, 16•21), und Abram wird 
in Abraham, Sarai in Sara umbenannt (17, 5.15). 

Die Empfängnis und Geburt Ismaels kann natürlich nicht vor dieser Verheißung, 
daß Abraham von Sara einen Sohn bekommen werde, stattgefunden haben; denn 
sonst hätte sich Abraham mit diesem von Sara ihm angebotenen Ausweg, einen Sohn 
zu bekommen (16, 2), eines schweren Unglaubens schuldig gemacht. Der Erzähler 
deutet diese Begebenheit durch ihre Einreihung nach dem ersten Bericht über den 
Bundesschluß, der nur von der Verheißung eines leiblichen Sohnes Abrahams spricht 
(15, 4), zwar als menschliche Selbsthilfe, die nach dem damaligen Recht, wie es z. B. 
im Gesetz des Hammurapi erscheint, gangbar war, aber ohne daß Abraham sich 
durch sein Eingehen auf den Vorschlag Saras eines Mißtrauens gegen Gott schuldig 
gemacht hätte. Und doch sollte auch diese natürliche Lösung, ähnlich wie bei der 
Mitnahme Lots, zu Verdruß führen (16,4 ff.; 21, 9 ff.). 

Durch die Aufnahme des zweiten Berichtes über den Bundesschluß wollte der 
inspirierte Redaktor nicht sagen, daß es sich um einen zweiten Bundesschluß handle; 
er vermeidet ja jede Bezugnahme auf einen ersten Bundesschluß. Die Aneinander- 
reihung der verschiedenen Überlieferungen könnte man für einen Mangel an schrift- 
stellerischer Gestaltungskraft halten; man sollte aber dabei das feine Geschick nicht 
übersehen, in dem der Redaktor einerseits die überkommene Fassung der Überliefe- 
rungen bewahrt, anderseits sie zu einer dramatischen Abfolge zusammenstellt, die 
nicht einfach chronologisch verstanden sein will, sondern im Leben Abrahams wirk- 
lich vorhandene heilsgeschichtliche Momente heraushebt. Die Aufnahme der zweiten 
Erzählung vom Bundesschluß will, der Aufgabe entsprechend, die der Redaktor als 
Heilsgeschichtsschreiber hat, besagen, daß auch die Beschneidung und die Verheißung 
Isaaks zum Abrahamsbund gehören, und die neue Namengebung bringt plastisch 
zum Ausdruck, daß Abraham und Sara ganz und gar nur durch Gottes Bestimmung 



Abraham, der Vater unseres Glaubens 341 

und Wirken zu den großen Stammeltern des auserwählten Volkes, ja vieler Völker 
geworden sind. 

Die Verbindung der Erzählung von dem Liebesdienst, den Abraham seinem Nef- 
fen Lot erweist, indem er ihn aus der Gefangenschaft der Ostkönige befreit 
(14, 14•16), und von seinem Verzicht auf die Beute (14,21•24) mit der ersten 
Erzählung vom Bundesschluß stellt diesen als göttlichen Lohn für das edelmütige 
Verhalten Abrahams dar. Jahwe spricht ja anschließend an diesen Verzicht zum 
Patriarchen: •Fürchte dich nicht, Abram! Ich bin dir Schild, und dein Lohn ist 
überaus groß" (15, 1). Hier ist noch das verschiedene Verhalten zu beachten, das 
Abraham gegenüber zwei kanaanäischen Königen zeigt. Mit dem König von Sodom, 
der sündigen Stadt (13, 13), will er keine Verbindung haben; darum gibt er ihm 
alles von der Beute, was diesem gehörte, zurück (14, 22 f.). Jedoch von dem Priester- 
könig Melchisedech von Salem nimmt er Segen und Speisung an und gibt ihm den 
Zehnten (14, 18•20); ja er schwört bei •dem höchsten Gott", den Melchisedech in 
seinem Segen über Abraham nennt (14, 22), und Brot und Wein, die Opfermaterie 
waren, erscheinen als ein Dankopfer, da der Segen dieses Priesterkönigs zugleich 
ein Dank an den höchsten Gott ist, den Schöpfer des Himmels und der Erde, dafür, 
daß er Abraham die ihm feindlichen Könige ausgeliefert hat. Wenn auch •der höch- 
ste Gott" für die Kanaaniter, zu denen Melchisedech gehörte, nur die monarchische 
Spitze ihrer Götterwelt war, so erkennen doch Abraham und auch der inspirierte 
Schriftsteller durch die Gleichsetzung mit Jahwe, dem Gott Abrahams, an, daß 
Melchisedech den wahren Gott verehrte. Mögen die ererbten religiösen Vorstellun- 
gen des Melchisedech nicht dem reinen Gottesglauben entsprochen haben; in der 
Verehrung eines höchsten Wesens, das Himmel und Erde erschaffen hat und auch die 
Geschicke der Menschen lenkt • sagt er doch, daß dieser Weltenschöpfer Abraham 
den Sieg verliehen habe •, hat er sich nicht geirrt. Die schuldlos beigemischten Irr- 
tümer verfälschten seinen Glauben und seine aufrichtige Gottesverehrung nicht. Bei 
ihm hatte offenbar menschliche Leidenschaft den Blick der anima naturaliter religiosa 
für den sich auch den Heiden in der Natur und im Gewissen offenbarenden Gott 
(vgl. Weish. 13, 1•9; Apg 14, 17; 17, 22•28; Rom 1, 19 ff.) nicht getrübt. Mit die- 
sem Priesterkönig tritt also Abraham in Verbindung, aber nicht mit dem König des 
verderbten Sodom. 

Mit einem Mann von solcher Gesinnung und solchem Handeln schließt Gott sei- 
nen Bund. Es geschieht in einer feierlichen Zeremonie (15, 9 ff. 17 f.). Die Antwort 
Abrahams auf die göttliche Verheißung ist Glaube: •Und er glaubte Jahwe, und 
dieser rechnete es ihm an als Gerechtigkeit" (15, 6). Das hebräische Wort für •glau- 
ben": hä'ämin bedeutet eigentlich: •er machte sich fest in Bezug auf Jahwe", er 
setzte seine Sicherheit, seinen Verlaß in Jahwe. Er hält seine Verheißung für wahr; 
die Wahrheit ist aber dem Hebräer nicht Unverhülltheit (alätheia), wie für den 
Griechen, sondern Festigkeit ('ämät, von der gleichen Wurzel wie hä'ämin), auf die 
man bauen kann, Zuverlässigkeit. Der Glaube ist bei Abraham eine Geisteshaltung, 
die sein ganzes Handeln bestimmt, und darum anerkannte ihn Gott als gerecht, d. h. 
in der richtigen Verfassung vor ihm, und damit als bewährt. Dieser Glaube ist 
ein mutiges Ja zu Gott von einem Mann, den seine immer noch andauernde Kinder- 
losigkeit schwer bedrückt, wie seine Klage vor Gott zeigt (15, 2 f.). Wenn Abraham 



342 Johannes Schildenberger 

sagt, alles, was Jahwe ihm geben möge, habe keinen rechten Wert für ihn, da er 
kinderlos dahingehe und so sein Knecht ihn beerben werde, so ist auch dieser Vorhalt 
nicht etwa Unglaube, sondern die versteckte Bitte, Jahwe möge ihm doch endlich 
einen Sohn geben. Diese Klage, wie auch die menschliche Lösung mit Hagar (Kap. 
16), zeigt die Glaubensnot des Patriarchen, aber nicht eine Glaubenspreisgabe. Auch 
das Lachen Abrahams und seine Frage: •Soll einem Hundertjährigen noch ein Sohn 
geboren werden, und soll Sara, die Neunzigjährige, noch gebären?" (17, 17), will 
der zweite Erzähler vom Bundesschluß sicher nicht als bewußten Unglauben Abra- 
hams gegenüber der vorausgehenden Verheißung Gottes aufgefaßt wissen, sondern 
er will damit das erstaunliche Wunder hervorheben, dessen Ankündigung so über- 
raschen mußte, daß eine solche unwillkürliche Reaktion Abrahams ganz natürlich 
erscheint. Er kennzeichnet es auch als einen ganz besonderen Gnadenerweis durch 
Abrahams Antwort an Gott: •Möge Ismael vor dir leben" (17, 18), d. h. Abraham 
ist nach dem biblischen Schriftsteller schon damit zufrieden, wenn Ismael der Ver- 
heißungserbe ist; einer solchen Wundergabe, wie Gott sie ihm eben verheißen hat, 
ist er nicht würdig. Doch Gott bleibt bei seiner Verheißung (17, 19 ff.). Die Antwort 
Abrahams in der zweiten Erzählung vom Bundesschluß ist, wie beim Auszugsbefehl 
(12,4), gehorsame Tat: er vollzieht die Beschneidung (17,23•27). Es ist die aus 
dem Glauben hervorgehende Gehorsamstat. 

Die Erzählung vom Gottesbesuch in Mambre enthält den dritten Dialog Jahwes 
mit Abraham (Gn 18). Das Mahl, mit dem der Patriarch seinen geheimnisvollen 
Besuch bewirtet, ist im Zusammenhang des zweiten Teiles der Abrahamsgeschichte 
gleichsam die Besiegelung des Bundes. So geschieht es ja auch gern, wenn Menschen 
einen Bund miteinander schließen, z. B. Isaak und Abimelech (Gn 26, 30) oder Jakob 
und Laban (Gn 31,54). Auch die Friedopfer (besser wird schäläm mit Gemein- 
schaftsopfer wiedergegeben), die beim Abschluß des Sinai-Bundes erwähnt werden 
(Ex 24, 5), sind mit einem Opfermahl verbunden, und offenbar handelt es sich in 
Ex 24, 11 um das Bundesmahl. Freilich nahm Abraham selbst nicht am Mahl seiner 
drei Gäste teil, aber er bediente sie mit allem Eifer und stand ehrerbietig bei ihnen 
unter dem Baum, während sie aßen (18, 6 ff.). Jahwe ließ Abraham die unerhörte 
Ehre zuteil werden, ihn zum Gast zu haben, und wenn irgendwo, dann kommt in 
diesem trauten Umgang zum Ausdruck, daß er ihn zu seinem •Freund" (Is 41,8; 
2 Chr 20, 7; Jdt 8, 22; Jak 2, 23) gemacht hat, ein Ehrentitel, der heute noch in dem 
arabischen Namen seiner Grab-Stadt Hebron erhalten ist: el-halil (= der Freund). 
Diesen Liebeserweis aber hat Jahwe dem Patriarchen gegeben, weil Abraham hier 
in besonders rührender Weise seine Nächstenliebe gezeigt hat: in demütiger Freund- 
lichkeit hat er die drei fremden Wanderer, die er nicht kannte, zu sich eingeladen und 
in ausgesuchter Weise bewirtet. Hebr 13, 2 weist auf diese und Lots (19, 1 ff.) vor- 
bildliche Gastfreundschaft und ihre Belohnung hin: •Vergeßt nicht die Gastfreund- 
schaft; denn durch sie haben einige, ohne es zu wissen, Engel gastlich aufgenommen". 
Doch nicht nur diese Ehre ist der Lohn der Nächstenliebe Abrahams. Jahwe verheißt 
Sara einen Sohn und gibt sich damit zu erkennen (18, 10). Die jahwistische Erzäh- 
lung von Gn 18 f. setzt die priesterliche von Gn 17 nicht voraus, sondern geht dieser, 
was die Verheißung Isaaks betrifft, parallel, wie Gn 15 ihr bezüglich des Bundes- 
schlusses parallel geht. So hat das Lachen Saras (18, 12) die gleiche Bedeutung wie 



Abraham, der Vater unseres Glaubens 343 

das Lachen Abrahams (17, 17). Es will das menschlich unmögliche und unglaubliche, 
aber dem allmächtigen und allgütigen Gott mögliche (18, 14) Wunder veranschau- 
lichen. Abrahams Nächstenliebe zeigt sich in noch ergreifenderer Weise später, als 
Jahwe ihm offenbart, daß er über Sodoma und Gomorrha Gericht halten will 
(18, 17•21). Die Erzählung von diesem demütigen und zudringlichen Handeln 
Abrahams, das Jahwe so gern mit sich geschehen läßt (18, 22•33), gehört mit zum 
Schönsten, was das Alte Testament uns bietet. 

Um zehn Gerechter willen • soweit hat Abraham von Fünfzig heruntergehandelt, 
ohne daß Jahwe je die geringste Schwierigkeit gemacht hätte •, will Jahwe in gött- 
licher Nachsicht die ganze sündige Stadt Sodoma verschonen. Weiter wagt Abraham 
nicht mehr zu bitten, und doch erhört ihn Gott in seiner Sorge um Lot, die in seiner 
Frage durchscheint: •Willst du wirklich den Gerechten mit dem Frevler dahin- 
raffen?" (18, 23). Das kann er von •dem Richter der ganzen Erde" nicht annehmen: 
•Das sei fern von dir!" (18, 25). Die beiden Jahwe begleitenden Engel führen Lot 
und jene von seiner Familie, die sich retten lassen, aus dem Verderben heraus 
(19, 12•26). Lot war nicht von der Schlechtigkeit der Sodomiten angesteckt worden, 
wie sein Verhalten zeigt (19, 1•9). Der inspirierte Erzähler zeigt aber • einfach 
durch seine Darstellung •, wie Lot seine menschlich so kluge und selbstsüchtige 
Wahl der besten Weideplätze (13,10 f.) büßen mußte. Zuerst gerät er in Gefangen- 
schaft (14, 12), dann verliert er Heim und Weib (19, 16.26) und wird in einer Höhle 
auf unnatürliche Weise Stammvater von zwei heidnischen Völkern (19, 30•38), 
während der selbstlose Abraham, dem er beide Male seine Rettung verdankt (für 
die Befreiung aus dem Untergang Sodomas sagt dies ausdrücklich die priesterliche 
Bemerkung 19, 29), auf wunderbare Weise Stammvater einer unzähligen Nach- 
kommenschaft wird, des Jahwe-Volkes, das das Land Kanaan besitzen soll. Die Lot- 
Geschichte ist der dunkle Hintergrund, von dem sich der Weg Abrahams leuchtend 
abhebt. 

III. 

Mit der Übersiedlung Abrahams in den Negeb (die Steppe südlich von Hebron) 
beginnt deutlich der dritte Teil der Abrahamsgeschichte (20, 1•22, 19), der fast 
ausschließlich der elohistischen Überlieferungsschicht angehört. Das Leitmotiv ist 
•der Sohn". Dieses gibt schon, wie wir gesehen haben, der zweiten Erzählung von 
der Bewahrung Saras (Kap. 20) ihre Sinndeutung. Der Bericht über die Geburt 
Isaaks schließt sich unmittelbar an (21, 1•8). Zweimal wird betont gesagt, daß 
damit Jahwe sein Wort eingelöst habe. Das große Wunder wird durch die noch- 
malige Nennung der hundert Jahre Abrahams und durch die Deutung des Namens 
Isaak als freudiges und verwundertes Lachen über ein solches noch nie erlebtes 
Ereignis hervorgehoben. Mit der Beschneidung Isaaks am achten Tag bekundet 
Abraham seine Bundestreue, und das große Festmahl am Tag der Entwöhnung 
Isaaks (damals etwa drei Jahre nach der Geburt) krönt diese glückliche Zeit, bringt 
sie aber auch zum Abschluß; denn schon stehen Abraham neue Prüfungen bevor. 

Das erste Gotteswort dieses Teiles, das an Abraham ergeht (21, 12 f.), verlangt 
von ihm, auf die Forderung Saras einzugehen, Ismael und seine Mutter Hagar fort- 
zuschicken. Die harte Forderung Saras hatte Abraham, besonders seines Sohnes 
Ismael wegen, sehr mißfallen (21, 11). Der Verzicht war schwer, doch er wurde 



^44 Johannes Sdiildenberger 

gemildert durch die Verheißung Gottes, daß er auch den Sohn der Magd segnen 
werde, weil er Abrahams Sohn sei (21, 13). Die Episode Hagars in der Wüste, wo 
Gott den Knaben rettet und der Gottesengel (in diesen alten Erzählungen irgendwie 
eine Erscheinungsform Gottes selbst) zu Hagar spricht (21, 14•21) • schon bei der 
Flucht Hagars vor Sara hatte der Jahweengel zu ihr gesprochen (16, 7•14) •, zeigt, 
wie Gott diese Verheißung erfüllte. Die folgende Erzählung vom Bund Abrahams 
mit dem König Abimelech (21, 22-33) nimmt sich aus wie eine Art Gotteslohn für 
den schmerzlichen Gehorsam, den Abraham mit der Entlassung Ismaels und Hagars 
geleistet hat, wie auch für seine bisherige treue Gefolgschaft gegenüber Gott; denn 
der König begründet seinen Willen zum Bundesschluß mit der Feststellung: •Gott 
ist mit dir in allem, was du tust" (21, 22). Der Gottessegen, der auf Abraham"ruht, 
ist also so offenkundig, daß ihn selbst die Heiden sehen. 

Nun folgt die furchtbarste, aber auch letzte Prüfung Abrahams, die in einem zwei- 
ten Gotteswort an ihn herantritt: •Nimm deinen Sohn, deinen einzigen, den du 
liebst, Isaak, und geh in das Land Moriah und bringe ihn dort als Brandopfer dar 
auf einem der Berge, den ich dir nennen werde" (22, 2). Wie in dem Gotteswort 
zum Auszug aus der Heimat das Schmerzliche der Trennung mit einem dreifachen 
Ausdruck herausgestellt wird (12, 1), so trifft auch hier jedes der vier Worte, mit 
denen das Wunderkind, das Abraham von Gott erhalten hat, bezeichnet wird', ihn 
immer tiefer in sein Vaterherz. Dabei wird kein Lohn in Aussicht gestellt, wie beim 
Auszugsbefehl, sondern der entsetzliche Auftrag scheint alle vorausgehenden Ver- 
heißungen zu vernichten. Und doch, auch jetzt schickt sich Abraham an, schweigend 
zu gehorchen (22, 3 ff.). Was im Herzen Abrahams vorgeht, sagt der Erzähler nicht, 
aber er läßt es ahnen, indem er eines nach dem andern beschreibt, was Abraham tut, 
wie er den Berg am dritten Tag von fern erblickt, wie er mit Isaak den Berg hinan- 
steigt; besonders die kurze Unterredung beider ist ein Meisterstück. Die Erzählung 
ist in ihrer Verhaltenheit unvergleichlich schön. Abraham mußte den Befehl Gottes 
wörtlich verstehen. In seiner Umgebung bestand die Sitte, den Erstgeborenen zu 
opfern, womit man offenbar der Gottheit das Wertvollste schenken wollte (vgl. 4 Kg 
3,27; Mich 6, 7). Tatsächlich hat Gott die blutige Opferung Isaaks nicht gewollt. 
Durch den Propheten Jeremias sagt er, es sei ihm nie in den Sinn gekommen, so 
etwas zu verlangen (7,31; 19,5; 32,35). Aber Gott hat gewollt, daß Abraham 
seinen Befehl wörtlich verstand; denn gerade durch dieses Mißverständnis hat er 
erreicht, was er eigentlich wollte: im Augenblick, wo Abraham schon das "Messer 
ergreift, um seinen Sohn zu opfern, ruft ihm der Jahweengel vom Himmel her zu: 
•Strecke deine Hand nicht aus gegen den Knaben und tue ihm nichts an; denn jetzt 
habe ich erkannt, daß du gottesfürchtig bist und mir deinen Sohn, deinen einzigen, 
nicht vorenthalten hast" (22, 11 f.). Diesen geistigen Verzicht, in dem sich die volle, 
rückhaltlose Hingabe an Jahwe ausspricht, die Bereitschaft, selbst auf das Liebste zu 
verzichten, wenn er es fordert, hat Abraham jetzt geleistet. Es war eine Lehre für 
die Israeliten, die immer wieder zu den von Gott verabscheuten kanaanäischen Kin- 
deropfern (vgl. Lv 18,21; 20, 2 ff.; Ez 20,31; 23,37•39 und die genannten Jer- 
Stellen) sich verleiten ließen, daß solche Opfer keinen Platz in der Jahwe-Religion 
haben, wohl aber das Große, das in verzerrter Weise in ihnen zum Ausdruck kam: 
der Verzicht auf das Liebste, wenn Jahwe es verlangt. 



Abraham, der Vater unseres Glaubens 345 

Weil Abraham seine schwerste Glaubensprüfung bestanden hatte, rief ihm der 
Jahweengel ein zweites Gotteswort vom Himmel zu: •Bei mir habe ich geschworen, 
Ausspruch Jahwes: Weil du dies getan hast und mir deinen Sohn, deinen einzigen, 
nicht vorenthalten hast, so werde ich dich reichlich segnen und deine Nachkommen- 
schaft überaus zahlreich machen, wie die Sterne des Himmels und wie den Sand am 
Ufer des Meeres, und deine Nachkommenschaft soll das Tor ihrer Feinde in Besitz 
nehmen. Und es sollen durch deine Nachkommenschaft gesegnet werden alle Völker 
der Erde, dafür zum Lohne, daß du meiner Stimme gehorcht hast" (22, 15 ff.). Auch 
in dieser schrecklichsten Stunde seines Lebens, wo ihm alles zu versinken drohte, hat 
Abraham an Gott festgehalten. Er ist nicht an ihm irre geworden; sonst hätte er ja 
nicht gehorcht. Er denkt nur an eines: den Befehl Gottes auszuführen. Doch sagt er 
dem fragenden Knaben ein Wort, das diesen das Schreckliche zunächst nicht wissen 
lassen soll, das aber zugleich den Glauben des Patriarchen an den sehenden und 
vorsehenden Gott offenbart: •Gott wird sich das Schaf für das Brandopfer aus- 
ersehen, mein Sohn" (22, 8). Und sein Glaube an Gottes Vorsehung wurde nicht 
enttäuscht, wie er nachher dankbar anerkennt mit der Benennung der Stätte: •Jahwe 
sieht" (22, 14). 

Hebr 11,19 veranschaulicht den unerschütterlichen Glauben Abrahams an die ihm 
gewordenen göttlichen Verheißungen durch die midraschartige Exegese: •Er dachte, 
daß Gott auch von den Toten auf zuerwecken vermöge". Diese Exegese ist richtig, 
auch wenn Abraham diese Überlegung nicht anstellte, die sein Opfer wesentlich 
erleichtert hätte; im tiefsten Herzensgrund hatte er diese Überzeugung, wenn er 
auch jetzt in seinem Schmerz und in der ganzen Inanspruchnahme durch den gött- 
lichen Auftrag gar nicht dazu kam, so etwas zu denken, aber ebensowenig dazu kam, 
an den Verheißungen Gottes zu zweifeln. Das •Ersatzopfer", die Darbringung des 
Widders, war ein Dankopfer, das aber Gott gerade als Ausdruck der gänzlichen 
Hingabe, die Abraham soeben bewiesen hatte, besonders wohlgefällig war. Darum 
folgt ihm der feierliche Segensschwur. Im dritten Teil der Abrahamsgeschichte 
haben wir somit zwei Gottesworte, die von Abraham den Verzicht auf den Sohn 
verlangen, und zwei weitere, die durch den Jahweengel gesprochen wurden. Das 
Leben Abrahams ist also nach der biblischen Erzählung im ganzen durch zehn Got- 
tesworte bestimmt. Das letzte ist die feierliche Bestätigung aller Segnungen, die 
Abraham empfangen hat. 

IV. 

Der Patriarch hat sich in allem bewährt. So kann der vierte Teil der Abrahams- 
geschichte (22,20•25, 11) den friedlichen Ausklang dieses Lebens darstellen. Die 
Nachricht aus der Verwandtschaft (22, 20•24) ist eine Art Einleitung zum Mittel- 
stück dieses Teiles: die Brautwerbung für Isaak (Kap. 24). Hier bewährt sich der 
Glaube Abrahams noch einmal: Sein ältester Knecht muß ihm schwören, für Isaak 
keine Kanaaniterin zur Frau zu nehmen; er muß ihm vielmehr aus der alten Heimat, 
aus Abrahams Verwandtschaft, eine Frau holen. Will diese aber nicht mit ihm nach 
Kanaan ziehen, so darf er seinen Sohn doch nicht nach Mesopotamien bringen; dann 
ist er seines Eides ledig (24, 2•8). Abraham will nämlich den Glauben an Gott, der 
sich ihm geoffenbart hat, nicht gefährden. Und wiederum werden sein Glaube und 



346 Fridolin Stier 

sein Vertrauen nicht enttäuscht, sondern herrlich belohnt, wie diese Erzählung in 
einzig schöner Weise zeigt. Zuvor wird noch der Tod Saras berichtet, der zum 
Erwerb der Grabstätte und zu einem Landbesitz in Kanaan führt (Kap. 23). Der 
Abschnitt über die Nachkommen von der Nebenfrau Ketura veranschaulicht noch 
einmal die Verheißung, daß Abraham Vater vieler Völker werden soll, aber auch, 
daß er nur Isaak als den eigentlichen Verheißungserben anerkennt (25, 1•6). Den 
Abschluß bildet der Bericht vom Tod des Patriarchen •in gutem Greisenalter" und 
von seinem Begräbnis in der Höhle Machpela bei Mambre und Hebron, wo Sara 
schon ruhte (25, 7•10). Der biblische Erzähler fügt noch hinzu, daß Gott den Isaak 
nach dem Tod Abrahams segnete (25, 11), und dies geschah, wie Jahwe zweimal dem 
Isaak versichert, um Abraham seines Knechtes willen, zum Lohne dafür, daß er der 
Stimme Gottes gehorcht hatte (26, 3•5.24). 

Paulus hat recht, wenn er Abraham als das Vorbild des Glaubens vorstellt, der 
uns vor Gott gerecht macht (Rom 4, 3.16•22; Gal 3, 6); denn Abraham setzte sein 
ganzes Vertrauen darauf, Gott werde seine Verheißung wahrmachen, und wies ihn 
niemals auf seine guten Werke hin, um derentwillen er dies tun solle. Anderseits 
hat auch Jakobus recht, wenn er sagt, daß Abraham •aus Werken gerechtfertigt 
wurde, indem er seinen Sohn auf dem Altar darbrachte. Du siehst, der Glaube 
wirkte zusammen mit seinem Werken und aus den Werken wurde der Glaube voll- 
endet. Und so erfüllte sich die Schrift, die sagt: Abraham glaubte Gott, und es wurde 
ihm zur Gerechtigkeit angerechnet und er wurde Freund Gottes genannt" (2, 21 ff.). 
Beides widerspricht sich nicht. Der Glaube Abrahams ist nach Paulus ein voller 
Glaube, also •ein Glaube, der durch Liebe sich betätigt" (Gal 5, 6). In der Gefan- 
genschaft in Rom hat Paulus eine treffliche Formulierung gefunden, in der die Recht- 
fertigung aus dem Glauben und der Wandel in guten Werken harmonisch vereinigt 
sind: •In Gnade seid ihr gerettet durch den Glauben • es ist Gottes Geschenk •, 
nicht aus Werken, damit niemand sich rühme. Denn sein Gebilde sind wir, geschaf- 
fen in Christus Jesus zu guten Werken, die Gott zum voraus bereitet hat, daß wir 
in ihnen wandeln" (Eph 2, 8 ff.). Für dieses Leben aus Gnade und Glauben ist 
Abraham auch unser Vorbild bis zur Stunde. 

Jakob ward Israel 

Von Fridolin Stier, Tübingen 

Seit dem Altertum bis heute sind die Geschichten der Patriarchen, Abrahams Lügen 
und Versagen und Jakobs Betrügen, den •Moralisten", all denen ein Ärgernis, die nicht 
begreifen, daß Gott auch auf krummen Linien gerade schreibt. Augustinus selber, 
dem dieses Wort • sein eigenes • Anstöße und Abgründe der Jakobsgeschichte 
hätte erhellen können, scheute sich offenbar, den sittlichen Makel auf dem biblischen 
Bilde Jakobs ruhen zu lassen. Er schreibt: •Um vorzubeugen, daß man diese List 
Jakobs nicht für eine betrügerische halte, statt das dahinter steckende große Geheim- 




