Abraham, der Vater unseres Glaubens

Von Johannes Schildenberger OSB, Beuron

Die meisten Christen kennen die Geschichte der Patriarchen, der Stammviter des Alten
Bundes nur recht oberflichlich. Wir Heutigen haben kein lebendiges Verhiltnis mehr zum
Gott ,Abrahams, Isaaks und Jakobs“. Und doch beginnt mit ihnen die Heilsgeschichte des
Volkes Gottes, also auch unsere Heilsgeschichte. Was Gott an ihnen gnadenhaft gewirkt hat,
ist vorbildlich fiir uns alle geschehen. Und auch wie sie sich gegeniiber Gottes Ruf verhielten,
ist ,vorbildlich“, selbst dort, wo ihr Weg, wie bei Jakob, erst allmihlich aus Selbstsucht und
Eigenmichtigkeit herausfiihrt und die Gemeinschaft mit Gott findet. Von der Geschichte
dieser Manner fallt darum ein Licht auch auf unseren Heilsweg. Um die in den folgenden
Aufsitzen geschilderte religitse Dramatik im Leben Abrahams und Jakobs ganz zu verstehen,
sollte man vorher Gen 12, 1—25, 11 sowie 25, 24—32, 33, lesen.

Die Schriftleitung

Der Genesis-Abschnitt (12, 1—25, 11), der von Abraham handelt, umfafit Erzih-
lungen, die allem Anschein nach aus drei verschiedenen Uberlieferungskreisen stam-
men. All diesen Stoff, fiir dessen Weitergabe in Isracl der Bundesmittler Moses
offenbar von grundlegender und entscheidender Bedeutung war und der in der
jahwistischen, elohistischen und priesterlichen Uberlieferung unter géttlicher Inspi-
ration jeweils cine besondere Gestalt erhalten hatte, fiigte dann der ebenfalls inspi-
rierte priesterliche Endredaktor des Pentateuch zu einem wohlgeordneten Ganzen
zZusammen, dessen Symmetrie, wie mir scheint, etwas von der literarischen Eigenart
dieser alten Geschichtsschreibung zeigen, vor allem aber den religiésen und theologi-
schen, genauer gesagt, den heilsgeschichtlichen Sinn des Lebens Abrahams offenbaren
kann; denn dieser Aufbau ist fiir den Redaktor nicht blof§ ein kunstvolles Spiel, an
dessen Schonheit er zweifellos Freude hatte, sondern eines der Mittel der Deutung
der Geschichte.

Das Thema der biblischen Geschichtsschreibung ist die Geschichte der Verwirk-
lichung des gnadenhaften Planes Gottes mit der Menschheit im wechselvollen Zu-
sammen- und noch éfter Gegenspiel seiner geistbegabten Geschépfe; es geht um die
actio Dei und die reactio hominis, um das Handeln Gottes in Wort und Tat und um
die Antwort des Menschen, positiv oder negativ, eine Antwort, der wiederum das
Verhalten Gottes begegnet in Gericht und Erbarmen, die aber niemals den endgiilti-
gen Plan Gottes vereiteln kann. Gott behédlt immer die Oberhand; letzten Endes
gestaltet er die Geschichte; sie ist sein Werk (Is 5, 19). So sind denn auch in der
Abrahamsgeschichte die Gottesworte die bestimmenden und ordnenden Krifte; sie
geben diesem Leben bei aller Bewegtheit die wundervolle Symmetrie und Harmo-
nie, — freilich auch deswegen, weil hier Gott einem Menschen begegnet, der seiner
Ansprache entspricht.

Nadh inhaltlichen und formalen Gesichtspunkten lassen sich in der Abrahams-
geschichte vier Teile erkennen. In den drei ersten ergehen die Gottesoffenbarungen
an Abraham, und der Patriarch besteht alle Glaubens- und Gehorsamspriifungen bis
zur furchtbarsten, in der er zur Opferung des ibm durch ein Gotteswunder geschenk-
ten Verheiflungserben bereit ist. Nach diesem Hohepunkt heldenhaften Gehorsams



336 Johannes Schildenberger

und ihm folgender géttlicher Verheiflung erzihlt der vierte Teil den friedlichen
Ausklang des Lebens Abrahams.

L

Im ersten Teil (Gen 12, 1—13, 17) ist das beherrschende Leitmotiv das verheifiene
Land. Es erscheint in drei Gottesworten. Das erste ist zugleich der Eingang der gan-
zen Abrahamsgeschichte: ,Und Jahwe sprach zu Abram (das war sein urspriinglicher
Name): Ziehe fort von deinem Land und deiner Verwandtschaft und deines Vaters
Haus in das Land, das ich dir zeigen werde. Und ich werde dich zu einem groflen
Volk machen und dich segnen und grofl machen deinen Namen, daf du ein Segen
seiest. Und segnen will ich, die dich segnen, und wer dich verwiinscht, den will ich
verfluchen. Und gesegnet sollen in dir sein alle Geschlechter des Erdbodens®
(12, 1—3). Abraham hat offenbar bisher in dem Gott seiner Sippe, den man einfach
»den Gott* (ka’el) nannte, dem wahren Gott treu gedient, mégen auch seine Gottes-
vorstellungen ohne sein Verschulden mit manchen Irrtiimern behaftet gewesen sein.
Jedenfalls hat er jetzt eine Begegnung mit dem einzigen wahren Gott, dessen Wirk-
lichkeit er in diesem Auszugsbefehl unmifiverstindlich erfihrt. Jahwe, wie der
Schriftsteller Gott mit dem dem Moses geoffenbarten Bundesnamen (Ex 3, 14 f.) vor-
wegnehmend nennt, verlangt die schmerzliche Trennung von einer vertrauten,
schiitzenden und lieben Heimat, was er durch die dreifache Nennung dessen, was
Abraham verlassen muf}, auch ausdriicklich genug hervorhebt. Dazu kommt noch das
Ziehen in eine unbekannte und unsichere Fremde. Erst als Abraham in Sichem mitten
im Land Kannan anlangt, erfahrt er, in einem zweiten Gotteswort, dafl Jabwe die-
ses Land seinen Nachkommen geben werde (12, 7). Und mag mit dem schweren
Befehl auch eine herrliche Verheiflung verbunden sein, so verlangt auch diese einen
groflen Glauben; denn Abrahams Frau Sara ist unfruchtbar (11, 30). Jedoch er ge-
horcht, ohne Bedenken zu duflern. ,Und Lot zog mit ihm* (12, 4). Diese Begleitung
seines Neffen (11, 27 {.) mochte ihm willkommen sein; denn der Clan Lots bedeutete
einen verstiarkten Schutz bei der Wanderung in ein Land, in dem er ein Fremdling
und daher rechtlos und ungesichert war. Aber bald sollte diese menschlich so ver-
niinftige Vorsorge zu Verdruf fithren, so dal Abraham auf sie verzichten mufite.

Abraham weif} also zunédchst nur das eine, dafl er seine Heimat verlassen mufl. Es
war fiir ihn das Gegebene, die Richtung zum Land Kanaan einzuschlagen, da schon
sein Vater Thare (hebr. Terach) dieses Ziel im Auge hatte, als er aus Ur auszog.
Dieser blieb aber in Charan stehen, wo er auch starb (11, 31 f.). Wir wissen heute,
dafl Ur und Charan Hauptsitze des Mondkultes waren. Der Mond hatte sowieso fiir
orientalische Nomaden, die wegen der Tageshitze gern bei Nacht wanderten, eine
anzichende Kraft. Dieses Stehenbleiben auf halbem Weg zum Land Kanaan 1afit
Thare in einem ungiinstigen Licht erscheinen, und die in Jos 24, 2 aufbewahrte Uber-
lieferung sagt uns denn auch, daB er andern Géttern gedient habe (vgl. auch Gn
31,19.80.82.34£.42.53; 35,2.4).

Das zweite Gotteswort (12, 7) bestitigt dem Abraham, dafl er den richtigen Weg
gegangen ist, und er bringt seinerseits mit einem (ersten) Altarbau seinen Dank an
Gott zum Ausdruck, weiht aber zugleich mit diesem Kult das seinen Nachkommen



Abraham, der Uater unseres Glaubens 387

zugesagte Land dem Herrn. Daf Jahwe gerade an diesem kanaaniischen Kultort
mit seiner ,Eiche des Zeigers (Orakelgebers)“ dem Abraham zeigt, dafl er dieses
Land seinen Nachkommen geben werde, besagt im Zusammenhang der Genesis, dafl
Jahwe der wahre ,Zeiger” ist und nicht der hier verehrte Lokalgott. Und Abraham
distanzierte sich von dem dortigen Kult, indem ,er Jahwe, der ihm erschienen war,
dort einen (eigenen) Altar baute“. Auf der Hohe des Landes, zwischen Bethel und
Hai, wohin er nach Nomadenart weiterzieht, baut er einen zweiten Altar, und dabei
wird zum erstenmal vermerkt, daff er ,den Namen Jahwes ausrief“ (12, 8). Die
Ubersetzung ,ausrufen“ (Buber) statt ,anrufen paft hier und an den andern Stel-
len der Genesis, wo der Ausdruck noch vorkommt, besser zur Situation; er besagt
namlich soviel wie ,die Gottesherrschaft proklamieren“. Bei den Sethiten der Ur-
geschichte, welche die Verheiflungslinie darstellen (4, 25 £.), ist er der Protest gegen
das gottabgewandte Weltreich, das in dem Stadterbauer Kain und seinen Nachkom-
men, den Erfindern einer rein irdischen Kultur (4,17—24), seinen Anfang nimmt;
bei Abraham (12, 8; 13, 4; 21, 33) und Isaak (26, 25) ist er jeweils nicht ein Hilfe-
ruf, sondern der Ausruf des Dankes fiir eine soeben erfahrene gottliche Hilfe und
Tréstung, und zusammen mit dem Altarbau bzw. der Pflanzung der Tamariske (Gn
21,383) ist er ein feierliches kultisches Bekenntnis, dafl dieses Land Jahwe gehort;
sein Name wird mit Recht iiber es ausgerufen, es wird nach ihm genannt, es ist das
Land Jahwes (Is 14, 2), wie der Tempel und das Volk, iiber denen der Name Jahwes
ausgerufen ist (vgl. Jer 7, 10; 14,9), der Tempel und das Volk Jahwes sind. Die
Berechtigung der Ubersetzung ,,den Namen Jahwes ausrufen® wird durch Ex 33, 19
erwiesen, wo Jahwe dem Moses verspricht, er werde seinen Namen vor ihm aus-
rufen, was dann in Ex 34, 6 f. geschieht; Jahwe kann selbstverstiandlich seinen Namen
nicht anrufen, sondern er ruft ihn aus. Die Formel enthilt also ein feierliches Glau-
bensbekenntnis Abrahams zur Macht und Treue seines Gottes.

Der Glaube Abrahams mufl alsbald eine neue Priifung bestehen. Als er das Land
bis zum Siiden durchzogen hat, bricht eine Hungersnot aus, die ihn zwingt, nach
Agypten auszuwandern und dort als Fremdling zu verweilen (12, 10). Schon dies
ist ihm als Mangel an Gottvertrauen ausgelegt worden, besonders aber wird in sei-
ner Bitte an Sara, sie moge sich als seine Schwester ausgeben (12,11 f.), ein schuld-
bares Versagen gesehen, das auch der inspirierte Erzihler stillschweigend tadle. Er
habe diese Uberlieferung und die Parallelerzihlung, nach der sich das gleiche im
Philisterland wiederholt (20, 1—8), zur Belehrung und Mahnung weitergegeben,
sich nicht selbst klug und mit bedenklichen Mitteln aus einer Not zu helfen, sondern
sich gldubig vertrauend der Fithrung und dem Schutz Gottes zu iiberlassen. In der
zweiten Erzahlung wird zwar gezeigt, dafl Abraham nicht gelogen hat, da Sara seine
Halbschwester war; aber sie sagt auch noch, dafl er Sara schon beim Auszug aus
dem Vaterhaus um diesen ,Liebeserweis® gebeten habe: ,An jedem Ort, wohin
wir kommen werden, sage von mir: Er ist mein Bruder* (20, 13). Die Einreihung
dieser zweiten Erzdhlung, die mit guten Griinden der elohistischen Uberlieferungs-
schicht zugewiesen wird, unmittelbar vor dem Bericht iiber die Geburt des Isaak,
will sicherlich keine chronologische Fixierung besagen; Sara ist doch kaum in einem
Alter, da sie schon ,verbliiht* war (18,12), in einen kéniglichen Harem geholt
worden. Diese Zusammenstellung ist vielmehr ein heilsgeschichtlich bedeutsamer



338 Johannes Schildenberger

Hinweis: es handelt sich um die géttliche Bewahrung des Mutterschofles, der wun-
derbar mit dem Verheiflungserben gesegnet wird; diesen 1488t Gott nicht entweihen.
Die zweite Erzahlung ist also heilsgeschichtlich eine wertvolle Erginzung der ersten.
Der inspirierte Redaktor bringt mit der Aufnahme beider Uberlieferungen den ver-
stirkten Eindruck hervor, wie schutz- und wehrlos der Patriarch einerseits war, dafl
er nicht einmal seine Gattin schiitzen konnte. (Auch wenn er bekannt hitte, Sara sei
seine Frau, hitte er ihre Entfiilhrung in den koniglichen Harem nicht verhindern
kénnen. Durch seine Ausrede, die in der alten Zeit kaum als eine schuldbare Liige
gewertet wurde [vgl. Ex 1, 17—20], gab er Sara nicht preis, sondern schiitzte nur
sein eigenes Leben.) Anderseits hebt sich auf dem dunklen Hintergrund mensch-
licher Hilflosigkeit und Ratlosigkeit der wunderbare gottliche Schutz umso heller
ab, der eben deswegen, weil er gottlicher Liebe entspringt, menschliche Erwartung,
auch die eines Abraham, iibersteigt (vgl. Eph 3, 20). Mit den beiden Erzahlungen
zeigt der inspirierte Schriftsteller eindrucksvoll, dafl Gott die Mutter des Ver-
heiflungserben immer vor Entweihung behiitet hat. Und darauf kommt es in der
Heilsgeschichte an, nicht darauf, dafl dies gerade zweimal geschah. Auch daraus, daff
der Patriarch von Gott beschiitzt wird und noch an Besitz gewinnt, kann man ent-
nehmen, dafl diese Erzdhlungen nicht auf ein Versagen Abrahams in seiner Berufung
und im Glauben hinweisen wollen. Der Glaube enthebt den Menschen doch nicht,
auch selbst fiir seinen Schutz besorgt zu sein. Das Mittel, das Abraham anwandte,
entspricht zwar nicht einer gelauterten christlichen Sittlichkeit, wurde aber offenbar
nach damaligen Anschauungen fiir gangbar gehalten (vgl. Gn 19, 8) und von Gott
zugelassen und war so ohne subjektive Schuld. Die Vorwiirfe, die beide Konige
Abraham machen, sind von Orientalen gemacht, die sich in schones Licht zu riicken
wissen; erst nachdem Gott strafend und drohend eingegriffen hat, handeln sie sitt-
lich korrekt. Es ist daher auch verfehlt, 12,20 dahin zu deuten, dafl der Abzug Abra-
hams aus Agypten fiir diesen schimpflich gewesen wire; die Eskorte, die ihm der
Pharao beigibt, soll vielmehr ihn, sein Weib und all seine Habe schiitzend bis zur
Grenze geleiten. Der Koénig ist durch die grofien Plagen, die Jahwe iiber ihn und
sein Haus verhingt hat, zu sehr in Schrecken versetzt, als dafl er es gewagt hitte,
diesem von seinem Gott geschiitzten Mann einen wirklichen Schimpf anzutun. Er
will ihn allerdings aus seinem Land forthaben, da er ihm unheimlich ist, und méchte
daher anch nicht die Verantwortung dafiir ibernehmen, dafl ihm in seinem Land
von irgend jemand anders ein Leid geschicht und er seines Reichtums, zu dem er in
Agypten gekommen ist, beraubt wiirde. In der zweiten Erzihlung ist die Ehrung
Abrahams durch den Kénig Abimelech nach dem Vorfall offenkundig (20, 14 ff.).

Der Streit zwischen den Hirten Abrahams und Lots fithrt zur Trennung der beiden
Clans. Abraham schligt sie selbst vor, weil er mit Lot in Frieden leben will, und
iiberlaflt ihm die Wahl des Weidedistrikts, was Lot zu seinen Gunsten ausniitzt
(18, 1—13). In dem freiwilligen Verzicht auf die gréfiere Sicherheit, die das Zusam-
mengehen der beiden Sippen bedeutete, offenbart sich das Gottvertrauen Abrahams.
Es zeigt sich aber auch sein friedliebendes und selbstloses Verhalten zum Nachsten.
Er, dem dasLand von Jahwe verheiflen worden war, begniigte sich mit dem steinigen
Bergland, wahrend sich Lot in der Wahl der prachtigen Jordangegend nicht von der
Rircksicht auf seinen Oheim, sondern von seinem eigenen Vorteil bestimmen 14{3t.



Abraham, der Qater unseres Glaubens 339

Abraham will den Frieden zwischen sich und seinem Neffen, zwischen seinen und
dessen Hirten bewahrt wissen, weil sie beide ,Briider” sind (13, 8); die gottgegebe-
nen verwandtschaftlichen Beziehungen geben bei ithm den Ausschlag, nicht sein Vor-
teil. So kann nur ein wirklich selbstloser Mensch handeln. Hier offenbart sich auch,
daf sein Gehorsam gegeniiber Gott letztlich nicht vom Lohn bestimmt ist, den ithm
Gott verspricht, sondern von dem demiitigen Bewufitsein, dafl Gott sein Herr ist.
Es ist die Haltung, die auch Kohelet (der ,Prediger”) hat, wenn er nach all seinem
Nachdenken iiber die Begrenztheit, Verginglichkeit und Eitelkeit des menschlichen
Lebens zum Schlufl kommt: ,Fiirchte Gott und halte seine Gebote! Das ist der ganze
Mensch® (12, 18). Ein anderer Weiser bittet Gott, er mége ihm weder Armut noch
Reichtum geben, sondern nur den nétigen Lebensunterhalt, damit er sich nicht in der
Sattheit des Reichtums zu hochmiitigem Selbstvertrauen und zu Gottvergessenheit
verleiten lasse oder in bitterer Armut zu einem Dieb und Gotteslasterer werde. Das
gleiche kommt in der Job-Erzahlung zum Ausdruck, wenn Gott Job dem Satan eine
Zeitlang iiberlifit; denn da wird sich die Ansicht Satans, Job diene Gott nicht um-
sonst, als falsch erweisen (1,9—12.20—22; 2,3—6.10). Das ist alttestamentliche
Frommigkeit: sie lehrt, Gott zu dienen, weil er als der absolute Herr ein Recht dar-
auf hat. Sie weil aber auch um die Beschranktheit der menschlichen Krifte, wie es
besonders schén das eben genannte Gebet des Weisen zeigt. Der Mensch verlangt in
seiner Natur nach einem gliicklichen Dasein, und Gott wird von seiner gnidigen
und erbarmenden Liebe gedringt, diesen Hunger zu stillen und es dem Menschen
zu erméglichen, ihm in liebender Hingabe zu dienen. So ist denn auch die Frommig-
keit Abrahams in selbstloser Demut und in glaubigem Gottvertrauen verankert.

Und Jahwe enttiuscht ihn auch diesmal nicht. Nach der Trennung von Lot wieder-
holt ein drittes Gotteswort dem Patriarchen die Verheiflung, in grofartiger Entfal-
" tung der beiden Motive von Land und Volk: ,Erhebe deine Augen und sich von dem
Ort, wo du bist, nach Norden und Siiden, Osten und Westen! Denn das ganze Land,
das du siehst, dir werde ich es geben und deiner Nachkommenschaft fiir immer. Und
ich werde deine Nachkommenschaft machen wie den Staub der Erde: wenn ein Mann
den Staub der Erde zihlen konnte, dann wiirde auch deine Nachkommenschaft ge-
ziahlt werden konnen. Auf, durchziehe das Land in seiner Linge und Breite; denn
dir werde ich es geben® (13, 14—17).

Damit schlieBt der erste Teil der Abrahamsgeschichte. Die Haltung Gottes und
Abrahams tritt schon ganz klar hervor, und in dieser Weise bleibt das Verhiltnis
von Gott zum Menschen und vom Menschen zu Gott grundlegend fiir die ganze
Heilsgeschichte. Jesus hat es in zwei Gleichnissen gezeichnet. Die religiése Grund-
haltung des Menschen stellt er uns als Schlufifolgerung aus dem Gleichnis von dem
Knedht dar, der sich nach seiner Feldarbeit daheim nicht etwa gleich zum Essen
niedersetzen darf, sondern zuerst dem Herrn das Mahl bereiten und ihn bedienen
muf und dann erst selbst essen und trinken darf; der Herr wird ihm auch nicht dafir
danken, daf er seine Auftrige ausgefiihrt hat: ,So sollt auch ihr, wenn ihr alles
getan habt, was euch aufgetragen war, sagen: Unniitze Knechte sind wir; wir haben
nur getan, was wir zu tun schuldig waren® (Lk 17, 7—10). Wie aber Gott sich zu
seinen treuen Knechten verhilt, die eine solche Gesinnung haben, zeigt Jesus mit



340 Johannes Schildenberger

dem andern Gleichnis, in dem der von der Hochzeit heimkehrende Herr seine
wachenden Knechte Platz nehmen 148t und sie bedient (Lk 12, 37).

IL

Der zweite Teil der Abrahamsgeschichte (13, 18—19, 38) ist gekennzeichnet durch
die Leitmotive ,Bund“ und ,Sohn“. Als Schauplatz erscheint der Zeltort, an den
Abrahams Name vor allem geheftet bleibt: die Eiche von Mambre bei Hebron., Hier
erbaut er seinen dritten Altar (13, 17). Wahrend wir im ersten Teil drei Gottes-
worte hatten, haben wir hier drei Gespriche Gottes mit Abraham. In zweien (Gn
15 und 17) schlieft Gott mit Abraham den Bund. Der Stil zeigt deutlich, daf} es sich
um zwei Berichte aus verschiedenen Uberlieferungskreisen handelt. Der zweite,
priesterliche Bericht nimmt in keiner Weise auf den ersten, jahwistischen, Bezug.
Es sind offenbar Doppelberichte tiber ein und dasselbe Ereignis; denn ein so feier-
licher Bundesschluf hat ewige Geltung und findet daher nur einmal statt; auch hitte
Gott nach dem in Kap. 15 erzihlten Bundesschluf} nicht einfach sagen kénnen: ,Ich
will meinen Bund zwischen mir und dir stiften (wortlich: geben)“ (17, 2). Die zweite
Erzihlung sagt allerdings gegeniiber der ersten, dhnlich wie wir es schon bei den
beiden Berichten von der Bewahrung Saras gesehen haben, einiges Neue: die Be-
schneidung soll das Bundeszeichen sein (17, 10—40), als Verheiflungserbe wird ein
leiblicher Sohn Saras, der Isaak heiflen soll, bestimmt (17, 16—21), und Abram wird
in Abraham, Sarai in Sara umbenannt (17, 5.15).

Die Empfingnis und Geburt Ismaels kann natiirlich nicht vor dieser Verheifiung,
dafl Abraham von Sara einen Sohn bekommen werde, stattgefunden haben; denn
sonst hétte sich Abraham mit diesem von Sara ihm angebotenen Ausweg, einen Sohn
zu bekommen (16, 2), eines schweren Unglaubens schuldig gemacht. Der Erzihler
deutet diese Begebenheit durch ihre Einreihung nach dem ersten Bericht iiber den
Bundesschluf}, der nur von der Verheiflung eines leiblichen Sohnes Abrahams spricht
(15, 4), zwar als menschliche Selbsthilfe, die nach dem damaligen Recht, wie es z. B.
im Gesetz des Hammurapi erscheint, gangbar war, aber ohne dafl Abraham sich
durch sein Eingehen auf den Vorschlag Saras eines Mifitrauens gegen Gott schuldig
gemacht hitte. Und doch sollte auch diese natiirliche Losung, dhnlich wie bei der
Mitnahme Lots, zu Verdruf fithren (16, 4 ff.; 21, 9 ff.).

Durch die Aufnahme des zweiten Berichtes iiber den Bundesschluff wollte der
inspirierte Redaktor nicht sagen, daf es sich um einen zweiten Bundesschlufl handle;
er vermeidet ja jede Bezugnahme auf einen ersten Bundesschluff. Die Aneinander-
reihung der verschiedenen Uberlieferungen kénnte man fiir einen Mangel an schrift-
stellerischer Gestaltungskraft halten; man sollte aber dabei das feine Geschick nicht
iibersehen, in dem der Redaktor einerseits die iiberkommene Fassung der Uberliefe-
rungen bewahrt, anderseits sie zu einer dramatischen Abfolge zusammenstellt, die
nicht einfach chronologisch verstanden sein will, sondern im Leben Abrahams wirk-
lich vorhandene heilsgeschichtliche Momente heraushebt. Die Aufnahme der zweiten
Erzihlung vom Bundesschluf will, der Aufgabe entsprechend, die der Redaktor als
Heilsgeschichtsschreiber hat, besagen, dafl auch die Beschneidung und die Verheiflung
Isaaks zum Abrahamsbund gehdren, und die neue Namengebung bringt plastisch
zum Ausdruck, dafl Abraham und Sara ganz und gar nur durch Gottes Bestimmung



Abraham, der Uater unseres Glaubens 341

und Wirken zu den grofien Stammeltern des auserwihlten Volkes, ja vieler Vélker
geworden sind.

Die Verbindung der Erzihlung von dem Liebesdienst, den Abraham seinem Nef-
fen Lot erweist, indem er ihn aus der Gefangenschaft der Ostkénige befreit
(14, 14—16), und von seinem Verzicht auf die Bente (14, 21—24) mit der ersten
Erzdhlung vom Bundesschluf stellt diesen als géttlichen Lohn fiir das edelmiitige
Verhalten Abrahams dar. Jahwe spricht ja anschlieBend an diesen Verzicht zum
Patriarchen: ,Fiirchte dich nicht, Abram! Ich bin dir Schild, und dein Lohn ist
tiberaus grof“ (15, 1). Hier ist noch das verschiedene Verhalten zu beachten, das
Abraham gegeniiber zwei kanaaniischen Kénigen zeigt. Mit dem Kénig von Sodom,
der siindigen Stadt (13, 13), will er keine Verbindung haben; darum gibt er thm
alles von der Beute, was diesem gehdrte, zuriick (14, 22 £.). Jedoch von dem Priester-
konig Melchisedech von Salem nimmt er Segen und Speisung an und gibt ihm den
Zehnten (14, 18—20); ja er schwért bei ,dem hochsten Gott“, den Melchisededh in
seinem Segen iiber Abraham nennt (14, 22), und Brot und Wein, die Opfermaterie
waren, erscheinen als ein Dankopfer, da der Segen dieses Priesterkénigs zugleich
ein Dank an den hichsten Gott ist, den Schépfer des Himmels und der Erde, dafiir,
dafl er Abraham die ihm feindlichen Kénige ausgeliefert hat. Wenn auch ,der hoch-
ste Gott“ fur die Kanaaniter, zu denen Melchisedech gehorte, nur die monarchische
Spitze ihrer Gétterwelt war, so erkennen doch Abraham und auch der inspirierte
Schriftsteller durch die Gleichsetzung mit Jahwe, dem Gott Abrahams, an, daf
Melchisedech den wahren Gott verehrte. Mégen die ererbten religidsen Vorstellun-
gen des Melchisedech nicht dem reinen Gottesglauben entsprochen haben; in der
Verehrung eines hochsten Wesens, das Himmel und Erde erschaffen hat und auch die
Geschicke der Menschen lenkt — sagt er doch, dafl dieser Weltenschépfer Abraham
den Sieg verlichen habe —, hat er sich nicht geirrt. Die schuldlos beigemischten Irr-
timer verfilschten seinen Glauben und seine aufrichtige Gottesverehrung nicht. Bei
ihm hatte offenbar menschliche Leidenschaft den Blick der anima naturaliter religiosa
fiir den sich auch den Heiden in der Natur und im Gewissen offenbarenden Gott
(vgl. Weish. 13, 1—9; Apg 14,17; 17, 22—28; Rém 1, 19 ff.) nicht getribt. Mit die-
sem Priesterknig tritt also Abraham in Verbindung, aber nicht mit dem Kénig des
verderbten Sodom.

Mit einem Mann von solcher Gesinnung und solchem Handeln schliefit Gott sei-
nen Bund. Es geschieht in ciner feierlichen Zeremonie (15, 9 ff. 17 £.). Die Antwort
Abrahams auf die géttliche Verheifiung ist Glaube: ,Und er glaubte Jahwe, und
dieser rechnete es ihm an als Gerechtigkeit (15, 6). Das hebriische Wort firr , glau-
ben“: hd’dmin bedeutet eigentlich: ,er machte sich fest in Bezug auf Jahwe“, er
setzte seine Sicherheit, seinen Verlaf in Jahwe. Er hilt seine Verheiflung fiir wahr;
die Wahrheit ist aber dem Hebrder nicht Unverhiilltheit (aldtheia), wie fiir den
Griechen, sondern Festigkeit (*@mdt, von der gleichen Wurzel wie hd’dmin), auf dic
man bauen kann, Zuverlissigkeit. Der Glaube ist bei Abraham eine Geisteshaltung,
die sein ganzes Handeln bestimmt, und darum anerkannte ihn Gott als gerecht, d. h.
in der richtigen Verfassung vor ihm, und damit als bewihrt. Dieser Glaube ist
ein mutiges Ja zu Gott von einem Mann, den seine immer noch andauernde Kinder-
losigkeit schwer bedriickt, wie seine Klage vor Gott zeigt (15,2 f.). Wenn Abraham



342 Johannes Schildenberger

sagt, alles, was Jahwe ihm geben mége, habe keinen rechten Wert fiir ihn, da er
kinderlos dahingehe und so sein Knecht ihn beerben werde, so ist auch dieser Vorhalt
nicht etwa Unglaube, sondern die versteckte Bitte, Jahwe mage ihm doch endlich
einen Sohn geben. Diese Klage, wie auch die menschliche Lsung mit Hagar (Kap.
16), zeigt die Glaubensnot des Patriarchen, aber nicht eine Glaubenspreisgabe. Auch
das Lachen Abrahams und seine Frage: ,Soll einem Hundertjahrigen noch ein Sohn
geboren werden, und soll Sara, die Neunzigjdhrige, noch gebdren?® (17, 17), will
der zweite Erzihler vom Bundesschluf} sicher nicht als bewufiten Unglauben Abra-
hams gegeniiber der vorausgehenden Verheiflung Gottes aufgefaflt wissen, sondern
er will damit das erstaunliche Wunder hervorheben, dessen Ankiindigung so iiber-
raschen mufite, dafl eine solche unwillkiirliche Reaktion Abrahams ganz natiirlich
erscheint. Er kennzeichnet es auch als einen ganz besonderen Gnadenerweis durch
Abrahams Antwort an Gott: ,Mége Ismael vor dir leben® (17, 18), d. h. Abraham
ist nach dem biblischen Schriftsteller schon damit zufrieden, wenn Ismael der Ver-
heiflungserbe ist; einer solchen Wundergabe, wie Gott sie ihm eben verheiflen hat,
ist er nicht wiirdig. Doch Gott bleibt bei seiner Verheiflung (17, 19 ff.). Die Antwort
Abrahams in der zweiten Erzdhlung vom Bundesschluf ist, wie beim Auszugsbefehl
(12, 4), gehorsame Tat: er vollzieht die Beschneidung (17, 28—27). Es ist die aus
dem Glauben hervorgehende Gehorsamstat.

Die Erzdhlung vom Gottesbesuch in Mambre enthdlt den dritten Dialog Jahwes
mit Abraham (Gn 18). Das Mahl, mit dem der Patriarch seinen geheimnisvollen
Besudh bewirtet, ist im Zusammenhang des zweiten Teiles der Abrahamsgeschichte
gleichsam die Besiegelung des Bundes. So geschieht es ja auch gern, wenn Menschen
einen Bund miteinander schlieflen, z. B. Isaak und Abimelech (Gn 26, 30) oder Jakob
und Laban (Gn 31, 54). Anch die Friedopfer (besser wird schélim mit Gemein-
schaftsopfer wiedergegeben), die beim Abschlufl des Sinai-Bundes erwihnt werden
(Ex 24, 5), sind mit einem Opfermahl verbunden, und offenbar handelt es sich in
Ex 24, 11 um das Bundesmahl. Freilich nahm Abraham selbst nicht am Mahl seiner
drei Giéste teil, aber er bediente sie mit allem Eifer und stand ehrerbietig bei ihnen
unter dem Baum, wihrend sie aflen (18, 6 ff.). Jahwe lief Abraham die unerhérte
Ehre zuteil werden, ihn zum Gast zu haben, und wenn irgendwo, dann kommt in
diesem trauten Umgang zum Ausdruck, daf er ihn zu seinem ,Freund“ (Is 41, §;
2 Chr 20, 7; Jdt 8, 22; Jak 2, 23) gemacht hat, ein Ehrentitel, der heute noch in dem
arabischen Namen seiner Grab-Stadt Hebron erhalten ist: el-helil (= der Freund).
Diesen Liebeserweis aber bat Jahwe dem Patriarchen gegeben, weil Abraham hier
in besonders rithrender Weise seine Nachstenliebe gezeigt hat: in demittiger Freund-
lichkeit hat er die drei fremden Wanderer, die er nicht kannte, zu sich eingeladen und
in ausgesuchter Weise bewirtet. Hebr 13, 2 weist auf diese und Lots (19, 1 ff.) vor-
bildliche Gastfreundschaft und ihre Belchnung hin: , Vergefit nicht die Gastfreund-
schaft; denn durch sie haben einige, chne es zu wissen, Engel gastlich aufgenommen®.
Doch nicht nur diese Ehre ist der Lohn der Nichstenliebe Abrahams. Jahwe verheifit
Sara einen Sohn und gibt sich damit zu erkennen (18, 10). Die jahwistische Erzdh-
lung von Gn 18 {. setzt die priesterliche von Gn 17 nicht voraus, sondern geht dieser,
was die Verheiflung Isaaks betrifft, parallel, wie Gn 15 ihr beziiglich des Bundes-
schlusses parallel geht. So hat das Lachen Saras (18, 12) die gleiche Bedeutung wie



Abraham, der Uater unseres Glaubens 343

das Lachen Abrahams (17, 17). Es will das menschlich unmdgliche und unglaubliche,
aber dem allmichtigen und allgiitigen Gott mogliche (18, 14) Wunder veranschau-
lichen. Abrahams Nidhstenliehe zeigt sich in noch ergreifenderer Weise spiter, als
Jahwe ihm offenbart, daf er iiber Sodoma und Gomorrha Gericht halten will
(18,17—21). Die Erzihlung von diesem demiitigen und zudringlichen Handeln
Abrahams, das Jahwe so gern mit sich geschehen 13t (18, 22—33), gehért mit zum
Schénsten, was das Alte Testament uns bietet.

Um zehn Gerechter willen — soweit hat Abraham von Fiinfzig heruntergehandelt,
ohne dafl Jahwe je die geringste Schwierigkeit gemacht hitte —, will Jahwe in gott-
licher Nachsicht die ganze siindige Stadt Sodoma verschonen. Weiter wagt Abraham
nicht mehr zu bitten, und doch erhért ihn Gott in seiner Sorge um Lot, die in seiner
Frage durchscheint: ,Willst du wirklich den Gerechten mit dem Frevler dahin-
raffen?* (18, 23). Das kann er von ,dem Richter der ganzen Erde” nicht annehmen:
,Das sei fern von dir!“ (18, 25). Die beiden Jahwe begleitenden Engel fithren Lot
und jene von seiner Familie, die sich retten lassen, aus dem Verderben heraus
(19, 12—26). Lot war nicht von der Schlechtigkeit der Sodomiten angesteckt worden,
wie sein Verhalten zeigt (19, 1—9). Der inspirierte Erzihler zeigt aber — einfach
durch seine Darstellung —, wie Lot seine menschlich so kluge und selbstsiichtige
Wahl der besten Weideplitze (13, 10 f.) biiRen mufite. Zuerst gerit er in Gefangen-
schaft (14, 12), dann verliert er Heim und Weib (19, 16.26) und wird in eciner Héhle
auf unnatiirliche Weise Stammvater von zwei heidnischen Volkern (19, 30—38),
wihrend der selbstlose Abraham, dem er beide Male seine Rettung verdankt (fiir
die Befreiung aus dem Untergang Sodomas sagt dies ausdriicklich die priesterliche
Bemerkung 19, 29), auf wunderbare Weise Stammvater einer unzihligen Nach-
kommenschaft wird, des Jahwe-Volkes, das das Land Kanaan besitzen soll. Die Lot-
Geschichte ist der dunkle Hintergrund, von dem sich der Weg Abrahams leuchtend
abhebt.

ITI.

Mit der Ubersiedlung Abrahams in den Negeb (die Steppe stidlich von Hebron)
beginnt deutlich der dritte Teil der Abrahamsgeschichte (20, 1—22, 19), der fast
ausschlieflich der elohistischen Uberlieferungsschicht angehdrt. Das Leitmotiv ist
»der Sohn®. Dieses gibt schon, wie wir gesehen haben, der zweiten Erzihlung von
der Bewahrung Saras (Kap. 20) ihre Sinndeutung. Der Bericht iiber die Geburt
Isaaks schlieRt sich unmittelbar an (21, 1—8). Zweimal wird betont gesagt, daf
damit Jahwe sein Wort eingelost habe. Das grofle Wunder wird durch die noch-
malige Nennung der hundert Jahre Abrahams und durch die Deutung des Namens
Isaak als freudiges und verwundertes Lachen {iber ein solches noch nie erlebtes
Ereignis hervorgehoben. Mit der Beschneidung Isaaks am achten Tag bekundet
Abraham seine Bundestreue, und das grofle Festmahl am Tag der Entwohnung
Isaaks (damals etwa drei Jahre nach der Geburt) kront diese gliickliche Zeit, bringt
sie aber auch zum Abschlufl; denn schon stehen Abraham neue Priifungen bevor.

Das erste Gotteswort dieses Teiles, das an Abraham ergeht (21, 12 f.), verlangt
von ihm, auf die Forderung Saras einzugehen, Ismael und seine Mutter Hagar fort-
zuschicken. Die harte Forderung Saras hatte Abraham, besonders seines Sohnes
Ismael wegen, sehr mif}fallen (21, 11). Der Verzicht war schwer, doch er wurde



344 Johannes Schildenberger

gemildert durch die Verheiflung Gottes, dafl er auch den Sohn der Magd segnen
werde, weil er Abrahams Sohn sei (21, 18). Die Episode Hagars in der Wiiste, wo
Gott den Knaben rettet und der Gottesengel (in diesen alten Erzihlungen irgendwie
eine Erscheinungsform Gottes selbst) zu Hagar spricht (21, 14—21) — schon bei der
Flucht Hagars vor Sara hatte der Jahweengel zu ihr gesprochen (16, 7—14) —, zeigt,
-wie Gott diese Verheiflung erfiillte. Die folgende Erzihlung vom Bund Abrahams
mit dem Kénig Abimelech (21, 22—33) nimmt sich aus wie eine Art Gotteslohn fiir
den schmerzlichen Gehorsam, den Abraham mit der Entlassung Ismaels und Hagars
geleistet hat, wie auch fiir seine bisherige treue Gefolgschaft gegeniiber Gott: denn
der Kénig begriindet seinen Willen zum Bundesschluf mit der Feststellung: ,Gott
ist mit dir in allem, was du tust® (21, 22). Der Gottessegen, der auf Abraham ruht,
ist also so offenkundig, daf ihn selbst die Heiden sehen.

Nun folgt die furchtbarste, aber auch leizte Priifung Abrahams, die in einem zwei-
ten Gotteswort an ihn herantritt: ,Nimm deinen Sohn, deinen einzigen, den du
liebst, Isaak, und geh in das Land Moriah und bringe ihn dort als Brandopfer dar
auf einem der Berge, den ich dir nennen werde® (22, 2). Wie in dem Gotteswort
zum Auszug aus der Heimat das Schmerzliche der Trennung mit einem dreifachen
Ausdruck herausgestellt wird (12, 1), so trifft auch hier jedes der vier Worte, mit
denen das Wunderkind, das Abraham von Gott erhalten hat, bezeichnet wird, ihn
immer tiefer in sein Vaterherz. Dabei wird kein Lohn in Aussicht gestellt, wie beim
Auszugsbefehl, sondern der entsetzliche Auftrag scheint alle vorausgehenden Ver-
heiflungen zu vernichten. Und doch, auch jetzt schickt sich Abraham an, schweigend
zu gehorchen (22, 3 ff.). Was im Herzen Abrahams vorgeht, sagt der Erzihler nicht,
aber er 1488t es ahnen, indem er eines nach dem andern beschreibt, was Abraham tut,
wie er den Berg am dritten Tag von fern erblickt, wie er mit Isaak den Berg hinan-
steigt; besonders die kurze Unterredung beider ist ein Meisterstiick. Die Erzihlung
ist in ihrer Verhaltenheit unvergleichlich schén. Abraham mufite den Befehl Gottes
wortlich verstehen. In seiner Umgebung bestand die Siite, den Erstgeborenen zu
opfern, womit man offenbar der Gottheit das Wertvollste schenken wollte (vgl. 4 Kg
3,27; Mich 6, 7). Tatsichlich hat Gott die blutige Opferung Isaaks nicht gewollt.
Durch den Propheten Jeremias sagt er, es sei ihm nie in den Sinn gekommen, so
etwas zu verlangen (7, 31; 19, 5; 32, 35). Aber Gott hat gewollt, dafR Abraham
seinen Befehl wortlich verstand; denn gerade durch dieses Mifiverstindnis hat er
erreicht, was er eigentlich wollte: im Augenblick, wo Abraham schon das "Messer
ergreift, um seinen Sohn zu opfern, ruft ihm der Jahweengel vom Himmel her zu:
»Strecke deine Hand nicht aus gegen den Knaben und tue ihm nichts an; denn jetzt
habe ich erkannt, dal du gottesfiirchtig bist und mir deinen Sohn, deinen einzigen,
nicht vorenthalten hast“ (22, 11 £.). Diesen geistigen Verzicht, in dem sich die volle,
riickhaltlose Hingabe an Jahwe ausspricht, die Bereitschaft, selbst auf das Liebste zu
verzichten, wenn er es fordert, hat Abraham jetzt geleistet. Es war eine Lehre fiir
die Israeliten, die immer wieder zu den von Gott verabscheuten kanaaniischen Kin-
deropfern (vgl. Lv 18, 21; 20, 2 ff.; Ez 20, 31; 23,37—39 und die genannten Jer-
Stellen) sich verleiten lieffen, daB solche Opfer keinen Platz in der Jahwe-Religion
haben, wohl aber das Grofe, das in verzerrter Weise in ihnen zum Ausdruck kam:
der Verzicht auf das Liebste, wenn Jahwe es verlangt.



Abraham, der Uater unseres Glaubens 345

Weil Abraham seine schwerste Glaubenspriifung bestanden hatte, rief ihm der
Jahweengel ein zweites Gotteswort vom Himmel zu: ,Bei mir habe ich geschworen,
Ausspruch Jahwes: Weil du dies getan hast und mir deinen Sohn, deinen einzigen,
nicht vorenthalten hast, so werde ich dich reichlich segnen und deine Nachkommen-
schaft iiberaus zahlreich machen, wie die Sterne des Himmels und wie den Sand am
Ufer des Meeres, und deine Nachkommenschaft soll das Tor ihrer Feinde in Besitz
nehmen. Und es sollen durch deine Nachkommenschaft gesegnet werden alle Volker
der Erde, dafiir zum Lohne, daff du meiner Stimme gehorcht hast (22, 15 ff.). Auch
in dieser schrecklichsten Stunde seines Lebens, wo ihm alles zu versinken drohte, hat
Abraham an Gott festgehalten. Er ist nicht an ihm irre geworden; sonst hitte er ja
nicht gehorcht. Er denkt nur an eines: den Befehl Gottes auszufiihren. Doch sagt er
dem fragenden Knaben ein Wort, das diesen das Schreckliche zunéchst nicht wissen
lassen soll, das aber zugleich den Glauben des Patriarchen an den sehenden und
vorschenden Gott offenbart: ,Gott wird sich das Schaf fiir das Brandopfer aus-
ersehen, mein Sohn“ (22, 8). Und sein Glaube an Gottes Vorsehung wurde nicht
enttiuscht, wie er nachher dankbar anerkennt mit der Benennung der Statte: , Jahwe
sieht® (22, 14).

Hebr 11, 19 veranschaulicht den unerschiitterlichen Glauben Abrahams an die ihm
gewordenen gottlichen Verheiflungen durch die midraschartige Exegese: ,Er dachte,
daf Gott auch von den Toten aufzuerwecken vermoge“. Diese Exegese ist richtig,
auch wenn Abraham diese Uberlegung nicht anstellte, die sein Opfer wesentlich
erleichtert hitte; im tiefsten Herzensgrund hatte er diese Uberzeugung, wenn er
auch jetzt in seinem Schmerz und in der ganzen Inanspruchnahme durch den gott-
lichen Auftrag gar nicht dazu kam, so etwas zu denken, aber ebensowenig dazu kam,
an den Verheiflungen Gottes zu zweifeln. Das ,Ersatzopfer, die Darbringung des
Widders, war ein Dankopfer, das aber Gott gerade als Ausdruck der ginzlichen
Hingabe, die Abraham soeben bewiesen hatte, besonders wohlgefallig war. Darum
folgt ihm der feierliche Segensschwur. Im dritten Teil der Abrahamsgeschichte
haben wir somit zwei Gottesworte, die von Abraham den Verzicht auf den Sohn
verlangen, und zwei weitere, die durch den Jahweengel gesprochen wurden. Das
Leben Abrahams ist also nach der biblischen Erzihlung im ganzen durch zehn Got-
tesworte bestimmt. Das letzte ist die feierliche Bestitigung aller Segnungen, die
Abraham empfangen hat.

Iv.

Der Patriarch hat sich in allem bewahrt. So kann der vierte Teil der Abrahams-
geschichte (22, 20—25, 11) den friedlichen Ausklang dieses Lebens darstellen. Die
Nachricht aus der Verwandtschaft (22, 20—24) ist eine Art Einleitung zum Mittel-
stlick dieses Teiles: die Brautwerbung fiir Isaak (Kap. 24). Hier bewéhrt sich der
Glaube Abrahams noch einmal: Sein altester Knecht mufl ihm schwéren, fiir Isaak
keine Kanaaniterin zur Frau zu nehmen; er mufl ihm vielmehr aus der alten Heimat,
aus Abrahams Verwandtschaft, eine Frau holen. Will diese aber nicht mit ihm nach
Kanaan ziehen, so darf er seinen Sohn doch nicht nach Mesopotamien bringen; dann
ist er seines Eides ledig (24, 2—8). Abraham will ndmlich den Glauben an Gott, der
sich ihm geoffenbart hat, nicht gefihrden. Und wiederum werden sein Glaube und



346 Fridolin Stier

sein Vertrauen nicht enttduscht, sondern herrlich belohnt, wie diese Erzdhlung in
einzig schoner Weise zeigt. Zuvor wird noch der Tod Saras berichtet, der zum
Erwerb der Grabstitte und zu einem Landbesitz in Kanaan fiihrt (Kap. 23). Der
Abschnitt iiber die Nachkommen von der Nebenfrau Ketura veranschaulicht noch
einmal die Verheiflung, dafl Abraham Vater vieler Vélker werden soll, aber auch,
daf er nur Isaak als den eigentlichen Verheiflungserben anerkennt (25, 1—6). Den
Abschlufl bildet der Bericht vom Tod des Patriarchen ,in gutem Greisenalter® und
von seinem Begrébnis in der Hohle Machpela bei Mambre und Hebron, wo Sara
schon ruhte (25, 7—10). Der biblische Erzéhler fiigt noch hinzu, dafl Gott den Isaak
nach dem Tod Abrahams segnete (25, 11), und dies geschah, wie Jahwe zweimal dem
Isaak versichert, um Abraham seines Knechtes willen, zum Lohne dafiir, daf§ er der
Stimme Gottes gehorcht hatte (26, 3—5.24).

Paulus hat recht, wenn er Abraham als das Vorbild des Glaubens vorstellt, der
uns vor Gott gerecht macht (Rém 4, 3.16—22; Gal 3, 6); denn Abraham setzte sein
ganzes Vertrauen darauf, Gott werde seine Verheiflung wahrmachen, und wies ihn
niemals auf seine guten Werke hin, um derentwillen er dies tun solle. Anderseits
hat auch Jakobus recht, wenn er sagt, dafl Abraham ,aus Werken gerechtfertigt
wurde, indem er seinen Sohn auf dem Altar darbrachte. Du siehst, der Glaube
wirkte zusammen mit seinem Werken und aus den Werken wurde der Glaube voll-
endet. Und so erfiillte sich die Schrift, die sagt: Abraham glaubte Gott, und es wurde
ihm zur Gerechtigkeit angerechnet und er wurde Freund Gottes genannt® (2, 21 ff.).
Beides widerspricht sich nicht. Der Glaube Abrahams ist nach Paulus ein voller
Glaube, also ,ein Glaube, der durch Liebe sich betitigt (Gal 5, 6). In der Gefan-
genschaft in Rom hat Paulus eine treffliche Formulierung gefunden, in der die Recht-
fertigung aus dem Glauben und der Wandel in guten Werken harmonisch vereinigt
sind: ,In Gnade seid ihr gerettet durch den Glauben — es ist Gottes Geschenk —,
nicht aus Werken, damit niemand sich rithme. Denn sein Gebilde sind wir, geschaf-
fen in Christus Jesus zu guten Werken, die Gott zum voraus bereitet hat, dal wir
in ithnen wandeln“ (Eph 2, 8 ff.). Fir dieses Leben aus Gnade und Glauben ist
Abraham auch unser Vorbild bis zur Stunde.

Jakob ward Israel

Von Fridolin Stier, Tiibingen

Seit dem Altertum bis heute sind die Geschichten der Patriarchen, Abrahams Liigen
und Versagen und JakobsBetriigen, den ,Moralisten®, all denen ein Argernis, die nicht
begreifen, dafl Gott auch auf krummen Linien gerade schreibt. Augustinus selber,
dem dieses Wort — sein eigenes — Anst6fle und Abgriinde der Jakobsgeschichte
hatte erhellen konnen, scheute sich offenbar, den sittlichen Makel auf dem biblischen
Bilde Jakobs ruhen zu lassen. Er schreibt: ,Um vorzubeugen, dal man diese List
Jakobs nicht fiir eine betriigerische halte, statt das dahinter steckende grofie Geheim-





