346 Fridolin Stier

sein Vertrauen nicht enttduscht, sondern herrlich belohnt, wie diese Erzdhlung in
einzig schoner Weise zeigt. Zuvor wird noch der Tod Saras berichtet, der zum
Erwerb der Grabstitte und zu einem Landbesitz in Kanaan fiihrt (Kap. 23). Der
Abschnitt iiber die Nachkommen von der Nebenfrau Ketura veranschaulicht noch
einmal die Verheiflung, dafl Abraham Vater vieler Vélker werden soll, aber auch,
daf er nur Isaak als den eigentlichen Verheiflungserben anerkennt (25, 1—6). Den
Abschlufl bildet der Bericht vom Tod des Patriarchen ,in gutem Greisenalter® und
von seinem Begrébnis in der Hohle Machpela bei Mambre und Hebron, wo Sara
schon ruhte (25, 7—10). Der biblische Erzéhler fiigt noch hinzu, dafl Gott den Isaak
nach dem Tod Abrahams segnete (25, 11), und dies geschah, wie Jahwe zweimal dem
Isaak versichert, um Abraham seines Knechtes willen, zum Lohne dafiir, daf§ er der
Stimme Gottes gehorcht hatte (26, 3—5.24).

Paulus hat recht, wenn er Abraham als das Vorbild des Glaubens vorstellt, der
uns vor Gott gerecht macht (Rém 4, 3.16—22; Gal 3, 6); denn Abraham setzte sein
ganzes Vertrauen darauf, Gott werde seine Verheiflung wahrmachen, und wies ihn
niemals auf seine guten Werke hin, um derentwillen er dies tun solle. Anderseits
hat auch Jakobus recht, wenn er sagt, dafl Abraham ,aus Werken gerechtfertigt
wurde, indem er seinen Sohn auf dem Altar darbrachte. Du siehst, der Glaube
wirkte zusammen mit seinem Werken und aus den Werken wurde der Glaube voll-
endet. Und so erfiillte sich die Schrift, die sagt: Abraham glaubte Gott, und es wurde
ihm zur Gerechtigkeit angerechnet und er wurde Freund Gottes genannt® (2, 21 ff.).
Beides widerspricht sich nicht. Der Glaube Abrahams ist nach Paulus ein voller
Glaube, also ,ein Glaube, der durch Liebe sich betitigt (Gal 5, 6). In der Gefan-
genschaft in Rom hat Paulus eine treffliche Formulierung gefunden, in der die Recht-
fertigung aus dem Glauben und der Wandel in guten Werken harmonisch vereinigt
sind: ,In Gnade seid ihr gerettet durch den Glauben — es ist Gottes Geschenk —,
nicht aus Werken, damit niemand sich rithme. Denn sein Gebilde sind wir, geschaf-
fen in Christus Jesus zu guten Werken, die Gott zum voraus bereitet hat, dal wir
in ithnen wandeln“ (Eph 2, 8 ff.). Fir dieses Leben aus Gnade und Glauben ist
Abraham auch unser Vorbild bis zur Stunde.

Jakob ward Israel

Von Fridolin Stier, Tiibingen

Seit dem Altertum bis heute sind die Geschichten der Patriarchen, Abrahams Liigen
und Versagen und JakobsBetriigen, den ,Moralisten®, all denen ein Argernis, die nicht
begreifen, dafl Gott auch auf krummen Linien gerade schreibt. Augustinus selber,
dem dieses Wort — sein eigenes — Anst6fle und Abgriinde der Jakobsgeschichte
hatte erhellen konnen, scheute sich offenbar, den sittlichen Makel auf dem biblischen
Bilde Jakobs ruhen zu lassen. Er schreibt: ,Um vorzubeugen, dal man diese List
Jakobs nicht fiir eine betriigerische halte, statt das dahinter steckende grofie Geheim-



Jakob ward Israel 347

nis zu ergriinden, hat die Schrift gesagt: ... Jakob war ein einfacher Mensch, ein
Freund der Hauslichkeit. Manche unserer Ubersetzer haben das, was hier mit ,ein-
fach’ wiedergegeben ist, mit ,arglos’ iibersetzt. Aber gleichviel, ob man das griechi-
sche aplastos mit ,arglos’ oder ,einfach‘ oder besser ,ohne Verstellung® iibersetzt, im-
mer bleibt bei dem Empfang dieses Segens die Arglist eines arglosen Mannes, die
List eines einfachen Menschen, die Verstellung eines Menschen, der nicht liigt, die
geheimnisvolle Verschleierung einer bedeutsamen Wahrheit“1.

Die biblische Wahrheit iiber Jakob aber, unverschleiert und unbeschdnigt ist diese:
Jakob ist kein vir simplex, abgesehen davon, dafl das hebraische Wort im Zusam-
menhang Jakob dem ,Feldmenschen“ und Jager Esau entgegenstellt und ihn wohl
cher als kulturell iiberlegenen , Vollmenschen® denn als ,schlicht“ bezeichnen diirfte.
Warum wird immer wieder versucht, Jakob moralisch reinzuwaschen? Katechetische
Griinde, piddagogische Riicksichten legen sich nahe. Der tiefste Grund diirfte in der
Auffassung liegen, die hohe heilsgeschichtliche Wiirde des Patriarchen fordere seine
sittliche Integritit. ,Die Grundrichtung auf das verheiflene Heil“ mache ihn trotz
allem Gott ,wohlgefallig”, so meint der dltere Delitzsch. Man hilt ihm ,das leiden-
schaftliche Trachten nach Gottes Gabe“ zugute. Oder man erfillt auf allegorischen
Wegen die fleisch- und bluthafte, ausgesprochen ,sarkische“ Menschengeschichte mit
hoher Spiritualitat. Aber bedarf es der Allegorie, um geistlichen Sinn und Frucht in
der Jakobsgeschichte zu finden? Bietet nicht der Text selbst, wenn man nur des
Erzihlers direkten Wink recht zu deuten weiff, eine hinreichende Handhabe, den
Patriarchen, wenn schon nicht moralisch, so doch religiés zu rechtfertigen?

Von Anfang steht ja fest, und Rebekka weiff es durch Offenbarung, dafl nach
Gottes Willen ,,der Altere dem Jiingeren dienen soll“ (Gen 25, 23). War es nicht in
dem Augenblick, als Isaak sein Ende nahe fiihlte und seinen Lieblingssohn Esau,
den Erstgeborenen, zu segnen gedachte, die hochste Zeit, alles zu tun, daff Gottes
Wille geschehe — unbeschadet seiner Konvergenz mit miitterlichen Wiinschen und
dem Begehren des Sohnes? Miissen denn nun die beiden um Gottes willen nicht tun,
was sie um des gleichen Gottes willen nicht dirfen? — lugen, triigen, stehlen? Solch
tragische Verschlingung wire dem tiefsinnigen Erzdhler, wie sonst, so auch hier
zuzutrauen. Aber es hat nicht den Anschein, dafl er Rebekkas Kenntnis des gottlichen
Beschlusses zum Motiv oder gar zum rechtfertigenden Grund ihrer Kabale machen
wollte, so nahe es gelegen hitte. Das zeigt das Buch der Jubilden, ein sehr altes
Apokryphon aus priesterschriftlicher Tradition. Hier weifl schon Abraham, was der
Himmel mit Jakob im Sinne hat; er mahnt Rebekka, dem Sohn, den sie liebt, des
Guten noch mehr zu tun (Jub 19, 20). Isaaks Vorliebe fiirr Esau droht Gottes Plan zu
vereiteln. Mit Kanaanderinnen verheiratet, gefahrdet Esau, wenn er den Segen des
Vaters empfingt, die Reinheit der Erblinie, die Heiligkeit des Gottesvolkes, aus dem
er sich durch die Verletzung des Mischehenverbotes der rigorosen Ezranischen
Reform ohnehin schon selbst ausgeschlossen hat. Darum gilt es zu handeln, mit
schlechten Mitteln zu gutem, gottgewolltem Zweck zu handeln.

Vielleicht hat die Priesterschrift, eine der Quellen des Pentateuchs, das ganze
Skandalon der Jakobsgeschichte auf die radikalste Weise beseitigt. In einem Stick

1 Civ. Dei XVI, 87 (Ko6sel KV, Aug. 11, 498).



348 Fridolin Stier

aus ihr, das in die Jakobsgeschichte eingefiigt ist (Gen 27, 46 — 28, 9), ist der Betrii-
ger nicht auf der Flucht vor der Rache des Betrogenen, sondern reist nach Paddan-
Aram, um sich dort aus stammverwandtem Gebliite die Ehegefahrtin zu suchen, die
den Forderungen des Gesetzes entspricht. Das kénnte darauf schlieen lassen, daf} in
der priesterschriftlichen Fassung vom Skandal des Betruges iiberhaupt nicht die Rede
war. All jene erzieherisch Besorgten, die auch heute noch zuweilen vorschlagen,
anstéfige Geschichten des Alten Testaments in einer Bibel fiir Volk und Kinder zu
unterschlagen, kénnten sich nach all dem auf priesterliche Kreise Altisraels berufen.
Nun aber sind, Gottlob, dank der Unantastbarkeit und Unteilbarkeit des Kanons
solche kurzschliissige Mafinahmen ein fiir allemal zur Illegitimitit verurteilt. Ein fiir
allemal ist es unméglich, eine der tiefsinnigsten Erzihlungen des Alten Testamen-
tes, ein Dokument groflen theologischen Stils aus moralistischen Erwiigungen zu ver-
stimmeln. Es gehért zum theologischen ,Plan“ des Erzihlers, die Menschen seiner
Geschichten im ,sarkischen Element leben und wesen, aus dem Fleische ihre Ge-
sehicke weben zu lassen. In den knappen Strichen typisierender Zeichnung strotzen
diese Menschen von fleisch- und bluthafter Menschlichkeit, in Liebe und Ha8, in Lust
und Leid, in Angsten. Mit allen Sinnen leben sie: Die Lust des Alten auf Wildbret,
das geschirfte Horen, Riechen und Tasten des Blinden. Auf die Schonheit der Rachel,
auf Leas blode Augen wird hingewiesen. In allen Leidenschaften leben sie: Man
betriigt und verfeindet und verfolgt sich. Aber grofimiitig verséhnt sich auch wieder
der Betrogene mit dem Betriiger. Und in das Leben dieser Menschen bricht Gott ein
mit Wort und Tat. Sie wissen, daB er da ist, sie erfahren ihn mit Schauder und
Schrecken, und doch leben sie, als wire er nicht da, wider sein Wort in menschlicher
Eigenmacht. Wie Unbegnadete, Ungerufene, Unangesprochene leben sie, schier
profan, das Gesetz ihrer menschlichen Natur. Und in all dieses Menschliche hinein
und mit all diesem Allzumenschlichen spinnt Gott das Garn seines Planes. Dieses
Hineinwalten Gottes in menschliches Treiben sieht der Erzihler und will es gesehen
haben. Es geht ihm nicht darum, einen ,Heiligen“ darzustellen, sondern zu zeigen,
wie einer den Weg zur Heiligkeit gefithrt wurde. Diskret sind die Zeichen dieses
Wegs gesetzt: Die Flucht aus der Heimat bedeutet Ahndung des am Bruder veriibten
Frevels. Laban unterschiebt ihm die falsche Tochter in der Hochzeitsnacht und zwingt
ihn zu weiteren sieben Jahren des Dienstes um Rachel, die er liebt. — Betrug schlagt
auf den Betriiger zuriick. Unausgesprochen, aber sichtlich fithrt der Erzihler Jakob
den Weg zur Sithne. (So dufiert der Erzihler, den man schon im Verdacht des Ein-
verstindnisses mit Jakob hatte, seinen verurteilenden Einspruch gegen die Ver-
fehlung des Patriarchen.)

Am Ende seines Dienstes ist Jakob ein reich gesegneter Mann: Frauen und Kinder,
Knechte und Méagde, Herden von Schafen und Rindern — das ist der Segen, und das
Mysterium liegt eben in dem moralischen Paradoxon, dafl Gott diese Segensfiille aus
den eigenmaichtigen und betriigerischen Machenschaften Jakobs reifen 1ifit. Dann
kommt der Gottesruf zuriick in die Heimat, und mit ihm die Angst vor dem ziirnen-
den Bruder. Sie wichst, je mehr er sich der Heimat nihert, mit Grund, denn voraus-
gesandte Boten melden den Anmarsch des Bruders mit bewaffneter Schar. In der
Angst um Leib und Leben, seines und der Seinen, entiuflert er sich Stiick um Stiick
des errafften und geschenkten Segens. Die Halfte seines Besitzes schickt er als Ver-



Jakob ward Israel 349

sohnungsgabe voraus. Und noch weif} er nicht, ob sich der Bruder verséhnen lassen
werde. Jetzt Gberkommt ihn, der bisher selbstsicher und eigenmichtig sein Heil zu
wirken wihnte, die Erkenntnis seiner Ausgeliefertheit, seiner Gefihrdung, seiner
Nidhtigkeit: ,...zu gering bin ich fir all die Liebe und die Treue, die du deinem
Knecht erwiesen. .. errette mich doch aus der Hand meines Bruders, aus der Hand
Esaus, denn ich firchte ihn: er konnte kommen und mich schlagen, Mutter samt
Kindern® (Gen 32, 11 {.).

Wird Gott antworten? Und wie? Am Jabbok angelangt, trennt sich Jakob von
allem, von seiner Familie und seinem Besitze. Jenseits des Flusses befinden sie sich
dem Zugriff des Bruders ausgesetzt. Allein bleibt er auf dem anderen Ufer zuriick,
allein in der Nacht. Der Segen ist driiben, gefahrdet, nichts hat er mehr in der Hand.
Nun kommt das Furchtbare iiber den Einsamen: ,Ein Mann rang mit ihm, bis die
Morgendimmerung sich hob.“ Der Kamp{ bleibt unentschieden, bis der Mann die
Hifte Jakobs 1ihmt. Der Niedergerungene halt ihn umklammert. Und als der
andere bittet, ihn loszulassen, weigert sich Jakob: Ich lasse dich nicht, du segnest mich
denn. Nun weif} er, mit wem er kidmpft, mit dem Uberméichtigen. Und nun zum
erstenmal in seinem Leben bittet Jakob um den Segen. Nun erst, als Niedergewor-
fener, in der tiefsten Ohnmacht, in der letzten Entblofung, im nackten Nichts. Der
andere fragt ihn nach seinem Namen und Jakob nennt ihn: ,Jakob®. In diese
Namensnennung ist alles eingesprochen, alles in einem Wort zusammengefafit, was er
bis dahin getan und gewesen: Der Betriiger. Die ganze Geschichte Jakobs, von der
Erlistung des Erstgeburtsrechtes und des Vatersegens iiber Aram, wo er sich mit List
seinen Reichtum erraffte, bis zu diesem Augenblick ist nichts als eine Entfaltung
dieses Namens. Er ist das Leitmotiv des bisherigen Verlaufs der Jakobsgeschichte.
In diesem Augenblick aber offenbart sich auch die Wandlung des Mannes, die in der
Niederlage vollzogene Abkehr des Mannes von aller Selbstméichtigkeit. Er bekommt
einen neuen Namen: ,Nicht Jakob heifle nun fortan dein Name, sondern Israel, Gott
kimpft, denn: mit Gott und mit Menschen hast du gekdmpft und darum dber-
wiltigt® (Gen 32, 29). Neuer Name heifit neues Wesen; so meint es die Heilige
Schrift. Er ist ein Indikativ, der sagt was ist, er ist zugleich ein Imperativ, der sagt,
was nun sein soll.

Dem Eigenméchtigen ist nun enthiillt, dafl er all sein Heil, seinen Segen dem fiir
ihn kimpfenden Gott zu verdanken hatte; ihm ist aber auch bedeutet, dafl er fortan
aus dieser Erkenntnis leben soll. Das ist die Antwort auf Jakobs Gebet: Gott sagt
sich nur dann einem, der mit ihm ringt, zu, der sich von Jakob zu Israel gewandelt
hat. Die Geschichte Jakobs, seiner Untaten und seiner Wandlung hat die Tiefe eines
Typos. In ihr soll sich das dem Erzédhler zeitgendssische Israel der Kénigszeit erken-
nen als das Volk, das die Wege Jakobs wandelt. Diese machtstolze Zeit ist gewarnt,
vor dem Wahn aus eigener Kraft ihr Heil wirken zu konnen. Der Weg fiihrt in die
Nacht des Gerichtes und in die Vernichtung, wenn Jakob sich nicht zu Israel wandelt.

Augustinus doch hat wieder recht: In der Jakobsgeschichte birgt sich ,eine bedeut-
same Wahrheit“. Sie gilt fiir alle Zeiten, drohend und verheiflend, auch denen, die
sich ,das neue Israel” heiflen.





