
346 Fridolin Stier 

sein Vertrauen nicht enttäuscht, sondern herrlich belohnt, wie diese Erzählung in 
einzig schöner Weise zeigt. Zuvor wird noch der Tod Saras berichtet, der zum 
Erwerb der Grabstätte und zu einem Landbesitz in Kanaan führt (Kap. 23). Der 
Abschnitt über die Nachkommen von der Nebenfrau Ketura veranschaulicht noch 
einmal die Verheißung, daß Abraham Vater vieler Völker werden soll, aber auch, 
daß er nur Isaak als den eigentlichen Verheißungserben anerkennt (25, 1•6). Den 
Abschluß bildet der Bericht vom Tod des Patriarchen •in gutem Greisenalter" und 
von seinem Begräbnis in der Höhle Machpela bei Mambre und Hebron, wo Sara 
schon ruhte (25, 7•10). Der biblische Erzähler fügt noch hinzu, daß Gott den Isaak 
nach dem Tod Abrahams segnete (25, 11), und dies geschah, wie Jahwe zweimal dem 
Isaak versichert, um Abraham seines Knechtes willen, zum Lohne dafür, daß er der 
Stimme Gottes gehorcht hatte (26, 3•5.24). 

Paulus hat recht, wenn er Abraham als das Vorbild des Glaubens vorstellt, der 
uns vor Gott gerecht macht (Rom 4, 3.16•22; Gal 3, 6); denn Abraham setzte sein 
ganzes Vertrauen darauf, Gott werde seine Verheißung wahrmachen, und wies ihn 
niemals auf seine guten Werke hin, um derentwillen er dies tun solle. Anderseits 
hat auch Jakobus recht, wenn er sagt, daß Abraham •aus Werken gerechtfertigt 
wurde, indem er seinen Sohn auf dem Altar darbrachte. Du siehst, der Glaube 
wirkte zusammen mit seinem Werken und aus den Werken wurde der Glaube voll- 
endet. Und so erfüllte sich die Schrift, die sagt: Abraham glaubte Gott, und es wurde 
ihm zur Gerechtigkeit angerechnet und er wurde Freund Gottes genannt" (2, 21 ff.). 
Beides widerspricht sich nicht. Der Glaube Abrahams ist nach Paulus ein voller 
Glaube, also •ein Glaube, der durch Liebe sich betätigt" (Gal 5, 6). In der Gefan- 
genschaft in Rom hat Paulus eine treffliche Formulierung gefunden, in der die Recht- 
fertigung aus dem Glauben und der Wandel in guten Werken harmonisch vereinigt 
sind: •In Gnade seid ihr gerettet durch den Glauben • es ist Gottes Geschenk •, 
nicht aus Werken, damit niemand sich rühme. Denn sein Gebilde sind wir, geschaf- 
fen in Christus Jesus zu guten Werken, die Gott zum voraus bereitet hat, daß wir 
in ihnen wandeln" (Eph 2, 8 ff.). Für dieses Leben aus Gnade und Glauben ist 
Abraham auch unser Vorbild bis zur Stunde. 

Jakob ward Israel 

Von Fridolin Stier, Tübingen 

Seit dem Altertum bis heute sind die Geschichten der Patriarchen, Abrahams Lügen 
und Versagen und Jakobs Betrügen, den •Moralisten", all denen ein Ärgernis, die nicht 
begreifen, daß Gott auch auf krummen Linien gerade schreibt. Augustinus selber, 
dem dieses Wort • sein eigenes • Anstöße und Abgründe der Jakobsgeschichte 
hätte erhellen können, scheute sich offenbar, den sittlichen Makel auf dem biblischen 
Bilde Jakobs ruhen zu lassen. Er schreibt: •Um vorzubeugen, daß man diese List 
Jakobs nicht für eine betrügerische halte, statt das dahinter steckende große Geheim- 



Jakob ward Israel 347 

nis zu ergründen, hat die Schrift gesagt: ... Jakob war ein einfacher Mensch, ein 
Freund der Häuslichkeit. Manche unserer Übersetzer haben das, was hier mit .ein- 
fach' wiedergegeben ist, mit ,arglos' übersetzt. Aber gleichviel, ob man das griechi- 
sche aplastos mit .arglos' oder .einfach' oder besser ,ohne Verstellung' übersetzt, im- 
mer bleibt bei dem Empfang dieses Segens die Arglist eines arglosen Mannes, die 
List eines einfachen Menschen, die Verstellung eines Menschen, der nicht lügt, die 
geheimnisvolle Verschleierung einer bedeutsamen Wahrheit"1. 

Die biblische Wahrheit über Jakob aber, unverschleiert und unbeschönigt ist diese: 
Jakob ist kein vir simplex, abgesehen davon, daß das hebräische Wort im Zusam- 
menhang Jakob dem •Feldmenschen" und Jäger Esau entgegenstellt und ihn wohl 
eher als kulturell überlegenen •Vollmenschen" denn als •schlicht" bezeichnen dürfte. 
Warum wird immer wieder versucht, Jakob moralisch reinzuwaschen? Katechetische 
Gründe, pädagogische Rücksichten legen sich nahe. Der tiefste Grund dürfte in der 
Auffassung liegen, die hohe heilsgeschichtliche Würde des Patriarchen fordere seine 
sittliche Integrität. •Die Grundrichtung auf das verheißene Heil" mache ihn trotz 
allem Gott •wohlgefällig", so meint der ältere Delitzsch. Man hält ihm •das leiden- 
schaftliche Trachten nach Gottes Gabe" zugute. Oder man erfüllt auf allegorischen 
Wegen die fleisch- und bluthafte, ausgesprochen •sarkische" Menschengeschichte mit 
hoher Spiritualität. Aber bedarf es der Allegorie, um geistlichen Sinn und Frucht in 
der Jakobsgeschichte zu finden? Bietet nicht der Text selbst, wenn man nur des 
Erzählers direkten Wink recht zu deuten weiß, eine hinreichende Handhabe, den 
Patriarchen, wenn schon nicht moralisch, so doch religiös zu rechtfertigen? 

Von Anfang steht ja fest, und Rebekka weiß es durch Offenbarung, daß nach 
Gottes Willen •der Ältere dem Jüngeren dienen soll" (Gen 25, 23). War es nicht in 
dem Augenblick, als Isaak sein Ende nahe fühlte und seinen Lieblingssohn Esau, 
den Erstgeborenen, zu segnen gedachte, die höchste Zeit, alles zu tun, daß Gottes 
Wille geschehe • unbeschadet seiner Konvergenz mit mütterlichen Wünschen und 
dem Begehren des Sohnes? Müssen denn nun die beiden um Gottes willen nicht tun, 
was sie um des gleichen Gottes willen nicht dürfen? • lügen, trügen, stehlen? Solch 
tragische Verschlingung wäre dem tiefsinnigen Erzähler, wie sonst, so auch hier 
zuzutrauen. Aber es hat nicht den Anschein, daß er Rebekkas Kenntnis des göttlichen 
Beschlusses zum Motiv oder gar zum rechtfertigenden Grund ihrer Kabale machen 
wollte, so nahe es gelegen hätte. Das zeigt das Buch der Jubiläen, ein sehr altes 
Apokryphon aus priesterschriftlicher Tradition. Hier weiß schon Abraham, was der 
Himmel mit Jakob im Sinne hat; er mahnt Rebekka, dem Sohn, den sie liebt, des 
Guten noch mehr zu tun (Jub 19, 20). Isaaks Vorliebe für Esau droht Gottes Plan zu 
vereiteln. Mit Kanaanäerinnen verheiratet, gefährdet Esau, wenn er den Segen des 
Vaters empfängt, die Reinheit der Erblinie, die Heiligkeit des Gottesvolkes, aus dem 
er sich durch die Verletzung des Mischehenverbotes der rigorosen Ezranischen 
Reform ohnehin schon selbst ausgeschlossen hat. Darum gilt es zu handeln, mit 
schlechten Mitteln zu gutem, gottgewolltem Zweck zu handeln. 

Vielleicht hat die Priesterschrift, eine der Quellen des Pentateuchs, das ganze 
Skandalon der Jakobsgeschichte auf die radikalste Weise beseitigt. In einem Stück 

1 Civ. Dei XVI, 37 (Kösel KV, Aug. II, 498). 



348 Fridolin Stier 

aus ihr, das in die Jakobsgeschichte eingefügt ist (Gen 27, 46 • 28, 9), ist der Betrü- 
ger nicht auf der Flucht vor der Rache des Betrogenen, sondern reist nach Paddan- 
Aram, um sich dort aus stammverwandtem Geblüte die Ehegefährtin zu suchen, die 
den Forderungen des Gesetzes entspricht. Das könnte darauf schließen lassen, daß in 
der priesterschriftlichen Fassung vom Skandal des Betruges überhaupt nicht die Rede 
war. All jene erzieherisch Besorgten, die auch heute noch zuweilen vorschlagen, 
anstößige Geschichten des Alten Testaments in einer Bibel für Volk und Kinder zu 
unterschlagen, könnten sich nach all dem auf priesterliche Kreise Altisraels berufen. 
Nun aber sind, Gottlob, dank der Unantastbarkeit und Unteilbarkeit des Kanons 
solche kurzschlüssige Maßnahmen ein für allemal zur Illegitimität verurteilt. Ein für 
allemal ist es unmöglich, eine der tiefsinnigsten Erzählungen des Alten Testamen- 
tes, ein Dokument großen theologischen Stils aus moralistischen Erwägungen zu ver- 
stümmeln. Es gehört zum theologischen •Plan" des Erzählers, die Menschen seiner 
Geschichten im •sarkischen" Element leben und wesen, aus dem Fleische ihre Ge- 
schicke weben zu lassen. In den knappen Strichen typisierender Zeichnung strotzen 
diese Menschen von fleisch- und bluthafter Menschlichkeit, in Liebe und Haß, in Lust 
und Leid, in Ängsten. Mit allen Sinnen leben sie: Die Lust des Alten auf Wildbret, 
das geschärfte Hören, Riechen und Tasten des Blinden. Auf die Schönheit der Rachel, 
auf Leas blöde Augen wird hingewiesen. In allen Leidenschaften leben sie: Man 
betrügt und verfeindet und verfolgt sich. Aber großmütig versöhnt sich auch wieder 
der Betrogene mit dem Betrüger. Und in das Leben dieser Menschen bricht Gott ein 
mit Wort und Tat. Sie wissen, daß er da ist, sie erfahren ihn mit Schauder und 
Schrecken, und doch leben sie, als wäre er nicht da, wider sein Wort in menschlicher 
Eigenmacht. Wie Unbegnadete, Ungerufene, Unangesprochene leben sie, schier 
profan, das Gesetz ihrer menschlichen Natur. Und in all dieses Menschliche hinein 
und mit all diesem Allzumenschlichen spinnt Gott das Garn seines Planes. Dieses 
Hineinwalten Gottes in menschliches Treiben sieht der Erzähler und will es gesehen 
haben. Es geht ihm nicht darum, einen •Heiligen" darzustellen, sondern zu zeigen, 
wie einer den Weg zur Heiligkeit geführt wurde. Diskret sind die Zeichen dieses 
Wegs gesetzt: Die Flucht aus der Heimat bedeutet Ahndung des am Bruder verübten 
Frevels. Laban unterschiebt ihm die falsche Tochter in der Hochzeitsnacht und zwingt 
ihn zu weiteren sieben Jahren des Dienstes um Rachel, die er liebt. • Betrug schlägt 
auf den Betrüger zurück. Unausgesprochen, aber sichtlich führt der Erzähler Jakob 
den Weg zur Sühne. (So äußert der Erzähler, den man schon im Verdacht des Ein- 
verständnisses mit Jakob hatte, seinen verurteilenden Einspruch gegen die Ver- 
fehlung des Patriarchen.) 

Am Ende seines Dienstes ist Jakob ein reich gesegneter Mann: Frauen und Kinder, 
Knechte und Mägde, Herden von Schafen und Rindern • das ist der Segen, und das 
Mysterium liegt eben in dem moralischen Paradoxon, daß Gott diese Segensfülle aus 
den eigenmächtigen und betrügerischen Machenschaften Jakobs reifen läßt. Dann 
kommt der Gottesruf zurück in die Heimat, und mit ihm die Angst vor dem zürnen- 
den Bruder. Sie wächst, je mehr er sich der Heimat nähert, mit Grund, denn voraus- 
gesandte Boten melden den Anmarsch des Bruders mit bewaffneter Schar. In der 
Angst um Leib und Leben, seines und der Seinen, entäußert er sich Stück um Stück 
des errafften und geschenkten Segens. Die Hälfte seines Besitzes schickt er als Ver- 



Jakob ward Israel 349 

söhnungsgabe voraus. Und noch weiß er nicht, ob sich der Bruder versöhnen lassen 
werde. Jetzt überkommt ihn, der bisher selbstsicher und eigenmächtig sein Heil zu 
wirken wähnte, die Erkenntnis seiner Ausgeliefertheit, seiner Gefährdung, seiner 
Nichtigkeit: •. . . zu gering bin ich für all die Liebe und die Treue, die du deinem 
Knecht erwiesen... errette mich doch aus der Hand meines Bruders, aus der Hand 
Esaus, denn ich fürchte ihn: er könnte kommen und mich schlagen, Mutter samt 
Kindern" (Gen 32, 11 f.). 

Wird Gott antworten? Und wie? Am Jabbok angelangt, trennt sich Jakob von 
allem, von seiner Familie und seinem Besitze. Jenseits des Flusses befinden sie sich 
dem Zugriff des Bruders ausgesetzt. Allein bleibt er auf dem anderen Ufer zurück, 
allein in der Nacht. Der Segen ist drüben, gefährdet, nichts hat er mehr in der Hand. 
Nun kommt das Furchtbare über den Einsamen: •Ein Mann rang mit ihm, bis die 
Morgendämmerung sich hob." Der Kampf bleibt unentschieden, bis der Mann die 
Hüfte Jakobs lähmt. Der Niedergerungene hält ihn umklammert. Und als der 
andere bittet, ihn loszulassen, weigert sich Jakob: Ich lasse dich nicht, du segnest mich 
denn. Nun weiß er, mit wem er kämpft, mit dem Übermächtigen. Und nun zum 
erstenmal in seinem Leben bittet Jakob um den Segen. Nun erst, als Niedergewor- 
fener, in der tiefsten Ohnmacht, in der letzten Entblößung, im nackten Nichts. Der 
andere fragt ihn nach seinem Namen und Jakob nennt ihn: •Jakob". In diese 
Namensnennung ist alles eingesprochen, alles in einem Wort zusammengefaßt, was er 
bis dahin getan und gewesen: Der Betrüger. Die ganze Geschichte Jakobs, von der 
Erlistung des Erstgeburtsrechtes und des Vatersegens über Aram, wo er sich mit List 
seinen Reichtum erraffte, bis zu diesem Augenblick ist nichts als eine Entfaltung 
dieses Namens. Er ist das Leitmotiv des bisherigen Verlaufs der Jakobsgeschichte. 
In diesem Augenblick aber offenbart sich auch die Wandlung des Mannes, die in der 
Niederlage vollzogene Abkehr des Mannes von aller Selbstmächtigkeit. Er bekommt 
einen neuen Namen: •Nicht Jakob heiße nun fortan dein Name, sondern Israel, Gott 
kämpft, denn: mit Gott und mit Menschen hast du gekämpft und darum über- 
wältigt" (Gen 32, 29). Neuer Name heißt neues Wesen; so meint es die Heilige 
Schrift. Er ist ein Indikativ, der sagt was ist, er ist zugleich ein Imperativ, der sagt, 
was nun sein soll. 

Dem Eigenmächtigen ist nun enthüllt, daß er all sein Heil, seinen Segen dem für 
ihn kämpfenden Gott zu verdanken hatte; ihm ist aber auch bedeutet, daß er fortan 
aus dieser Erkenntnis leben soll. Das ist die Antwort auf Jakobs Gebet: Gott sagt 
sich nur dann einem, der mit ihm ringt, zu, der sich von Jakob zu Israel gewandelt 
hat. Die Geschichte Jakobs, seiner Untaten und seiner Wandlung hat die Tiefe eines 
Typos. In ihr soll sich das dem Erzähler zeitgenössische Israel der Königszeit erken- 
nen als das Volk, das die Wege Jakobs wandelt. Diese machtstolze Zeit ist gewarnt, 
vor dem Wahn aus eigener Kraft ihr Heil wirken zu können. Der Weg führt in die 
Nacht des Gerichtes und in die Vernichtung, wenn Jakob sich nicht zu Israel wandelt. 

Augustinus doch hat wieder recht: In der Jakobsgeschichte birgt sich •eine bedeut- 
same Wahrheit". Sie gilt für alle Zeiten, drohend und verheißend, auch denen, die 
sich •das neue Israel" heißen. 




