Zur priesterlichen Sendung heute
Von Johannes B. Metz, Minchen

Wovon anders konnte in dieser gesegneten Stunde! die Rede sein, als von der
Sendung und dem Schicksal des Priesters? Priestertum aber ist nie das private
Schicksal einer einsam begnadeten Seele mit Gott. Der Priester allein ist fiir Gott
und vor Gott immer zu wenig. In den Augen Gottes existiert er immer als der fiir
die Menschen Dahingegebene: pro hominibus constituitur. ,Menschenfischer nennt
ihn das beutige Evangelium und sagt damit etwas von der Grofle und der Armut
seiner priesterlichen Sendung. Im Priester soll stets neu Fleisch werden die grofie
Leidenschaft Gottes fiir die Menschen, die er uns in seinem Sohne verraten hat. Im
Priester will Gott selbst seinen Weg zu den Menschen zu Ende gehen, im Priester
will Gott selbst seine barmherzige Tat an den Menschen zu Ende tun, da er nun
selber keine anderen Hande und keine anderen Lippen mehr hat als die der Men-
schen. Gottes Prophet soll der Priester sein, sein Spiegel und Fenster fir die Brider
in der Welt — sein Evangelium, buchstabiert aus Fleisch und Blut eines lebendigen
Herzens hinein in unsere cigene Zeit.

So kénnen wir nicht umhin, in dieser festlichen Stunde von den Menschen zu reden
und der Zeit, die ihm vergoénnt und ihm zugemutet ist. Wo vom Priester die Rede
ist, darf der Mensch nie weit sein und nie weit die Not der Herzen. Gewifl, wir
konnten gleichsam die Vorhdnge zuziehen, hinter verschlossenen Tiiren allein die
herrliche Gabe des Priestertums rihmen, die konigliche Macht der geweihten Lippen
und der gesalbten Hénde, die das Geheimnis der nahen Liebe Gottes erschlieflen in
Wort und Sakrament. Wir kimen dabei kaum in Verlegenheit; wir kénnten laut
und feierlich reden, einfallsreich und wortreich — unangefochten von den verdun-
kelten und verhbidngten Herzen und von der religids so antlitzlos gewordenen Zeit
heute. Gar leicht aber fehlt einer solchen Sprache der Ton des Notwendigen und
die Farbe des Wirklichen. Deshalb wollen wir uns in dieser Stunde demiitig der
Frage nach der Erfahrung und dem Weg des Priesters heute, in unserer Zeit und
Welt, offnen.

I

Das Evangelium des heutigen Tages, so meine ich, wirft ein Licht auf diesen Weg:
»Nachdem Jesus seine Rede beendet hatte, sprach er zu Simon: ,Fahre hinauns auf die
Hobe des Sees, dann werft eure Netze zum Fange aus. Simon gab ihm zur Antwort:
,Herr, die ganze Nacht haben wir uns abgemiiht und nichts gefangen — aber auf
Dein Wort hin will ich die Netze (noch einmal) auswerfen. Als sie dies getan, fingen
sie eine so grofle Menge Fische; ihre Netze waren daran, zu zerreiflen. Da winkten sie
ihren Gefihrten im anderen Boote, sie mochten kommen und ihnen ziehen helfen.
Sie kamen denn auch, und sie filllten beide Fahrzeuge, so dafl sie tief im Wasser
fuhren® (Lk 5, 4—7).

! Der Text gibt eine Primizpredigt des Verfassers zum IV. Sonntag n. Pfingsten wieder.



Zur priesterlichen Sendung heute 351

Was war geschehen? Das Wort Jesu schickt die Jinger zuriick auf die Hohe des
Sees, auf der sie eine ganze lange Nacht getrieben waren und nichts erbeutet hatten:
»Fahrt hinaus und werft eure Netze aus!“ — , Aber Herr, wir kennen doch dieses Ge-
biet, wir haben es durchstreift eine lange Nacht. Und siche: der See ist tot, bleiern,
ohne Verheiflung, ohne Beute. Ein leeres Boot. Eine vergebliche Fahrt. Und was wir
zurilickgebracht haben, ist allein die Fracht unserer miide gewordenen Herzen.“ Doch
der Herr gibt dieser Niedergeschlagenheit nicht recht. Sein Wort, das an andere
Perspektiven, an Unendlichkeiten gewdhnt ist, zerbricht ihre kleinen Mafistiabe. Sein
Wort 14}t sie nicht flichen aus diesem Fanggebiet, ohne Beute und ohne Verheiflung.
Ist es nicht ihr Gebiet, ist es nicht ihr See? Und so schickt er sie zuriick, hinein in die
Leere, hinein in die bleierne Welt.

Und sie brechen auf. ,Auf Dein Wort hin, Herr!“ Nichts mehr haben sie, das fiir
sie biirgt, als dieses Wort, keine andere Garantie, keine andere Stiitze, keine andere
»Institution“. So fahren sie als die groflen Armen hinaus ins Ungewisse, damit das
Waunder ihrer Armut geschehe. Denn mit den Augen dieser Armut finden sie nun
platzlich, wo sie vorher nichts zu finden meinten, entdecken sie Leben, wo sie alles
fir tot hielten, erblicken sie Beute, wo sie vorher ins Leere geblickt hatten. Und sie
bringen schlieflich heim eine grofle unvermutete Fracht.

IL.

Ist das nicht ein Bild vom Priestertum unserer Tage? Kein allzu herrliches freilich,
allzu erbauliches; eher niichtern und hart und unscheinbar, aber doch aufgehellt
vom Lichte der unbezwinglichen Gnade Gottes, das iiber unserer Ohnmacht aufgeht.
Mufl dem Priester heute, dem Menschenfischer unserer Tage, die Welt nicht wie ein
Fanggebiet ohne Verheiflung, ohne Beute erscheinen? Ist nicht heute jene Nacht-
stunde, in der nichts mehr heimzuholen ist, die Stunde der grofien Vergeblichkeit?
Ist Gott nicht tot in den Herzen der Vielen — totgesagt in lautem Protest oder stum-
mem Zweifel, oder feiger Resignation? Sind nicht die Vielen heute miide geworden
an der antlitzlosen Ferne Gottes und langst abgewandert, iibergelaufen zu anderen
Fahnen und anderen Parolen? Wo sind heute die offenen, gedffneten, ausschau-
haltenden Herzen, die Beute unserer priesterlichen Hénde? Wer trinkt heute von
den Wassern, die wir verspenden, und wer richtet sich auf an unserem Wort? Und
wir selbst: ist in uns mehr als ein bleiernes Gemiit fiir die ewigen Dinge? Sind die
vielen Herzen nicht tot wie der See in jener Nacht? Per totam noctem laborantes
nihil cepimus — eine ganze lange Nacht, ein ganzes langes Leben kann heute ein
Priester unterwegs sein und mit leeren Hianden heimkehren.

Aber es bleibt das Wort des Herrn: ,Fahre hinaus in die Tiefe des Sees!“ Auch
heute ruft es wieder einen jungen Menschen hinaus in jenes Gewoge, aus dem schon
so viele miide und niedergeschlagen heimgekehrt sind. ,Fahre hinaus in diese Zeit!
Sie ist dein Fanggebiet, kein anderes gibt es fiir dich. Dieses spite, miide, skeptische
Geschlecht unseres zwanzigsten Jahrhunderts, dieser Mensch von heute ist dir auf-
getragen — kein anderer, eingebildeter, gewiinschter, zurechtgeriickter, Dein prie-
sterliches Ja ist ein Ja zu deinem Bruder, zu den Menschen und zu der Zeit, aus der
du selber kommst. Dieser Mensch unserer Tage, dem Gott so fern, so in sich ver-
schlossen, so augenlos, so schweigend, so abweisend, ach so unwahrscheinlich gewor-



352 Johannes B. Metz

den ist: er ist dein Los, er soll deine Beute werden. Ihm bist du ausgesetzt als Angel-
haken, als Kdder Gottes, als ein Anlaf, Gott wieder wahrscheinlicher za finden in
unserer Zeit, und die Finsternis unserer Herzen aufzuhellen von der Morgendim-
merung seiner stillen Nahe.“

I1I.

Wer heute ausfahrt, fihrt mehr denn je ins Ungewisse. Wer heute ausfihrt, darf
keine Illusionen mehr haben. Wer heute ausfahrt, muf} wissen, daf} es keinen ande-
ren Wind in seinen Segeln gibt als die eine grofie Hoffnung auf das Wort des Herrn.
Und darum ist der Priester heute mehr als je der dem Wort Gottes ausgelieferte
Mensch, mehr als je der grofie Arme, der nichts hat als die Biirgschaft dieses Wortes.
Allein auf dieses Wort ist er gestellt; und nicht er, von sich her entwirft die Méglich-
keiten und die Chancen seiner priesterlichen Existenz, sondern einzig das Wort des
Herrn.

Darum kommt der Priester heute auch nicht einfach als der immer Strahlende, auf
allen Linien Erfolgreiche und Uberlegene zu den Menschen. Er kommt eher als der
Kleine, Einsame, vielleicht ein wenig Bedriickte — mit der selbstverstindlichen
Bescheidenheit, die weif}, dafl es nicht leicht ist, Herzen zu erobern und Gott zu
dienen. Er kommt mit dem Mut, scheinbar ins Leere zu laufen, und zu reden ohne
Echo und Beifall. Fiir ihn ist die Kanzel keine Statte, an der er sich iiber die Men-
schen erhoben weif}, sondern an der er mit ihnen zusammen vor der schmerzlichen
Unverfiigbarkeit des gottlichen Wortes steht. Denn die Armut schafft Solidaritit; sie
reiftt Wande nieder und sie riickt den Priester briiderlich ein in die Reihe der
Menschen heute mit ihren Angefochtenheiten und ihren Gottesfinsternissen.

Gewif}, der Priester ist gar leicht versucht, sich diese Armut zu verbergen, sie
niederzuhalten oder vor ihr zu fliehen in einen gefihrlichen ,Reichtum im Geiste®.
Er kann so tun als habe er das Wort des Herrn und dessen gottliche Strategie lingst
durchschaut. Er kann sich selbstsicher im Geziune eines religiosen Gettos halten
(das ihm immer rechtgibt und das ihn tausendfach stiitzt) und dabei das Wagnis der
Armut ausschlagen, das allein ihn hinausfithrt ins Offenc und Unbewaltigte nach
dem Geheifl des Herrn. Wenn er sich aber ganz in diese ,Armut im Geiste® hinein-
ziehen 1aflt, wenn er sich selbst ganz in sie hinein aufgibt, dann wird er auch
erfahren, dafl diese Armut zugleich sein kostbarster Reichtum sein kann, das geheime
Elexier seines priesterlichen Lebens. Denn diese Armut, in der er nichts hat als das
angenommene Wort und Geheif} seines Herrn, weckt in ihm dic wunderbarste
Tugend seiner menschlich-priesterlichen Existenz: die Hoffnung, deren Geheimnis
nur die Armen kennen (wie Bernanos sagt); die erst da anhebt, wo wir von uns aus
nichts mehr zu hoffen haben; die erst Boden gibt, wenn wir selbst aufgehért haben,
stets neu kinstliche Boden in unser Dasein einzuziehen. In dieser Hoffnung aber
verlieren wir uns nicht vage schweifend an das blo Zukiinftige; in ihr 6ffnet sich fiir
uns gerade das Geheimnis der Gegenwart. Die Hoffnung iiberschreitet und verlifit
nicht das Jetzt, sie 138t sich vielmehr ticfer und leidenschaftlicher auf es ein. Darum
auch Gffnet sie dem Priester gerade seine Zeit, so wie sie den ersten Priestern den
toten, verheiflungslosen See gedffnet hat. Der Priester, der aus der Armut der Hoff-
nung lebt, wird das Gliick seiner Sendung erfahren, wie es einst Petrus erfuhr: er



Zur priesterlichen Sendung heute 353

wird finden, wo er nichts zu finden meinte; er wird endlich Leben entdecken, wo er
alles tot glaubte; er wird Beute machen, wo er vordem ins Leere griff. Die Armut
seiner Hoffnung wird ihn hellsichtig machen fiir den verborgenen, stummen Glauben
in den Herzen vieler; denn sie allein weifl und sieht: ,Wo Gefahr ist, wichst das
Rettende auch.”

Iv.

So wird sie dem Priester entdecken die Anonymitit des Glaubens heute, den Glau-
ben gleichsam ,unter der Haut®. Sie wird ihm die Erfahrung schenken, dafl Gott noch
in vielen Herzen lebt, obwohl er von vielen Lippen schon geflohen oder verbannt ist.
Der Priester wird spiiren, dafl das ewige Geheimnis auch in unseren Tagen unter
tausend Namen immer noch gesucht und ersehnt und auch gefunden wird — als
Liebe und Treue, als Ehrfurcht und Demut, als Geduld und Tapferkeit des Herzens.
Und das bleierne Meer unserer Zeit wird sich ihm auftun als ein reiches Fanggebiet.

Gewif}, ratloser und verwirrter sind heute die Herzen inmitten der uniiberschau-
baren Vielfalt unseres modernen Lebens. Unsicherer sind sie geworden, weil jene
Stiitzen immer mehr sinken, die tragen, ehe das glaubige Herz selber tragt. Erniich-
terter, aber auch verlegener sind die Menschen geworden, weil ihre Welt entzaubert
zu sein scheint von jedem Glanz gottlicher Verheifung. Und in einem ersten Anflug
dieser Verlegenheit meinen viele, nicht mehr glauben zu konnen. Aber die Armut
der Hoffnung wird dem Priester helfen, diesem Unglauben zu dienen, wird ihn
dringen, nicht nur ein Priester der Glaubigen, sondern auch ,Priester der Unglau-
bigen“ zu sein. Wo er dies wagt, wird er erfahren, daf die Menschen heute nicht
eigentlich weniger, sondern zunéchst nur anders religids sind — in einer Gestalt, die
erst mithsam sich selber sucht, um schlieflich einmal einzumiinden in die Fille und
Vollkommenheit jenes lebendigen Glaubens, der immer noch und immer neu unter-
wegs ist auf den Straflen der Zeit.

Darum wird der Priester hinausfahren in die Tiefe und den Glauben dort suchen,
wo er sich kaum zeigt und zumeist sich selbst nicht kennt. Er gribt ihn aus, wo er in
schiichternen Anféngen heimlich bliht unter so viel Schutt und Asche einer alternden
Welt, ihrer Skepsis und ihrer Zweifel. Er hort mit demiitig-empfinglichem Ohr auf
die Gebete, die auch heute noch in den Herzen aufbrechen: in der Grofiherzigkeit
etwa, in der da einer verzeiht oder ein Unrecht schweigend trigt; in dem einsamen
Pflichtbewufitsein eines Menschen, der gegen die Masse und ihre Meinungen steht;
in der schmerzlichen Treue eines nie vergoltenen Gutseins. Hier entdeckt der Prie-
ster Leben im dunklen Gewoge der Zeit, entdeckt vielleicht gar den leisen, aber
unwiderstehlichen Aufgang einer neuen Gestalt des einen, immer selben Glaubens:
etwa im reifenden Bewufitsein einer echten, unpathetischen Briderlichkeit oder im
zarten, oft noch sich selbst verborgenen Gespur fir die Unaussprechlichkeit Gottes.
Kiindigt sich hier nicht die Stunde eines reichen Fischzugs an?

Freilich, der Priester wird diesen Menschen nicht gleich die ganze ausladende
Vielfalt der christlichen Botschaft nahebringen kénnen. Die vielen Worte des Glau-
bens, seine Summen und Systeme klingen ihnen oft zu leer oder zu kompliziert, zu
abgegriffen oder zu abgeklirt fiir die Fragwiirdigkeiten ihrer Herzen. Sie haben bei
vielen kein Gewicht mehr, die Abgriinde ihrer Zweifel auszuloten, es ist, als hitten



354 Johannes B. Metz

sie fiir viele ihre rettende Kraft verloren. Doch diese Verlegenheit kénnte auch fiir
den Priester etwas Heilsames haben: sie kénnte ihn darauf aufmerksam machen, dafl
auch die christliche Botschaft im letzten etwas Einfaches meint und sagt — Einfache-
res als alle anderen Religionen. Christentum ist keine wortreiche Ideologie; es
»weill“ eigentlich weniger als alle Mythologien von gestern und heute. Es weif und
kiindet ganz schlicht dies Eine: die liebende Nihe jenes Geheimnisses, das wir ,Gott*
nennen und das unser Herz dunkel und uniiberschaubar umhalt und stets neu bedréngt.
Es weiff und kiindet, dafl dieses Geheimnis kein Nein ist, sondern ein Ja. Und jeder,
der den Mut hat, die Dunkelheiten seines Herzens zu tragen, zu dem schmerzlich
Uniiberschaubaren seines Lebens schlieflich Ja zu sagen und nicht zu verzweifeln an
der Frag-wiirdigkeit seines Daseins, hat schon angefangen, an diese zugesagte Liebe
zu glauben, die wir in unserer christlichen Botschaft verkiinden, in unseren Sakra-
menten verspenden und in unserer Liturgie feiern. Wer sich selbst annimmt, hat
eigentlich Gott schon angenommen, der thm mit unsichtbaren Hinden den Kelch
seines Daseins reicht. Und dieser Glaube ist auch in unserer Zeit noch Legion. Darum
ist auch das Meer unserer Tage nicht tot und ohne Verheiflung. Es wartet nur auf die
Priester, die Augen haben fiir das Unscheinbare, Augen fir das, was sich kaum
selber versteht; die den Mut haben, in die Tiefe der Herzen auszufahren und die
ihre eigenen Herzen ausspannen im Winde des Geistes Gottes, der auch heute noch
weht iiber das Antlitz unserer Welt, weniger stiirmisch vielleicht, aber unbezwinglich
wie je.

V.

Und darum kehren wir uns nun hin zu dem Altar, an dem unser junger priester-
licher Mitbruder das Opfer darbringt, durch das wir angenommen und heimgeholt
sind von der ewigen Liebe, und wir begleiten seine grofie Ausfahrt, die heute beginnt,
mit unserem Gebet:

Herr, gib ihm ein unbezwingbares Herz, 1af8 ihn einen wahren ~Menschen-
fischer” sein unter dem Stern der Armut der Hoffnung, die nichts hat und fiir
die nichts biirgt als Dein Wort, auf dessen Geheif hin er ausfihrt in die helle
Nacht unserer Zeit. Lafl die Leidenschaft fiir die Menschen in seinem Geiste
jung bleiben wie am ersten Tag, auch wenn sie einmal nicht erntet, wo sie in
Tranen gesit hat und scheinbar ins Leere und Vergebliche liuft. Denn fiir die
Menschen hast Du ihn heute dahingegeben — nicht als Herrn ihres Glaubens,
sondern als Diener ihrer Freude.






