Selbstverwirklichung als Gottihnlichkeit

Von August Brunner S]

Der Versucher fliisterte den Stammeltern im Paradiese zu, sie wiirden werden wie
Gott. Es ist nicht anzunehmen, daf} die Stammeltern oder auch der Verfasser des
Berichtes dies im eigentlichen Sinn aufgefafit hitten. Denn nach dem Bericht bestand
zwischen Gott und den Stammeltern eine grofle Vertrautheit, wie zwischen einem
guten, weisen, weit ilberlegenen Vater und seinen Kindern. Somit mufiten die
Stammeltern eine sehr lebendige, konkrete und eindringliche Kenntnis von der
Grofle und Einzigartigkeit Gottes, wenn auch nicht die Anschanung Gottes, besitzen.
Die Versuchung, zu sein wie Gott, muflte anderseits etwas in ihnen, in ihrem Sein,
ansprechen, sonst hitte sie keine Wirkung auf sie gehabt, dies um so weniger, als
noch keine bése Begierde in ihnen erwacht war. Es mufl sich also um eine Ahnlich-
keit mit Gott handeln, die nicht nur méglich, sondern auch im Sein des Menschen
angelegt und Gegenstand seines Strebens ist. Hier konnte der Versucher ansetzen.
Die Ahnlichkeit mit Gott, die er den Stammeltern als verlockendes Ziel vorsetzte,
hatte an sich nichts Vermessenes. Aber er flisterte ihnen zu, daf sie zu ihr auf eige-
nem Wege und aus eigener Kraft gelangen konnten; sie sollten dariiber befinden,
was gut und bos sei. Das bedeutete eine Leugnung der eigenen Geschépflichkeit und
damit der Gottlichkeit Gottes. Denn gibe es aufler Gott etwas, was von ihm in
seinem Sein unabhingig wire und darum auch unabhdngig von ihm seinen Weg
gehen dirfte, so ware Gott nicht Gott.

Worin kann aber die wahre Gottihnlichkeit eines Geschépfes bestehen? Worin
ist der Mensch nach Gottes Bild und Gleichnis (Gen 1, 26) gemacht? Und wie bedeu-
tet die Gottdhnlichkeit zugleich die Erfillung und Beseligung des Menschen? Wie
ist iiberhaupt eine endliche Seligkeit moglich — da der Mensch endlich ist, kann auch
seine Gliickseligkeit nur endlich sein; wahrhaft unendlich ist nur Gott —, die den
Menschen doch ganz und fiir immer erfiillt und vollendet?

Der Mensch ist Person, d. h. ein Seiendes, das seiner selbst michtig ist. Dieser
Selbstbesitz ist aber beim Menschen immer unvollkommen; er ist ebensosehr auf-
gegeben als gegeben. Jedoch strebt der Mensch dauernd danach, diesen Selbstbesitz
immer mehr auszuweiten und ihn vollkommen zu machen. Er mochte dazu gelangen,
vollig das zu sein, was er ist, und es mit voller Zustimmung zu sein. Er mochte mit
seinem eigenen Sein ganz und ohne Vorbehalt iibereinstimmen; er méchte vollkom-
men er selbst sein.

Eine solche Selbstverwirklichung schlésse Erkenntnis ein; denn nur mit Bewufit-
sein kann man mit sich (ibereinstimmen. Die unbewufiten Wesen existieren nur. Bei
ihnen erhebt sich nie die Frage des Selbstseins und der Ubereinstimmung mit sich
selbst. Nur bei endlichen und zugleich freien Wesen konnen Sein und Seinsollen, das
was man ist, und das, was man sein mochte, auseinandergehen. Damit entsteht in
diesen ein Rif}, ein Zwiespalt, der die Ursache der Unbefriedigtheit, der Unseligkeit
ist. Sobald sich dieser Rif} schlésse, wiren sie ganz erfillt, zufrieden und selig. Dabei
wire dieser Selbstbesitz, entsprechend threm Sein, in jeder Beziehung endlich.



356 August Brunner

Wie erreicht und vollendet der Mensch aber diesen Selbstbesitz? Worin bestcht
niaherhin diese Vollendung? Um diese Frage zu beantworten, miissen wir uns auf
die grundlegende Eigenschaft des menschlichen Seins besinnen. Der Mensch ist zu-
allererst Geschopf. Ohne die Schopfung ware er nichts. Diese Eigenschaft ist unauf-
hebbar; denn er ist nur, insoweit er von Gott als seiend gewollt wird, und er kann
nicht anders scin. Der Mensch kann somit unmoglich mit sich selbst, mit scinem Sein
in Ubercinstimmung kommen, wenn er mit dieser Grundstruktur seines Seins nicht
einverstanden ist. Er mufl damit zufrieden sein, dafl er nicht aus sich existiert, son-
dern von Gott ins Dasein gerufen wurde, und dafl er immerfort nur durch den
schopferischen Willen Gottes weiter im Dasein verbleibt. Das bedeutet eine grund-
legende, alles durchwirkende und allem andern metaphysisch zuvorkommende Ab-
hingigkeit von Gott. Diese Abhingigkeit ist eigener und einziger Art; sie kann nur
Gott gegeniiber bestchen, da nur Gott etwas ins Dasein rufen kann.

Will der Mensch als Geschépf mit sich vollkommen iibereinstimmen, so muf er
also diese Abhingigkeit durch sein Sein und sein Verhalten bejahen; ja, diese Be-
jahung muf} die tiefste Haltung sein, die alles iibrige bestimmt und den Raum fiir
mogliches Tun und Benehmen immer schon eingrenzt. Jede Selbstherrliehkeit ist
durch sie ausgeschlossen. Der Mensch muf§ sich so wollen, wie Gott ihn will. Er muf}
mit dem Willen Gottes vollkommen tbereinstimmen und sich selbst als Geschopf
annehmen, nicht nur in Worten, sondern zuerst in Haltung und Tat.

Nur mit einem personhaften Gott ist solche Ubereinstimmung moéglich. Ware der
Mensch die Wirkung von unpersonlichen, ja unbewufiten Weltméchten, so wire ihm
der Weg zur letzten Selbstverwirklichung versperrt; die volle Ubereinstimmung mit
sich selbst erfolgte nur durch das Verschwinden im Nichts. Eine wahre Ubereinstim-
mung jedoch bedeutete, dafl der Mensch mit sich einverstanden wire, so wic er von
Gott geschaffen wurde. Eine solche Ubereinstimmung lige durchaus schon in den
natiirlichen Moglichkeiten des Menschen und brichte ihm Erfiillung innerhalb der
Grenzen seiner geschaffenen Natur. Sie entspriche seiner natiirlichen Glidkseligkeit,
zumal ohne die Stinde die Aneignung des Leibes durch den Geist eine vollkomme-
nere gewesen wire, als sie jetzt ist. Er wire wie Gott in vollkommener Uberein-
stimmung mit sich selbst und dem cigenen Sein. Er ware auch bei seiner natiirlichen
Zielsetzung sozusagen ein geschaffener Gott, weil sein Wille, dhnlich wie bei Gott,
in dem Sein und Wille zusammenfallen, mit dem eigenen Sein ganz einverstanden
ware.

Von Anfang an war aber der Mensch zu einer gréfleren Gottihnlichkeit berufen,
als sie ihm von Natur zukam. Die Siinde hat die eine wie die andere fiir ihn unzu-
ginglich gemacht. Indem der Mensch den Einflisterungen des Versuchers gehor-
chend, auf eigenem Wege und unabhingig von Gott scine Selbstverwirklichung zu
crreichen suchte, leugnete er seine Geschopflichkeit, leugnete er einschlufBweise die
Géttlichkeit Gottes. Damit setzte er sich in den grofitméglichsten Gegensatz zu ihm,
und es ist selbstverstindlich, dafl dadurch jede eigentliche und wahre Vertrautheit
mit Gott unméglich wurde. Der Mensch war nunmehr Gott entfremdet.

Mit der tatsichlichen Leugnung der Geschopflichkeit war der Mensch aber auch
sich selbst, seinem eigenen Sein entfremdet; dieses horte ja nicht auf, geschaffen zu
scin. Er war nicht so, wie er sein wollte, und was er sein wollte, war unméglich. Er



Selbstverwirklichung als Gottihnlichkeit 357

empfand nun das Dasein, so wie es war, nicht mehr als ein Geschenk von einem
giitigen Vater, sondern als eine ihm gegen seinen Willen auferlegte Last. Und der
es ihm auferlegte, konnte es nicht aus Wohlwollen getan haben. Gott war fir ihn
ein Fremder; mehr noch, er war sein Feind.

Diese Entfremdung von seinem Ursprung und von sich selbst ist gréfler als jede
andere denkbare Entfremdung. Ja, alle andern sind nur eine Auswirkung dieser
grundlegenden Selbstentfremdung, die der Mensch von sich aus nicht mehr beheben
kann. Hatte der Mensch zuvor, wie es die H1. Schrift zu verstehen gibt, Gott unmit-
telbar in der begnadeten Geschopflichkeit seines eigenen Seins und der ihn um-
gebenden Dinge verspiirt, ohne dafl er Gott geschaut hitte, und sich darin sicher
gefihlt, so entschwand ihm jetzt diese Vertrautheit und das darin beschlossene kon-
krete Wissen um Gott. Er wufite sich jetzt nicht mehr von seiner viterlichen Giite
und Obsorge umhegt. Die Welt war fiir ihn gott-los geworden; von Gott sprach sie
zu ihm kaum noch vernehmlich und unklar. Verlassen stand der Mensch in ihr und
meinte, nunmehr allein fir das eigene Dasein aufkommen zu miissen, ihm die
ersehnte Festigkeit und Sicherheit verschaffen zu miissen. Aber damit iibernahm er
eine Aufgabe, die wesentlich iiber seine Krifte ging. Das Bewufitsein dieser Ohn-
macht wirkte sich in Angst aus.

Seitdem geht ein Rif} durch das Sein des Menschen. Er ist nicht, was er sein mochte,
sein eigener Herr; und er ist, was er nicht sein will, Geschdpf. Er ist mit sich selbst
uneins, sich selbst entfremdet. Dadurch ist die geistige Macht des Menschen ge-
schwicht, sein geistiger Blick verdunkelt. In seiner Seinsnot sicht er sich an die Welt
als an die einzige Stelle verwiesen, die ihm Hilfe bringen konnte. Aber diese Welt
in ihm und um ihn wird seiner verminderten Geistigkeit iibermichtig, dringt sich
ihm auof und bringt ihn unter ihre Herrschaft. Auch fiir den Blick des Menschen
dringt sie sich in den Vordergrund als die wahre Wirklichkeit, die in voller Un-
bedrohtheit aus eigener Kraft besteht — Gottes erhaltende Macht wird ja nicht mehr
vernommen — und darum auch dem Menschen Sicherheit verleihen kann. Die Gei-
stigkeit, die eigene wie die der anderen Menschen, erscheint nur noch wie am Rande,
eben noch vernehmbar, aber so schwach, dafl man sie leugnen kann, obschon man
dies nur aufgrund eben dieser Geistigkeit vermag. Sie ist wie eine unter den Eigen-
schaften des Leibes: der Mensch ist animal rationale, ein verniinftiges Lebewesen,
wobei das Lebewesen als die Substanz, die auf die Vernunft (ratio) eingeschrinkte
Geistigkeit als Akzidenz erscheint. So verstehen auch die Menschen einander, und
dieses Verstindnis bestimmt ihr gegenseitiges Verhalten.

Die Abnahme der geistigen Macht zeigt sich vor allem darin, daR der Mensch
nicht mehr imstande ist, den Leib so zu durchseelen, daf er ihm vollkommen zu
eigen, vollkommen verfiigbar wiirde. Auch er ist dem Geist entfremdet. Er legt dem
Menschen Notwendigkeiten auf, die seine Freiheit einschrinken. Der Mensch ist
nicht mehr vollkommen Herr in seinem eigenen Haus. Seine Geistigkeit erhebt sich
gleichsam aus einem urspriinglichen dunklen Grund und mufl diesem stindig abge-
rungen werden, wihrend dieser versucht, sie zu verschlingen. Der Leib geht seine
eigenen Wege; er folgt den Gesetzen des Biologischen fast ebenso wie der Tierleib.
Auch besitzt der Geist nicht mehr die Kraft, den Leib immer wieder zu erneuern und
vor dem Tod zu bewahren, wie dies eigentlich der Fall sein miifite, wire die Durch-



358 August Brunner

dringung und Beseelung vollkommen. Denn an sich verbraucht sich die geistige Kraft
nicht. Aber sie ist jetzt von vornherein und zu jeder Zeit ungeniigend.

So ist der Mensch zerrissen zwischen den Bestrebungen des Geistes und den Trie-
ben des Leibes, die in verschiedene Richtung gehen. Sucht er die Finheit dadurch
herzustellen, dafl er den Geliisten des Leibes hemmungslos folgt, so kommt der Geist
als solcher nicht zu seiner Erfiillung; das Leben verliert seinen Sinn und endet in
Verzweiflung. Die einseitige Hinwendung zum Geistigen hinwiederum beraubt den
Menschen der menschlichen Wirme und vermindert selbst die Geistigkeit. Als Seele
ist diese nimlich an den Leib und seine Mitwirkung gebunden. Ohne diese Mitwir-
kung verkiimmert auch das Geistige, wird diirr und unwirklich, ganz abgesehen
davon, dafl die blofl unterdriickten Triebe jederzeit den Menschen iberwiltigen
konnen.

Aus der Geschopflichkeit ohne Schépfer wird die Geworfenheit. Der Mensch findet
sich im Dasein vor, in einem Dasein, das durch vieles, dessen Notwendigkeit und
Verniinftigkeit er nicht einzusehen vermag, bedingt und geformt ist. Sein Dasein
wird zu einer bloflen Tatsachlichkeit. Fs ist unmdglich, diese dadurch aufzuheben,
dafl der Mensch sie in seinen Willen aufnimmt; denn sie liegt metaphysisch vor
jedem Willen des Menschen. Aller Wille geht aus ihr bereits hervor und vermag
den eigenen Grund weder wesentlich zu indern noch aufzuheben noch in sich hinein-
zunchmen. Das ganze Sein des Menschen ist von Tatsichlichkeit gekennzeichnet und
sozusagen durchsduert. Alles, was der Mensch tut, hat nur bedingte Notwendigkeit
und Verstindlichkeit und ruht letztlich auf einem dunkeln, undurchleuchtbaren
Grund. Diesem Dunkel begegnet das Selbstverstéindnis des Menschen auf allen We-
gen und in allen Richtungen. Voller Angst fiihlt er sich vom Nichts umstellt. Aller
Sinn erhebt sich aus einem Grund von Sinnlosigkeit, ist, um mit Dilthey zu sprechen,
cine stets bedrohte Insel in einem Meer von Sinnlosigkeit, das sie schlieBlich ver-
schlingen wird. Vergeblich versucht der Mensch dieses Dunkel dadurch aufzuhellen,
daf er es unternimmt, die Tatsichlichkeit seines Daseins in ein Ganzes einzubauen,
in dem alles und jedes Einzelne aus einer naturhaften Notwendigkeit hervorgeht.
Schon der Versuch beweist, daf§ er nicht gelingen kann und zum Scheitern verurteilt
ist; denn er offenbart etwas im Menschen, das nicht naturhaft ist; das Naturhafte
verspiirt kein Verlangen und keine Notwendigkeit, sein Dasein und sein Sosein zu
rechtfertigen.

Der sich solchermafien selbstentfremdete Mensch weifl weder um seinen Ursprung
noch um sein Ziel. Er kennt sich nicht. Er hat sich nicht in der Hand und entgleitet
sich stindig. Er erfihrt sich als der Verginglichkeit des leiblichen Lebens ausgelie-
fert und zittert in der geheimen Angst vor dem Tod. Er lebt ein Dasein, das er nicht
gewollt hat, das ihm von einer unbekannten und iibelwollenden Macht auferlegt
erscheint und an dem er doch hiingt. Aus dieser Selbstentfremdung gibt es kein Ent-
rinnen. Sie erscheint mit dem Menschen so eng verbunden, als wire sie seine Natur.
Zugleich erfahrt er sie als unnatiirlich, als etwas, was nicht zu sein brauchte und was
nicht sein sollte. Davon zeugen viele Mythen bei fast allen Vélkern. Jede Selbst-
erlésung ist hier unmdglich. Denn der Verlust des Selbstbesitzes betrifft den Kern
der Person. Diese bekommt sich nie in die Hand. Jede ihrer Titigkeiten ist somit
schon von diesem Verlust gekennzeichnet, und ihre Riickwirkung auf die Person



Selbstverwirklichung als Gottihnlichkeit 359

vermag den urspriinglichen Fehler nicht aufzuheben. Die Existenz kann sich von
sich allein iiberhaupt nicht wesentlich &ndern, da sie der Ursprung ist, aus dem alles
hervorgeht, so daf alle Titigkeit nie den Seinsrang und die Seinsqualitit des Ur-
sprungs iiberschreiten kann.

Die Erlésung konnte also nur von dem kommen, der allein Zutritt zum innersten
Kern der Person hat, dem Schépfer selbst. Er allein vermochte von sich aus die frii-
here Beziehung des Menschen zu ihm wieder herzustellen. Durch die Menschwerdung
ist dies auf eine unerwartete Weise geschehen. Durch Christus erfihrt der Mensch,
wie Gott ist, und er erfihrt es auf eine menschliche Weise. Mit dem menschgewor-
denen Gottessohn kann er in innige Beziehung treten wie mit sonst einem Menschen,
und dadurdh tritt er in Beziehung zu Gott. Indem er sich mit dem Menschen Christus
vertraut macht, sich seine Gesinnungen, Einstellungen, innersten Haltungen zu eigen
macht (Phil 2, 5), gleicht er sich Gott an, tritt mit ihm in Gemeinschaft, in unmittel-
baren Verkehr, hat er wieder freien Zutritt zu ihm. All das kann er allerdings nur
aufgrund der Gnade, der inneren Umwandlung, die ihn zu einer solchen Vertraut-
heit erst befihigt. Die Gnade ist ein Ausflul der umfassenden Liebe des Gottmen-
schen zu jedem einzelnen, dessen Stelle vor Gott einzunehmen ihn eben diese selbst-
lose Liebe befdhigt.

Die durch Christus wiedergewonnene Vertrautheit mit Gott bedeutet aber nicht
ecine den Anlagen und Kriften seiner bloflen Natur entsprechende Gottgleichheit;
sie war infolge der Berufung zum iibernatiirlichen Leben nie ein wirkliches Ziel des
Menschen. Seine Gottgleichheit ist jetzt Ausflufl seiner begnadeten Natur. Aus einem
Geschopf ist der Mensch ein Sohn Gottes geworden, Sohn durch die Gemeinschaft
mit dem einzigen Sohn, dessen Sohnschaft er teilbaft geworden ist. Diese Teilhabe
erfolgt von seiten des Menschen ebenfalls durch die Liebe als Antwort auf die Liebe,
die der Vater uns in Christus erwiesen hat, als Antwort zugleich auf die Liebe des
Gottmenschen zu uns und als Gesinnungsgemeinschaft mit seiner Liebe zum Vater.
Durch die selbstlose Liebe werden wir Gott dhnlich wie Kinder ithrem Vater, weil
Gott selbst Liebe ist (1 Joh 4, 8).

Die Verbindung zwischen Personen geschieht allein durch die Gemeinschaft der
Gesinnung, und vor allem durch die Liebe, welche das Personsein des andern voll-
kommen anzuerkennen bereit ist. Die Liebe zu Gott besteht somit in der Anerken-
nung, nicht blofl in Worten, sondern durch die Tat und die tiefste Haltung, dafl er
Gott ist. Sie bedeutet zugleich die Annahme der eigenen Geschopflichkeit und damit
die erste Aufhebung der Selbstentfremdung. Solche Gesinnungsgemeinschaft darf nicht
als etwas Auflerliches, ja Unwirkliches angesehen werden. Allerdings verleitet der
angeborene Materialismus immer wieder zu solchen Auffassungen, die die Vereini-
gung von Personen nur mit den Kategorien des Stofflichen, wie Vermischung, Zu-
sammenfallen, Untergehen im Absoluten verstehen kann. Nur Personen ist es mog-
lich, sich an die Stelle einer anderen Person zu versetzen, ihre Weltsicht mitzuvoll-
ziehen, und dadurch nicht nur nicht aufzuhoren, selbst zu sein, sondern in dieser
Bewegung und in dieser Anerkennung ganz selbst zu werden. Denn eine solche
geistige Bewegung ist voller Selbstbesitz; in ihrer Selbstlosigkeit setzt sich solche
Liebe von sich aus in Bewegung, soweit dies einem Geschépf moglich ist, und wird
nicht durch einen Vorteil in Bewegung gesetzt.



360 August Brunner

Solche Liebe gleicht der Liebe Gottes, die vollkommene Eigenbewegung und in
ihrer Wendung zum Geschépf reines Geschenk ist, da Gott fiir sich von der Schép-
fung ja keinen Vorteil zu erwarten hat. Die Gottgleichheit wird also jetzt durch die
Befdhigung zu solcher Liebe moglich gemacht; sie ist die Gottgleichheit, nicht eines
blofen Geschopfs, sondern eines angenommenen Kindes Gottes. Die Kindschaft ist
somit etwas Wirkliches; denn sie besteht in einer Seinsihnlichkeit. Geistige Ahn-
lichkeit, die frei geschenkt und frei angenommen wird, ist aber wichtiger und wirk-
licher als die kérperliche Ahnlichkeit, die aus sich allein keine geistige Nihe und
Wirme zu erzeugen imstande ist. Kérper kénnen sich wohl vermischen, aber nicht
eigentlich vereinen. Sie bleiben in der Mischung, was sie waren, wenn der unmittel-
bare Eindruck auch anderes vortiuscht. Sie bleiben raumlich nebeneinander, ohne
jedes Zu- und Miteinander; dieses ist nur Personen moéglich. Ubereinstimmung,
Vertrautheit, Innigkeit sind Kategorien des personhaften Seins, Kategorien von
ontologischer Bedeutung.

In dieser Vertrautheitsbeziehung kommt wesensgemafl Gott der Anfang und die
schenkende Rolle zu, dem Menschen die empfangende und antwortende. Empfangen
bedeutet aber keineswegs Passivitit, wie dies vielfach angenommen wird. Dies hiefle
wiederum Kategorien des Stofflichen oder des Biologischen auf das Personhafte
iibertragen. Zu empfangen im eigentlichen Sinn versteht nur die Person; sie vermag
Ansichten, Auffassungen, Haltungen eines andern als von einem andern kommend
zu libernehmen und sich zu eigen zu machen, oder auch abzuweisen. Wie das Selbst-
sein iiberhaupt dem Menschen gegeben und zugleich aufgegeben ist, so ist es auch
mit dem erhéhten Selbstsein der Sohnschaft und mit der Gnade: auf der Seinsebene
des Personhaften schlieffen sich Empfangen und Selbsttitigkeit nicht aus, sie fordern
sich vielmehr gegenseitig.

In einer menschlichen Gemeinschaft bedeutet die gegenseitige Liebe, dafl jeder
die Bewegung zum geistigen Mittelpunkt des andern nach Méglichkeit vollzicht;
man kommt einander geistig entgegen. Im Verhiltnis zu Gott scheint cine solche
Gegenseitigkeit nicht angebracht zu sein: Gott kann sich nicht zum Menschen herab-
lassen, ohne aufzuhéren, Gott zu sein. Mit der Selbstgeniigsamkeit des aristotelischen
Ersten Bewegers scheint er sich nur mit sich selbst beschaftigen zu kénnen, unbekiim-
mert darum, daf alle Kreatur — vergeblich — ihm zustrebt. Die Offenbarung hat
gezeigt, wie irrig eine solche Auffassung ist, und sie hat dabei umstiirzend gewirkt.
Der aristotelische Gott spiegelt die siindhafte Selbstbezogenheit des Menschen wie-
der, die Ausfluf} seiner Seinsbedrohtheit ist, wie wir sahen. Aber der unbedrohte
Geist kann sich frei verschenken, ohne sich zu verlieren; ja er gewinnt dadurch erst
seine Seele.

Richtig ist allerdings, daf Gott sich nicht so zum Menschen herablassen kann, daff
er seinsmiflig dem Menschen gleich wiirde, da er dadurch aufhéren wiirde, Gott zu
sein. Jedoch hat Gott durch die Menschwerdung das fiir menschliches Begreifen Un-
erfindliche getan; er ist Mensch geworden, ohne aufzuhéren, Gott zu sein. Es scheint
kein anderer Weg in der gleichen Weise geeignet zu sein, dem Menschen die Ver-
trautheit mit Gott zu erméglichen. Der daraus sich gestaltende Umgang mit Gott
hebt die Menschlichkeit des Menschen ebenso wenig auf wie in der Menschwerdung
Gott seine géttliche Seinsweise verlor. Vielmehr vollendet sie sich in ihr aof unge-



Selbstverwirklichung als Gottihnlichkeit 361

wohnte Weise. Das Christentum ist die Religion der Menschlichkeit, gerade weil
es den Menschen iber sich selbst erhebt.

Die Gottdhnlichkeit durch die Liebe verwirklicht sich jetzt auf einer neuen und
hoheren Stufe, auf der Stufe der Gotteskindschaft. Sie hebt die Kreatiirlichkeit auf
in dem Doppelsinne Hegels, indem sie sie zugleich bewahrt und verwandelt. Durch
die Liebe kommt der menschliche Wille mit dem Willen Gottes zusammen, ver-
einigt er sich mit ihm, will er alles, was dieser will, und will es zusammen mit Gott,
dessen Bewegung gleichsam mitvollziehend. Dieser Mitvollzug umfafit alles, auf
was sich der Wille Gottes bezieht. Hier auf Erden geschieht dieser Mitvollzug zum
grofiten Teil nur einschluflweise; ausdriicklich kann er nur so weit werden, als der
Wille Gottes im einzelnen kund geworden ist und uns selbst betrifft. Im Himmel
jedoch weitet sich die Ausdriicklichkeit in ungeahnter Weise aus, wenn sie auch nie
an Tiefe und Eindringlichkeit des Verstehens der gottlichen Einsicht gleich werden
kann noch auch solches je ersehnt. Der Wille Gottes bezieht sich aber auf das Sein
der ganzen Schopfung und darunter auch auf das Sein eines jeden Menschen. Durch
die vollkommene Bejahung dieses Willens geschieht das Unvorstellbare, daf} der
Mensch an den Ursprung des eigenen Seins gelangt und dieses mit Gott mitschafft.
Was dem bloflen Geschopf wesentlich versagt ist, je den eigenen Ursprung in die
Hand zu bekommen, gleichsam vor ihn zu kommen, um ihn frei zu vollzichen und
so vollkommen selbst zu sein, das ist im Geheimnis der Gemeinschaft mit Gott durch
eine unausdenkbare Gnade und Huld méglich geworden. Der Mensch setzt sich
selbst ins Dasein, allerdings immer nur durch seine Gemeinschaft und personhafte
Verbundenheit mit Gott durch Christus. Er will sich so, wie Gott ihn will, also in
allem Positiven, das er besitzt, wie und in dem Umfang er es besitzt, auch mit der
eigenen Endlichkeit. Er ist mit dem eigenen Dasein einverstanden, da er es mitvoll-
zichend bejaht. Dadurch ist er in einem tibergeschipflichen Maf er selbst und damit
erfiillt und selig. Das Dasein hat seine blole dumpfe, undurchdringliche und unver-
stehbare Tatsdchlichkeit verloren, oder vielmehr sie ist im obigen Sinn aufgehoben.
Es ist vollkommen licht geworden und hat das Quilende der bloflen Tatsichlichkeit
verloren. Der Mensch ist — nicht von Natur, sondern durch die Gnade der Gemein-
schaft und durch Teilnahme an der Sohnschaft Christi — sein eigener Schopfer
geworden; er ist von sich, ens a se, Gott durch Gnade, wie Gott es durch Natur ist,
sozusagen ein endlicher, ein geschaffener Gott! Ein unausdenkbares Wunder!

Nun ist der Mensch in jeder Hinsicht befriedigt und selig; er ist, was er sein will,
ein endliches Wesen, weil Gott ihn so will, aber in seinem endlichen Selbstsein voll-
kommen und abgerundet, allseitig erfiillt und beseligt. Denn zum Selbstsein gehort
wesentlich die Gemeinschaft, und auch diese hat der Mensch in iiberschwenglicher
Weise und durch sie sich selbst gefunden. Die Geworfenheit hat sich in Selbstsein
verwandelt. Auch in dieser Seligkeit der vollkommenen Ubereinstimmung mit sich
selbst erstrahlt die Gottebenbildlichkeit.

Eine solche Verwandlung bringt nur die selbstlose Liebe zustande. Darum ist sie
die unerldfliche, aber auch einzige Bedingung dieser Verwandlung; sie ist ,das
Band der Vollkommenheit“ (Kol 8, 4) und das, was iiber unser ewiges Heil entschei-
den wird (Mt 25, 31—46). Nur die Liebe vermag den Gegensatz zwischen Selbstsein
und allseitiger Abhingigkeit, zwischen Geschopflichkeit und Personsein zum Schwin-



362 August Brunner

den zu bringen. In dem Mafle, als man von etwas abhéngig ist, was fremd ist, was
man nicht in der Hand hat, ist man nicht selbst. Deswegen ist das Personsein eines
Geschopfes immer beschrinkt; es ist geschenktes Personsein; die Existenz liegt vor
dem freien Willen. Durch die innige Gemeinschaft und die selbstlose Liebe nimmt
aber das Geschopf den Willen Gottes in den eigenen auf, macht ihn zum eigenen
oder gibt seinen cigenen in den Willen Gottes hinein. Es bejaht seine Geschépflich-
keit und seine Abhédngigkeit, macht sie sich zu cigen; sie sind das, was es aus eigener
Freiheit will, weil Gott es will. Sie sind also nicht mehr fremd und auferlegt; und
sie sind es nicht mehr, weil Gott nicht mehr fremd ist. Durch’ die Gemeinschaft ist
jede Fremdheit Gott gegeniiber aufgehoben; Gott und Geschépf sind durch die
Liebe gleichsam zu einem einzigen schaffenden Prinzip geworden.

Der erloste Mensch ist wie ein Kind seinem Vater gegeniiber; er lebt im Hause
seines Vaters. Er ist mit Gott vertraut und einig in einer unvorstellbaren Innigkeit.
Denn dieser Innigkeit stellt sich jetzt nicht mehr die dumpfe Undurchdringlichkeit
der leiblichen Stofflichkeit entgegen. Der Geist beseelt aus der Kraft der Vereinigung
mit Gott den Leib vollkommen und macht ihn zum Werkzeug der neuen Gemeinschaft.
Das geistige Licht der Licbe wird durch seine Dunkelheit nicht mehr gehemmt, deren
Freiheit und Beweglichkeit nicht mehr belastet und erschwert. Jetzt vermag der
Geist das Leben des Leibes immerfort zu erneuern und ihn vor dem Tode zu bewah-
ren. Der Leib ist verklirt. Es gibt nichts Unbewnfites und Unfreies mehr im Men-
schen. Der Mensdh hat sich vollkommen in der Hand. Darum vermag er sich voll-
kommen zu schenken, von der innersten Mitte seines Seins her, er wird der vollkom-
menen Liebe fihig. Die Durchdringung mit dem géttlichen Sein erfiillt ihn ganz,
und es bleibt nichts auflerhalb dieses vollendeten Mitseins. Das gottliche Sein wird
mit einer Helligkeit und Unmittelbarkeit vernommen, von denen die grofite Ver-
trautheit zwischen zwei Menschen nur ein ferner Schatten ist, ein konkretes, erfah-
renes, gelebtes Wissen der Vertrautheitserkenntnis. Hineingenommen in dieses
unvorstellbare Miteinander sind auch alle Geschdpfe, die im Glanz ihres Geschaffen-
seins wie Gold und Edelsteine erstrahlen (Geh Offb 21, 9—21), unter ihnen beson-
ders die Engel und Heiligen. Nicht nur er selbst, sondern die ganze Schopfung ist
Licht geworden, Klarheit des Ursprungs und des ewigen Sinnes. Wenn aber schon
hienieden die Vertrautheit mit einem gelicbten Menschen das Gliick ausmacht, so
wird diese Vertrautheit mit den géttlichen Personen die allseitige Erfiilltheit und
vollkommene Seligkeit bedeuten. Der alte Traum der Gottahnlichkeit, die im oben
dargestellten Sinn zum Wesen des Menschen und jeder geschaffenen Person gehort,
ohne darum ein natiirliches Verlangen nach der unmittelbaren Gottschau zubedeuten
— ein solches Verlangen entspricht der geschopflichen Natur in keiner Weise —,
dieser Traum ist nicht nur erfiillt, sondern iibererfiillt: der Mensch ist, soweit dies
iiberhaupt méglich ist, wie Gott geworden, aber nicht aus eigener Kraft und auf
eigenem Weg, wie die Stammeltern es versuchten, sondern durch Gottes freie Gnade
und Liebe. Christus als der menschgewordene Sohn des Vaters stellt dar, wie wir
sein miissen, um immer vollkommener zu dieser Gotteskindschaft zu gelangen, und
1288t als der Verklarte ahnen, wie sie einmal in der Vollendung sein wird.





