
Selbstverwirklichung als Gottähnlichkeit 

Von August Brunner SJ 

Der Versucher flüsterte den Stammeltern im Paradiese zu, sie würden werden wie 
Gott. Es ist nicht anzunehmen, daß die Stammeltern oder auch der Verfasser des 
Berichtes dies im eigentlichen Sinn aufgefaßt hätten. Denn nach dem Bericht bestand 
zwischen Gott und den Stammeltern eine große Vertrautheit, wie zwischen einem 
guten, weisen, weit überlegenen Vater und seinen Kindern. Somit mußten die 
Stammeltern eine sehr lebendige, konkrete und eindringliche Kenntnis von der 
Größe und Einzigartigkeit Gottes, wenn auch nicht die Anschauung Gottes, besitzen. 
Die Versuchung, zu sein wie Gott, mußte anderseits etwas in ihnen, in ihrem Sein, 
ansprechen, sonst hätte sie keine Wirkung auf sie gehabt, dies um so weniger, als 
noch keine böse Begierde in ihnen erwacht war. Es muß sich also um eine Ähnlich- 
keit mit Gott handeln, die nicht nur möglich, sondern auch im Sein des Menschen 
angelegt und Gegenstand seines Strebens ist. Hier konnte der Versucher ansetzen. 
Die Ähnlichkeit mit Gott, die er den Stammeltern als verlockendes Ziel vorsetzte, 
hatte an sich nichts Vermessenes. Aber er flüsterte ihnen zu, daß sie zu ihr auf eige- 
nem Wege und aus eigener Kraft gelangen könnten; sie sollten darüber befinden, 
was gut und bös sei. Das bedeutete eine Leugnung der eigenen Geschöpflichkeit und 
damit der Göttlichkeit Gottes. Denn gäbe es außer Gott etwas, was von ihm in 
seinem Sein unabhängig wäre und darum auch unabhängig von ihm seinen Weg 
gehen dürfte, so wäre Gott nicht Gott. 

Worin kann aber die wahre Gottähnlichkeit eines Geschöpfes bestehen? Worin 
ist der Mensch nach Gottes Bild und Gleichnis (Gen 1, 26) gemacht? Und wie bedeu- 
tet die Gottähnlichkeit zugleich die Erfüllung und Beseligung des Menschen? Wie 
ist überhaupt eine endliche Seligkeit möglich • da der Mensch endlich ist, kann auch 
seine Glückseligkeit nur endlich sein; wahrhaft unendlich ist nur Gott ••, die den 
Menschen doch ganz und für immer erfüllt und vollendet? 

Der Mensch ist Person, d. h. ein Seiendes, das seiner selbst mächtig ist. Dieser 
Selbstbesitz ist aber beim Menschen immer unvollkommen; er ist ebensosehr auf- 
gegeben als gegeben. Jedoch strebt der Mensch dauernd danach, diesen Selbstbesitz 
immer mehr auszuweiten und ihn vollkommen zu machen. Er möchte dazu gelangen, 
völlig das zu sein, was er ist, und es mit voller Zustimmung zu sein. Er möchte mit 
seinem eigenen Sein ganz und ohne Vorbehalt übereinstimmen; er möchte vollkom- 
men er selbst sein. 

Eine solche Selbstverwirklichung schlösse Erkenntnis ein; denn nur mit Bewußt- 
sein kann man mit sich übereinstimmen. Die unbewußten Wesen existieren nur. Bei 
ihnen erhebt sich nie die Frage des Selbstseins und der Übereinstimmung mit sich 
selbst. Nur bei endlichen und zugleich freien Wesen können Sein und Seinsollen, das 
was man ist, und das, was man sein möchte, auseinandergehen. Damit entsteht in 
diesen ein Riß, ein Zwiespalt, der die Ursache der Unbefriedigtheit, der Unseligkeit 
ist. Sobald sich dieser Riß schlösse, wären sie ganz erfüllt, zufrieden und selig. Dabei 
wäre dieser Selbstbesitz, entsprechend ihrem Sein, in jeder Beziehung endlich. 



356 August Brunner 

Wie erreicht und vollendet der Mensch aber diesen Selbstbesitz? Worin besteht 
näherhin diese Vollendung? Um diese Frage zu beantworten, müssen wir uns auf 
die grundlegende Eigenschaft des menschlichen Seins besinnen. Der Mensch ist zu- 
allererst Geschöpf. Ohne die Schöpfung wäre er nichts. Diese Eigenschaft ist unauf- 
hebbar; denn er ist nur, insoweit er von Gott als seiend gewollt wird, und er kann 
nicht anders sein. Der Mensch kann somit unmöglich mit sich selbst, mit seinem Sein 
in Übereinstimmung kommen, wenn er mit dieser Grundstruktur seines Seins nicht 
einverstanden ist. Er muß damit zufrieden sein, daß er nicht aus sich existiert, son- 
dern von Gott ins Dasein gerufen wurde, und daß er immerfort nur durch den 
schöpferischen Willen Gottes weiter im Dasein verbleibt. Das bedeutet eine grund- 
legende, alles durchwirkende und allem andern metaphysisch zuvorkommende Ab- 
hängigkeit von Gott. Diese Abhängigkeit ist eigener und einziger Art; sie kann nur 
Gott gegenüber bestehen, da nur Gott etwas ins Dasein rufen kann. 

Will der Mensch als Geschöpf mit sich vollkommen übereinstimmen, so muß er 
also diese Abhängigkeit durch sein Sein und sein Verhalten bejahen; ja, diese Be- 
jahung muß die tiefste Haltung sein, die alles übrige bestimmt und den Raum für 
mögliches Tun und Benehmen immer schon eingrenzt. Jede Selbstherrlichkeit ist 
durch sie ausgeschlossen. Der Mensch muß sich so wollen, wie Gott ihn will. Er muß 
mit dem Willen Gottes vollkommen übereinstimmen und sich selbst als Geschöpf 
annehmen, nicht nur in Worten, sondern zuerst in Haltung und Tat. 

Nur mit einem personhaften Gott ist solche Übereinstimmung möglich. Wäre der 
Mensch die Wirkung von unpersönlichen, ja unbewußten Weltmächten, so wäre ihm 
der Weg zur letzten Selbstverwirklichung versperrt; die volle Übereinstimmung mit 
sich selbst erfolgte nur durch das Verschwinden im Nichts. Eine wahre Übereinstim- 
mung jedoch bedeutete, daß der Mensch mit sich einverstanden wäre, so wie er von 
Gott geschaffen wurde. Eine solche Übereinstimmung läge durchaus schon in den 
natürlichen Möglichkeiten des Menschen und brächte ihm Erfüllung innerhalb der 
Grenzen seiner geschaffenen Natur. Sie entspräche seiner natürlichen Glückseligkeit, 
zumal ohne die Sünde die Aneignung des Leibes durch den Geist eine vollkomme- 
nere gewesen wäre, als sie jetzt ist. Er wäre wie Gott in vollkommener Überein- 
stimmung mit sich selbst und dem eigenen Sein. Er wäre auch bei seiner natürlichen 
Zielsetzung sozusagen ein geschaffener Gott, weil sein Wille, ähnlich wie bei Gott, 
in dem Sein und Wille zusammenfallen, mit dem eigenen Sein ganz einverstanden 
wäre. 

Von Anfang an war aber der Mensch zu einer größeren Gottähnlichkeit berufen, 
als sie ihm von Natur zukam. Die Sünde hat die eine wie die andere für ihn unzu- 
gänglich gemacht. Indem der Mensch den Einflüsterungen des Versuchers gehor- 
chend, auf eigenem Wege und unabhängig von Gott seine Selbstverwirklichung zu 
erreichen suchte, leugnete er seine Geschöpflichkeit, leugnete er einschlußweise die 
Göttlichkeit Gottes. Damit setzte er sich in den größtmöglichsten Gegensatz zu ihm, 
und es ist selbstverständlich, daß dadurch jede eigentliche und wahre Vertrautheit 
mit Gott unmöglich wurde. Der Mensch war nunmehr Gott entfremdet. 

Mit der tatsächlichen Leugnung der Geschöpflichkeit war der Mensch aber auch 
sich selbst, seinem eigenen Sein entfremdet; dieses hörte ja nicht auf, geschaffen zu 
sein. Er war nicht so, wie er sein wollte, und was er sein wollte, war unmöglich. Er 



Selbstverwirklichung als Gottähnlichkeit 357 

empfand nun das Dasein, so wie es war, nicht mehr als ein Geschenk von einem 
gütigen Vater, sondern als eine ihm gegen seinen Willen auferlegte Last. Und der 
es ihm auferlegte, konnte es nicht aus Wohlwollen getan haben. Gott war für ihn 
ein Fremder; mehr noch, er war sein Feind. 

Diese Entfremdung von seinem Ursprung und von sich selbst ist größer als jede 
andere denkbare Entfremdung. Ja, alle andern sind nur eine Auswirkung dieser 
grundlegenden Selbstentfremdung, die der Mensch von sich aus nicht mehr beheben 
kann. Hatte der Mensch zuvor, wie es die Hl. Schrift zu verstehen gibt, Gott unmit- 
telbar in der begnadeten Geschöpflichkeit seines eigenen Seins und der ihn um- 
gebenden Dinge verspürt, ohne daß er Gott geschaut hätte, und sich darin sicher 
gefühlt, so entschwand ihm jetzt diese Vertrautheit und das darin beschlossene kon- 
krete Wissen um Gott. Er wußte sich jetzt nicht mehr von seiner väterlichen Güte 
und Obsorge umhegt. Die Welt war für ihn gott-los geworden; von Gott sprach sie 
zu ihm kaum noch vernehmlich und unklar. Verlassen stand der Mensch in ihr und 
meinte, nunmehr allein für das eigene Dasein aufkommen zu müssen, ihm die 
ersehnte Festigkeit und Sicherheit verschaffen zu müssen. Aber damit übernahm er 
eine Aufgabe, die wesentlich über seine Kräfte ging. Das Bewußtsein dieser Ohn- 
macht wirkte sich in Angst aus. 

Seitdem geht ein Riß durch das Sein des Menschen. Er ist nicht, was er sein möchte, 
sein eigener Herr; und er ist, was er nicht sein will, Geschöpf. Er ist mit sich selbst 
uneins, sich selbst entfremdet. Dadurch ist die geistige Macht des Menschen ge- 
schwächt, sein geistiger Blick verdunkelt. In seiner Seinsnot sieht er sich an die Welt 
als an die einzige Stelle verwiesen, die ihm Hilfe bringen könnte. Aber diese Welt 
in ihm und um ihn wird seiner verminderten Geistigkeit übermächtig, drängt sich 
ihm auf und bringt ihn unter ihre Herrschaft. Auch für den Blick des Menschen 
drängt sie sich in den Vordergrund als die wahre Wirklichkeit, die in voller Un- 
bedrohtheit aus eigener Kraft besteht • Gottes erhaltende Macht wird ja nicht mehr 
vernommen • und darum auch dem Menschen Sicherheit verleihen kann. Die Gei- 
stigkeit, die eigene wie die der anderen Menschen, erscheint nur noch wie am Rande, 
eben noch vernehmbar, aber so schwach, daß man sie leugnen kann, obschon man 
dies nur aufgrund eben dieser Geistigkeit vermag. Sie ist wie eine unter den Eigen- 
schaften des Leibes: der Mensch ist animal rationale, ein vernünftiges Lebewesen, 
wobei das Lebewesen als die Substanz, die auf die Vernunft (ratio) eingeschränkte 
Geistigkeit als Akzidenz erscheint. So verstehen auch die Menschen einander, und 
dieses Verständnis bestimmt ihr gegenseitiges Verhalten. 

Die Abnahme der geistigen Macht zeigt sich vor allem darin, daß der Mensch 
nicht mehr imstande ist, den Leib so zu durchseelen, daß er ihm vollkommen zu 
eigen, vollkommen verfügbar würde. Auch er ist dem Geist entfremdet. Er legt dem 
Menschen Notwendigkeiten auf, die seine Freiheit einschränken. Der Mensch ist 
nicht mehr vollkommen Herr in seinem eigenen Haus. Seine Geistigkeit erhebt sich 
gleichsam aus einem ursprünglichen dunklen Grund und muß diesem ständig abge- 
rungen werden, während dieser versucht, sie zu verschlingen. Der Leib geht seine 
eigenen Wege; er folgt den Gesetzen des Biologischen fast ebenso wie der Tierleib. 
Auch besitzt der Geist nicht mehr die Kraft, den Leib immer wieder zu erneuern und 
vor dem Tod zu bewahren, wie dies eigentlich der Fall sein müßte, wäre die Durch- 



35$ August Brunner 

dringung und Beseelung vollkommen. Denn an sich verbraucht sich die geistige Kraft 
nicht. Aber sie ist jetzt von vornherein und zu jeder Zeit ungenügend. 

So ist der Mensch zerrissen zwischen den Bestrebungen des Geistes und den Trie- 
ben des Leibes, die in verschiedene Richtung gehen. Sucht er die Einheit dadurch 
herzustellen, daß er den Gelüsten des Leibes hemmungslos folgt, so kommt der Geist 
als solcher nicht zu seiner Erfüllung; das Leben verliert seinen Sinn und endet in 
Verzweiflung. Die einseitige Hinwendung zum Geistigen hinwiederum beraubt den 
Menschen der menschlichen Wärme und vermindert selbst die Geistigkeit. Als Seele 
ist diese nämlich an den Leib und seine Mitwirkung gebunden. Ohne diese Mitwir- 
kung verkümmert auch das Geistige, wird dürr und unwirklich, ganz abgesehen 
davon, daß die bloß unterdrückten Triebe jederzeit den Menschen überwältigen 
können. 

Aus der Geschöpflichkeit ohne Schöpfer wird die Geworfenheit. Der Mensch findet 
sich im Dasein vor, in einem Dasein, das durch vieles, dessen Notwendigkeit und 
Vernünftigkeit er nicht einzusehen vermag, bedingt und geformt ist. Sein Dasein 
wird zu einer bloßen Tatsächlichkeit. Es ist unmöglich, diese dadurch aufzuheben, 
daß der Mensch sie in seinen "Willen aufnimmt; denn sie liegt metaphysisch vor 
jedem Willen des Menschen. Aller Wille geht aus ihr bereits hervor und vermag 
den eigenen Grund weder wesentlich zu ändern noch aufzuheben noch in sich hinein- 
zunehmen. Das ganze Sein des Menschen ist von Tatsächlichkeit gekennzeichnet und 
sozusagen durchsäuert. Alles, was der Mensch tut, hat nur bedingte Notwendigkeit 
und Verständlichkeit und ruht letztlich auf einem dunkeln, undurchleuchtbaren 
Grund. Diesem Dunkel begegnet das Selbstverständnis des Menschen auf allen We- 
gen und in allen Richtungen. Voller Angst fühlt er sich vom Nichts umstellt. Aller 
Sinn erhebt sich aus einem Grund von Sinnlosigkeit, ist, um mit Dilthey zu sprechen, 
eine stets bedrohte Insel in einem Meer von Sinnlosigkeit, das sie schließlich ver- 
schlingen wird. Vergeblich versucht der Mensch dieses Dunkel dadurch aufzuhellen, 
daß er es unternimmt, die Tatsächlichkeit seines Daseins in ein Ganzes einzubauen, 
in dem alles und jedes Einzelne aus einer naturhaften Notwendigkeit hervorgeht. 
Schon der Versuch beweist, daß er nicht gelingen kann und zum Scheitern verurteilt 
ist; denn er offenbart etwas im Menschen, das nicht naturhaft ist; das Naturhafte 
verspürt kein Verlangen und keine Notwendigkeit, sein Dasein und sein Sosein zu 
rechtfertigen. 

Der sich solchermaßen selbstentfremdete Mensch weiß weder um seinen Ursprung 
noch um sein Ziel. Er kennt sich nicht. Er hat sich nicht in der Hand und entgleitet 
sich ständig. Er erfährt sich als der Vergänglichkeit des leiblichen Lebens ausgelie- 
fert und zittert in der geheimen Angst vor dem Tod. Er lebt ein Dasein, das er nicht 
gewollt hat, das ihm von einer unbekannten und übelwollenden Macht auferlegt 
erscheint und an dem er doch hängt. Aus dieser Selbstentfremdung gibt es kein Ent- 
rinnen. Sie erscheint mit dem Menschen so eng verbunden, als wäre sie seine Natur. 
Zugleich erfährt er sie als unnatürlich, als etwas, was nicht zu sein brauchte und was 
nicht sein sollte. Davon zeugen viele Mythen bei fast allen Völkern. Jede Selbst- 
erlösung ist hier unmöglich. Denn der Verlust des Selbstbesitzes betrifft den Kern 
der Person. Diese bekommt sich nie in die Hand. Jede ihrer Tätigkeiten ist somit 
schon von diesem Verlust gekennzeichnet, und ihre Rückwirkung auf die Person 



Selbstverwirklidiung als Gottähnlidikeit 359 

vermag den ursprünglichen Fehler nicht aufzuheben. Die Existenz kann sich von 
sich allein überhaupt nicht wesentlich ändern, da sie der Ursprung ist, aus dem alles 
hervorgeht, so daß alle Tätigkeit nie den Seinsrang und die Seinsqualität des Ur- 
sprungs überschreiten kann. 

Die Erlösung konnte also nur von dem kommen, der allein Zutritt zum innersten 
Kern der Person hat, dem Schöpfer selbst. Er allein vermochte von sich aus die frü- 
here Beziehung des Menschen zu ihm wieder herzustellen. Durch die Menschwerdung 
ist dies auf eine unerwartete Weise geschehen. Durch Christus erfährt der Mensch, 
wie Gott ist, und er erfährt es auf eine menschliche Weise. Mit dem menschgewor- 
denen Gottessohn kann er in innige Beziehung treten wie mit sonst einem Menschen, 
und dadurch tritt er in Beziehung zu Gott. Indem er sich mit dem Menschen Christus 
vertraut macht, sich seine Gesinnungen, Einstellungen, innersten Haltungen zu eigen 
macht (Phil 2, 5), gleicht er sich Gott an, tritt mit ihm in Gemeinschaft, in unmittel- 
baren Verkehr, hat er wieder freien Zutritt zu ihm. All das kann er allerdings nur 
aufgrund der Gnade, der inneren Umwandlung, die ihn zu einer solchen Vertraut- 
heit erst befähigt. Die Gnade ist ein Ausfluß der umfassenden Liebe des Gottmen- 
schen zu jedem einzelnen, dessen Stelle vor Gott einzunehmen ihn eben diese selbst- 
lose Liebe befähigt. 

Die durch Christus wiedergewonnene Vertrautheit mit Gott bedeutet aber nicht 
eine den Anlagen und Kräften seiner bloßen Natur entsprechende Gottgleichheit; 
sie war infolge der Berufung zum übernatürlichen Leben nie ein wirkliches Ziel des 
Menschen. Seine Gottgleichheit ist jetzt Ausfluß seiner begnadeten Natur. Aus einem 
Geschöpf ist der Mensch ein Sohn Gottes geworden, Sohn durch die Gemeinschaft 
mit dem einzigen Sohn, dessen Sohnschaft er teilhaft geworden ist. Diese Teilhabe 
erfolgt von Seiten des Menschen ebenfalls durch die Liebe als Antwort auf die Liebe, 
die der Vater uns in Christus erwiesen hat, als Antwort zugleich auf die Liebe des 
Gottmenschen zu uns und als Gesinnungsgemeinschaft mit seiner Liebe zum Vater. 
Durch die selbstlose Liebe werden wir Gott ähnlich wie Kinder ihrem Vater, weil 
Gott selbst Liebe ist (1 Joh 4, 8). 

Die Verbindung zwischen Personen geschieht allein durch die Gemeinschaft der 
Gesinnung, und vor allem durch die Liebe, welche das Personsein des andern voll- 
kommen anzuerkennen bereit ist. Die Liebe zu Gott besteht somit in der Anerken- 
nung, nicht bloß in Worten, sondern durch die Tat und die tiefste Haltung, daß er 
Gott ist. Sie bedeutet zugleich die Annahme der eigenen Geschöpflichkeit und damit 
die erste Aufhebung der Selbstentfremdung. Solche Gesinnungsgemeinschaft darf nicht 
als etwas Äußerliches, ja Unwirkliches angesehen werden. Allerdings verleitet der 
angeborene Materialismus immer wieder zu solchen Auffassungen, die die Vereini- 
gung von Personen nur mit den Kategorien des Stofflichen, wie Vermischung, Zu- 
sammenfallen, Untergehen im Absoluten verstehen kann. Nur Personen ist es mög- 
lich, sich an die Stelle einer anderen Person zu versetzen, ihre Weltsicht mitzuvoll- 
ziehen, und dadurch nicht nur nicht aufzuhören, selbst zu sein, sondern in dieser 
Bewegung und in dieser Anerkennung ganz selbst zu werden. Denn eine solche 
geistige Bewegung ist voller Selbstbesitz; in ihrer Selbstlosigkeit setzt sich solche 
Liebe von sich aus in Bewegung, soweit dies einem Geschöpf möglich ist, und wird 
nicht durch einen Vorteil in Bewegung gesetzt. 



360 August Brunner 

Solche Liebe gleicht der Liebe Gottes, die vollkommene Eigenbewegung und in 
ihrer Wendung zum Geschöpf reines Geschenk ist, da Gott für sich von der Schöp- 
fung ja keinen Vorteil zu erwarten hat. Die Gottgleichheit wird also jetzt durch die 
Befähigung zu solcher Liebe möglich gemacht; sie ist die Gottgleichheit, nicht eines 
bloßen Geschöpfs, sondern eines angenommenen Kindes Gottes. Die Kindschaft ist 
somit etwas Wirkliches; denn sie besteht in einer Seinsähnlichkeit. Geistige Ähn- 
lichkeit, die frei geschenkt und frei angenommen wird, ist aber wichtiger und wirk- 
licher als die körperliche Ähnlichkeit, die aus sich allein keine geistige Nähe und 
Wärme zu erzeugen imstande ist. Körper können sich wohl vermischen, aber nicht 
eigentlich vereinen. Sie bleiben in der Mischung, was sie waren, wenn der unmittel- 
bare Eindruck auch anderes vortäuscht. Sie bleiben räumlich nebeneinander, ohne 
jedes Zu- und Miteinander; dieses ist nur Personen möglich. Übereinstimmung, 
Vertrautheit, Innigkeit sind Kategorien des personhaften Seins, Kategorien von 
ontologischer Bedeutung. 

In dieser Vertrautheitsbeziehung kommt wesensgemäß Gott der Anfang und die 
schenkende Rolle zu, dem Menschen die empfangende und antwortende. Empfangen 
bedeutet aber keineswegs Passivität, wie dies vielfach angenommen wird. Dies hieße 
wiederum Kategorien des Stofflichen oder des Biologischen auf das Personhafte 
übertragen. Zu empfangen im eigentlichen Sinn versteht nur die Person; sie vermag 
Ansichten, Auffassungen, Haltungen eines andern als von einem andern kommend 
zu übernehmen und sich zu eigen zu machen, oder auch abzuweisen. Wie das Selbst- 
sein überhaupt dem Menschen gegeben und zugleich aufgegeben ist, so ist es auch 
mit dem erhöhten Selbstsein der Sohnschaft und mit der Gnade: auf der Seinsebene 
des Personhaften schließen sich Empfangen und Selbsttätigkeit nicht aus, sie fordern 
sich vielmehr gegenseitig. 

In einer menschlichen Gemeinschaft bedeutet die gegenseitige Liebe, daß jeder 
die Bewegung zum geistigen Mittelpunkt des andern nach Möglichkeit vollzieht; 
man kommt einander geistig entgegen. Im Verhältnis zu Gott scheint eine solche 
Gegenseitigkeit nicht angebracht zu sein: Gott kann sich nicht zum Menschen herab- 
lassen, ohne aufzuhören, Gott zu sein. Mit der Selbstgenügsamkeit des aristotelischen 
Ersten Bewegers scheint er sich nur mit sich selbst beschäftigen zu können, unbeküm- 
mert darum, daß alle Kreatur • vergeblich • ihm zustrebt. Die Offenbarung hat 
gezeigt, wie irrig eine solche Auffassung ist, und sie hat dabei umstürzend gewirkt. 
Der aristotelische Gott spiegelt die sündhafte Selbstbezogenheit des Menschen wie- 
der, die Ausfluß seiner Seinsbedrohtheit ist, wie wir sahen. Aber der unbedrohte 
Geist kann sich frei verschenken, ohne sich zu verlieren; ja er gewinnt dadurch erst 
seine Seele. 

Richtig ist allerdings, daß Gott sich nicht so zum Menschen herablassen kann, daß 
er seinsmäßig dem Menschen gleich würde, da er dadurch aufhören würde, Gott zu 
sein. Jedoch hat Gott durch die Menschwerdung das für menschliches Begreifen Un- 
erfindliche getan; er ist Mensch geworden, ohne aufzuhören, Gott zu sein. Es scheint 
kein anderer Weg in der gleichen Weise geeignet zu sein, dem Menschen die Ver- 
trautheit mit Gott zu ermöglichen. Der daraus sich gestaltende Umgang mit Gott 
hebt die Menschlichkeit des Menschen ebenso wenig auf wie in der Menschwerdung 
Gott seine göttliche Seinsweise verlor. Vielmehr vollendet sie sich in ihr auf unge- 



Selbstverwirklichung als Gottähnlichkeit 361 

wohnte Weise. Das Christentum ist die Religion der Menschlichkeit, gerade weil 
es den Menschentüber sich selbst erhebt. 

Die Gottähnlichkeit durch die Liebe verwirklicht sich jetzt auf einer neuen und 
höheren Stufe, auf der Stufe der Gotteskindschaft. Sie hebt die Kreatürlichkeit auf 
in dem Doppelsinne Hegels, indem sie sie zugleich bewahrt und verwandelt. Durch 
die Liebe kommt der menschliche Wille mit dem Willen Gottes zusammen, ver- 
einigt er sich mit ihm, will er alles, was dieser will, und will es zusammen mit Gott, 
dessen Bewegung gleichsam mitvollziehend. Dieser Mitvollzug umfaßt alles, auf 
was sich der Wille Gottes bezieht. Hier auf Erden geschieht dieser Mitvollzug zum 
größten Teil nur einschlußweise; ausdrücklich kann er nur so weit werden, als der 
Wille Gottes im einzelnen kund geworden ist und uns selbst betrifft. Im Himmel 
jedoch weitet sich die Ausdrücklichkeit in ungeahnter Weise aus, wenn sie auch nie 
an Tiefe und Eindringlichkeit des Verstehens der göttlichen Einsicht gleich werden 
kann noch auch solches je ersehnt. Der Wille Gottes bezieht sich aber auf das Sein 
der ganzen Schöpfung und darunter auch auf das Sein eines jeden Menschen. Durch 
die vollkommene Bejahung dieses Willens geschieht das Unvorstellbare, daß der 
Mensch an den Ursprung des eigenen Seins gelangt und dieses mit Gott mitschafft. 
Was dem bloßen Geschöpf wesentlich versagt ist, je den eigenen Ursprung in die 
Hand zu bekommen, gleichsam vor ihn zu kommen, um ihn frei zu vollziehen und 
so vollkommen selbst zu sein, das ist im Geheimnis der Gemeinschaft mit Gott durch 
eine unausdenkbare Gnade und Huld möglich geworden. Der Mensch setzt sich 
selbst ins Dasein, allerdings immer nur durch seine Gemeinschaft und personhafte 
Verbundenheit mit Gott durch Christus. Er will sich so, wie Gott ihn will, also in 
allem Positiven, das er besitzt, wie und in dem Umfang er es besitzt, auch mit der 
eigenen Endlichkeit. Er ist mit dem eigenen Dasein einverstanden, da er es mitvoll- 
ziehend bejaht. Dadurch ist er in einem Übergeschöpf liehen Maß er selbst und damit 
erfüllt und selig. Das Dasein hat seine bloße dumpfe, undurchdringliche und unver- 
stehbare Tatsächlichkeit verloren, oder vielmehr sie ist im obigen Sinn aufgehoben. 
Es ist vollkommen licht geworden und hat das Quälende der bloßen Tatsächlichkeit 
verloren. Der Mensch ist • nicht von Natur, sondern durch die Gnade der Gemein- 
schaft und durch Teilnahme an der Sohnschaft Christi • sein eigener Schöpfer 
geworden; er ist von sich, ens a se, Gott durch Gnade, wie Gott es durch Natur ist, 
sozusagen ein endlicher, ein geschaffener Gott! Ein unausdenkbares Wunder! 

Nun ist der Mensdi in jeder Hinsicht befriedigt und selig; er ist, was er sein will, 
ein endliches Wesen, weil Gott ihn so will, aber in seinem endlichen Selbstsein voll- 
kommen und abgerundet, allseitig erfüllt und beseligt. Denn zum Selbstsein gehört 
wesentlich die Gemeinschaft, und auch diese hat der Mensch in überschwenglicher 
Weise und durch sie sich selbst gefunden. Die Geworfenheit hat sich in Selbstsein 
verwandelt. Auch in dieser Seligkeit der vollkommenen Übereinstimmung mit sich 
selbst erstrahlt die Gottebenbildlichkeit. 

Eine solche Verwandlung bringt nur die selbstlose Liebe zustande. Darum ist sie 
die unerläßliche, aber auch einzige Bedingung dieser Verwandlung; sie ist •das 
Band der Vollkommenheit" (Kol 3, 4) und das, was über unser ewiges Heil entschei- 
den wird (Mt 25, 31•46). Nur die Liebe vermag den Gegensatz zwischen Selbstsein 
und allseitiger Abhängigkeit, zwischen Geschöpf lichkeit und Personsein zum Schwin- 



362 August Brunner 

den zu bringen. In dem Maße, als man von etwas abhängig ist, was fremd ist, was 
man nicht in der Hand hat, ist man nicht selbst. Deswegen ist das Personsein eines 
Geschöpfes immer beschränkt; es ist geschenktes Personsein; die Existenz liegt vor 
dem freien Willen. Durch die innige Gemeinschaft und die selbstlose Liebe nimmt 
aber das Geschöpf den Willen Gottes in den eigenen auf, macht ihn zum eigenen 
oder gibt seinen eigenen in den Willen Gottes hinein. Es bejaht seine Geschöpflich- 
keit und seine Abhängigkeit, macht sie sich zu eigen; sie sind das, was es aus eigener 
Freiheit will, weil Gott es will. Sie sind also nicht mehr fremd und auferlegt; und 
sie sind es nicht mehr, weil Gott nicht mehr fremd ist. Durch die Gemeinschaft ist 
jede Fremdheit Gott gegenüber aufgehoben; Gott und Geschöpf sind durch die 
Liebe gleichsam zu einem einzigen schaffenden Prinzip geworden. 

Der erlöste Mensch ist wie ein Kind seinem Vater gegenüber; er lebt im Hause 
seines Vaters. Er ist mit Gott vertraut und einig in einer unvorstellbaren Innigkeit. 
Denn dieser Innigkeit stellt sich jetzt nicht mehr die dumpfe Undurchdringlichkeit 
der leiblichen Stofflichkeit entgegen. Der Geist beseelt aus der Kraft der Vereinigung 
mit Gott den Leib vollkommen und macht ihn zum Werkzeug der neuen Gemeinschaft. 
Das geistige Licht der Liebe wird durch seine Dunkelheit nicht mehr gehemmt, deren 
Freiheit und Beweglichkeit nicht mehr belastet und erschwert. Jetzt vermag der 
Geist das Leben des Leibes immerfort zu erneuern und ihn vor dem Tode zu bewah- 
ren. Der Leib ist verklärt. Es gibt nichts Unbewußtes und Unfreies mehr im Men- 
schen. Der Mensch hat sich vollkommen in der Hand. Darum vermag er sich voll- 
kommen zu schenken, von der innersten Mitte seines Seins her, er wird der vollkom- 
menen Liebe fähig. Die Durchdringung mit dem göttlichen Sein erfüllt ihn ganz, 
und es bleibt nichts außerhalb dieses vollendeten Mitseins. Das göttliche Sein wird 
mit einer Helligkeit und Unmittelbarkeit vernommen, von denen die größte Ver- 
trautheit zwischen zwei Menschen nur ein ferner Schatten ist, ein konkretes, erfah- 
renes, gelebtes Wissen der Vertrautheitserkenntnis. Hineingenommen in dieses 
unvorstellbare Miteinander sind auch alle Geschöpfe, die im Glanz ihres Geschaffen- 
seins wie Gold und Edelsteine erstrahlen (Geh Offb 21, 9•21), unter ihnen beson- 
ders die Engel und Heiligen. Nicht nur er selbst, sondern die ganze Schöpfung ist 
Licht geworden, Klarheit des Ursprungs und des ewigen Sinnes. Wenn aber schon 
hienieden die Vertrautheit mit einem geliebten Menschen das Glück ausmacht, so 
wird diese Vertrautheit mit den göttlichen Personen die allseitige Erfülltheit und 
vollkommene Seligkeit bedeuten. Der alte Traum der Gottähnlichkeit, die im oben 
dargestellten Sinn zum Wesen des Menschen und jeder geschaffenen Person gehört, 
ohne darum ein natürliches Verlangen nach der unmittelbaren Gottschau zu bedeuten 
• ein solches Verlangen entspricht der geschöpflichen Natur in keiner Weise •, 
dieser Traum ist nicht nur erfüllt, sondern übererfüllt: der Mensch ist, soweit dies 
überhaupt möglich ist, wie Gott geworden, aber nicht aus eigener Kraft und auf 
eigenem Weg, wie die Stammeltern es versuchten, sondern durch Gottes freie Gnade 
und Liebe. Christus als der menschgewordene Sohn des Vaters stellt dar, wie wir 
sein müssen, um immer vollkommener zu dieser Gotteskindschaft zu gelangen, und 
läßt als der Verklärte ahnen, wie sie einmal in der Vollendung sein wird. 




