Uber das Einsiedlerleben im Mittelalter
Ein Kongrefibericht

Vom 30. August bis zum 6. September fand iiber das Thema: Das abendlindische
Eremitentum vom 11. bis zum 12. Jahrhundert im ,Centro di cultura ,Maria Imma-
culata®“ auf der Mendel (Mendola) bei Bozen ein Kongref} statt, der von Prof. C.
Violante von der Mailander katholischen Herz- Jesu-Universitit organisiert worden
war. Ungefdhr 160 Forscher nahmen daran teil. Anfangs fragten sich einige Mediae-
visten, und sogar einige Mdnche, ob zu einem solchen Thema tiberhaupt etwas zu
sagen sei, und wie man sich eine Woche lang damit beschiaftigen kénne. Zum Ab-

schluff aber gaben alle zu, dafl man das Thema bei weitem noch nicht ausgeschopft
habe.

1. Die Uortrdge

Die Behandlung der Themen erfolgte in chronologischer Ordnung. Im Mittel-
punkt der Verhandlungen stand jene Epoche des abendlindischen, mittelalterlichen
Moénchtums, die man gern als ,Krise des coenobitischen Monchtums“ kennzeichnet.
Sie kann nicht ohne die vorausgehende Tradition verstanden werden, und ihr Ein-
fluf} reicht bis ins 13. Jahrhundert und dariiber hinaus. Ein Einfithrungsvortrag (J.
Leclercq) erinnerte deshalb an die Tatsache, dafl das Eremitentum des Westens bis
ins 11. Jahrhundert eine ununterbrochene Tradition besaff, und an die Terminologie,
von der diese Tradition ihren Ausgang nahm: eremus und eremita und deren Ablei-
tungen, sowie die Bezeichnungen fiir die Zelle des Einsiedlers. Es gab in dieser langen
Epoche drei Arten von Einsiedlern: die monastischen Eremiten, die bei einem Klo-
ster Jebten und von einem Abt abhingig waren, was sehr hiufig in der benediktini-
schen Geschichte vorkam; die unabhingigen Eremiten, Kleriker oder Laien; und
schliefllich diejenigen, die sich in Lauren (Finsiedlerkolonien) zusammengeschlossen
hatten. Gemeinsam war ihnen allen das Verlangen nach ‘mehr Einsamkeit, mehr
Strenge und mehr Gebet. Zwischen diesen verschiedenen Formen des Einsiedlertums,
die oft wenig organisiert waren, und dem traditionellen Monchtum, das zum grofiten
Teil die Klostergemeinschaft bevorzugte, gab es nur ausnahmsweise Streitigkeiten.
Rechtmifigkeit, Sinn und Nutzen des Einsiedlerlebens in der Kirche waren fiir
jedermann selbstverstindlich, so dafl der hl. Thomas in der Summa Theologica
(11, 2 qu 188 a 8) eine Theologie des Einsiedlertums schreiben konnte.

In der ersten Vorlesung iiber das 11. und 12. Jahrhundert untersuchte Prof. L.
Génicot (Universitit Lowen) die sozialen und wirtschaftlichen Bedingungen dieser
Zeit. Sein Ergebnis war, dafl das Einsiedlerwesen viel weniger, als man 6fter be-
hauptet hat, mit bestimmten Epochen der Armut oder des Reichtums oder mit demo-
graphischen Tatsachen, wie der Entwidklung der Stidte, verbunden sei. Das Ein-
siedlertum ist von seinem Wesen her ein Phianomen geistlicher Ordnung, das sich
ohne das Wirken des Heiligen Geistes in der Kirche nicht erkliren 1ifit. Danach
sprach Prof. G. Tabbaco (Universitdt Triest) tber den hl. Romuald, die grofle Per-
sonlichkeit des italienischen Fremitentums. Prof. O. Capitani zeigte, wie der hl.



Im Spiegel der Zeit 379

Petrus Damiani dem Ideal des hl. Romuald treu blieb, es aber dadurch bereicherte,
daf er seiner Verwirklichung eine organisatorische Gestalt gab. Damiani selbst blieb
bis zu seinem Lebensende davon iiberzeugt, dafl das Einsiedlerleben hoher stehe als
jede andere Form des Monchtums.

Auflerhalb des Monchtums entwickelte sich das Eremitentum bei Klerikern und
Laien. Prof. G. Meersseman (Universitit Freiburg, Schweiz) wies die Beziechungen
auf, die hiufig zwischen dem FEindsiedlertum und der Wanderpredigt bestanden,
und Dom J. Becquet OSB (Abtei Ligugé) widmete seine Untersuchung jener Gegend
Ostfrankreichs, in der diese ,Wanderprediger® damals zahlreich waren, wo aber
anch solche Stiftungen wie Grandmont (Auvergne) mit einer Neigung zum Einsied-
lertum entstanden. Kanonikus E. Delaruelle (Institut Catholique) konnte sagen, dafl
viele der Einsiedler unter dem Einfluf der damaligen Volksfrommigkeit standen.
Fiir England zihlte Dom H. Dauphin eine Reihe von Beispielen dafiir auf, daf} die
benediktinischen Kléster das Einsiedlerleben ihrer Méanche begiinstigten: ein solches
Kloster konnte bis zu 40 Einsiedlerklausen haben. Rev. John Dickinson (Universitit
Leeds) machte darauf aufmerksam, daf sich mit Hilfe der Chartularien noch man-
ches, bisher unbekannte Material zur Frage herbeischaffen lasse. Erstaunliche For-
schungsergebnisse gab Prof. Dereine (Universitit Usumbura) von seinen minutiésen
Forschungen fiir Westfrankreich und Belgien bekannt: zahlreiche Eremiten, ménchi-
sche und andere, tauchen dort auf, wenn man die Dokumente zu lesen versteht. Wir
haben hier ein Gebiet der monastischen Geschichte vor uns, das noch fast vollig
unerforscht ist und dessen Erforschung sich von Tag zn Tag mehr aufdringt.

Analoge Probleme, die zu dhnlichen Ergebnissen fithrten, behandelt Prof. H.
Grundmann, Prisident der Monumenta Germaniae Historica (Miinchen), fir
Deutschland, fiir die westslavischen Linder Prof. J. Ktoczowski (katholische Uni-
versitit Lublin). Prof. A. Guillou (Sekretir der ,Ecole Francaise de Rome*), sprach
iiber das griechische Ménchtum in Siiditalien und in Sizilien. Eine der vorziiglichsten
- Verwirklichungen der ganzen eremitischen Bewegung war die grofle Kartause. Uber
sie berichtete mit warmer Begeisterung Prof. B. Bligny (Universitat Grenoble); er
arbeitete deren Originalitit gegeniiber allen andern vorhergehenden Formen des
Einsiedlerlebens heraus. Diese Hervorhebung der kartiusischen Eigenart nahmen
die Kenner von Gestalten wie St. Romuald und St. Petrus Damiani sowie der bene-
diktinischen Tradition zum Anlaf}, ihre Vorbehalte anzumelden und darauf auf-
merksam zu machen, dafl man durch die Einordnung der Kartause in den monasti-
schen Traditionsstrom keineswegs ihrem Ruhm Abbruch tue.

Zwei ausgezeichnete Archidologen, Prof. Prandi (Universitit Bari) und Prof. J.
Hubert (Ecole des Chartes, Paris), liefen anhand von Bildern und Erlduterungen,
ersterer fiir Siiditalien, der zweite fiir Frankreich, die Entwicklung verfolgen, die
von der Héhle des Anachoreten oder der Siule des Stiliten zur Zelle des Einsiedlers
oder zum Schlafsaal der Ménche fithrte. Auf literarischem Gebiet exemplifizierten
Prof. Pertusi fiir Italien, Prof. E. Franceschini (beide Herz-Jesu-Universitit, Mai-
land) fiir die mittelalterliche lateinische Literatur und Kanonikus J. de Smet (Uni-
versitit Lowen) fiir das Werk Abaelards den hervorragenden Platz, den die Ere-
miten im ganzen damaligen Schrifttum einnahmen. Fir die Periode, die der im
Kongrefl thematisch behandelten folgte, zeigte zuletzt Prof. E. Kaspar (Universitat



380 Im Spiegel der Zeit

Mainz), wie sich die eremitische Bewegung des 11. und 12. Jahrhunderts im 13. Jahr-
hundert in den Einsiedlergemeinschaften fortsetzte, ans deren Vereinigung dann
der Orden der Augustinereremiten entstand.

In den Diskussionen und in den Nebenveranstaltungen wurde zn Einzelheiten
und auch zu groferen Fragenkomplexen manche Erganzung geboten, z. B. iiber das
Einsiedlertam der Frauen (Prof. Metle R. Foreville, Rennes), iiber das franziskani-
sche Einsiedlerwesen (R. P. Meersseman), iber Citeaux (P. E. Mikkers, O. C.S. O,
Abtei Westmalle), iiber St. Bernhard und die Eremiten (J. Leclercq), itber Tkono-
graphie und den Ritus der Einsiedlerweihe (Prof. Prandi), tiber die Kreuzziige, die
Wallfahrten, die Regularkanoniker, iitber den Platz, den der Einsiedler in der
Romanliteratur einnahm und vieles andere mehr. Die vollstandige Veréffentlichung
der Akten des Kongresses wird einen duflerst eindrucksvollen Beitrag zur Kirchen-
geschichte, zur Monchsgeschichte und zur Geschichte der alten Orden liefern.

Die Vortrdge und Diskussionen zeichneten sich in jeder Hinsicht durch ein bemer-
kenswertes Bemiihen um Objektivitdt ans. Sobald man ndmlich die Geschichte von
Institutionen berihrt, die noch existieren, stoft man auf eine mehr oder weniger
legendidre oder einseitige oder tendenzidse geschichtliche Uberlieferung, die spatere
Zeiten ans guter Absicht, aber anfgrund einer oft sehr unvollstindigen Dokumen-
tation, erarbeitet haben. Das 14fit sich bei den Benediktinern, den Kamaldnlensern,
den Kartdusern, den Zisterziensern, den Franziskanern, den Angustinereremiten,
den Karmeliten feststellen, um nur die Orden anzufithren, die auf dem Kongref
behandelt wurden. Darnm ist die erste Bedingung des Geschichtsforschers eine niich-
terne, objektive Untersuchung der Wahrheit, ein Frei-sein von Uberlieferungen der
religibsen Gemeinschaften. Prof. Kaspar bemerkte mit Recht, da es gnt sei, wenn
die Ordensgeschichte auch von Laien studiert wiirde. Glacklicherweise sind immer
mehr Ordensleute — R. P. Meersseman war darin vorbildlich — bereit, die Fakten
in ihrer geschichtlichen Tatsichlichkeit anzunehmen. Die Ordensgemeinschaften kon-
nen daraus nur Gewinn ziehen: sie lernen ithren Ursprung besser verstehen, kénnen
ihrem Geist besser treu bleiben und manche Ziige ihrer Uberlieferung, die im Laufe
der Zeit vergessen wurden, wieder ins rechte Licht stellen.

Eines mag noch erwihnt sein: In keiner der Diskussionen wurde die Spiritualitét
vergessen, die alle eremitischen Bewegungen beseelte; die meisten von ihnen waren
ja urspriinglich oder nach einer schnellen Entwicklung nichts anderes als ein Ménch-
tum ,im verjiingtem Mafistab“, wie Dom Becquet ausgezeichnet formulierte (céno-
bitisme & échelle réduite). Allen Erscheinungsformen war ein Zug monastischen
Lebens gemeinsam, der das Ideal der Einsamkeit, der Trennung von der Welt, der
Armut, der Handarbeit und vor allem der Kontemplation reiner darstellen sollte.
Prof. Hubert zog die Lehre, die sogar durch die Archdologie bestitigt wird: wenn so
viele Stadte ihre Reklusen und Reklusinnen haben wollten — einige von ihnen hatten
mehr als zehn; sie waren fiir gewdhnlich bei den Stadttoren eingeschlossen —, dann
ist das ein Zeugnis dafiir, wie sehr man an die Notwendigkeit des Gebetes glaubte:
diese Manner und Frauen, die sich der Kontemplation und der Bufie geweiht hatten,
waren die Beschiitzer der Gemeinschaft. Ebenso bezeugen viele Texte und Tatsachen
ein im Monchtum und in der Kirche stets waches Bewufltsein, dal man Christus dem
Herrn nicht nur in seinem titigen Leben, insofern er die Frohe Botschaft verkiindete



Im Spiegel der Zeit 381

und dem Volk Wohltaten erwies, folgen miisse, sondern auch in seinem Fasten in
der Wiiste, in seinen Nachten einsamen Betens, in seiner Hingabe am Kreuz. Es gibt
keine apostolische oder karitative Tatigkeit, die ohne diese Teilhabe an der erlsen-
den Einsamkeit wirksam wird.

I1. Die Ergebnisse

ZuBeginn des Kongresses durfte man hoffen, dafl die Arbeitskreise dazu verhelfen
wiirden, die geschichtliche Stellung des Eremitentums im 11. und 12. Jahrhundert
zu den vorhergehenden Epochen besser zu verstchen. Darin wurde man nicht ge-
tauscht. Dank des Stoffes, der in den Vortrigen und Diskussionen ausgebreitet wurde,
erkennen wir jetzt klarer, was das Einsiedlertum dieser Epoche, die man als ,Krise
des Monchtums® bezeichnet, einerseits der Tradition verdankt, anderseits an Neuem
zur religiosen Erfahrung in der Kirche beigetragen hat.

Allgemein ausgedriickt kann man sagen, dafl jedes der Elemente des Einsiedler-
tums im 11. und 12. Jahrhundert aus der Tradition kommt, dafl aber ihre Synthese
neu und eigenstandig ist. Alle charakteristischen Ziige dieses neuen Eremitentums
sind schon alt: das Ideal der Absonderung, der Armut, der Rauheit des Lebens, der
Heimatlosigkeit, der Arbeit, der apostolischen Liebe, oder auch Finzelheiten, wie die
Kutte oder die Gegenden, die man bevorzugte. Fiir jedes Element kénnte man Bei-
spiele aus dlterer Zeit anfithren: die Einsiedler des 11. und 12. Jahrhunderts haben
nichts hinzuerfunden; sie stehen ganz in der Tradition. Aber sie vermochten unzu-
sammenhingenden Bestrebungen organische Gestalt zu verleihen und ihnen eine ein-
heitliche Richtung zu geben. Damit erwuchs diesen eine Weite, eine Lebendigkeit
und eine Wirksamkeit, die bis dahin unbekannt waren. Ihr Verdienst ist es, die
Institution des Einsiedlertums zwar nicht neu geschaffen — es bestand ja schon —,
aber gefestigt, vervollkommnet und ausgedehnt zu haben. Auch damit zeigen sie sich
als Reprisentanten ciner Tradition — denn Tradition heifit nicht einfach Nach-
ahmung und Wiederholung, sondern Uberlieferung, d. h. Weiterfiihrung, lebendige
Anpassung. Das Eremitentum des 11. und 12. Jahrhunderts zeichnet sich dadurch von
den vorangegangenen Perioden aus, daf8 es zur Institution wurde. Und gerade das
macht es zum Paradox.

Urspriinglich ndmlich, d. h. sowohl von seinen geschichtlichen Anfingen wie von der
Absicht seiner Begriinder her gesehen, versteht sich das Einsiedlertum als Protest
gegen schon bestehende Institutionen des monastischen Ideals des einsamen Lebens,
die aber durch die Last einer langen Geschichte und eines iiberreichen Aufblithens
nicht mehr geniigend die Voraussetzungen fiir Gebet und Bufle boten, wonach aber
damals wie heute dicjenigen verlangen, die nach der EinsamKeit diirsten, nach jener
Einsamkeit, die Gott, das allein Notwendige (Lk 10, 42), das Absolute sucht. Von
hierher gesehen scheint der Auszug von Einzelnen oder Gemeinschaften in die
»Wiste® oftmals nichts anderes als eine Reaktion zu sein, die in einem gewissen
Gegensatz, auf jeden Fall aber in einer Reserve zum traditionellen Ménchtum
bestand.

Im 11. und 12. Jahrhundert bleiben zwei Arten von Berufungen zum Eremitentum
nebeneinander bestehen. Man begegnet immer noch alleinstehenden Einsiedlern in



382 Im Spiegel der Zeit

Abhingigkeit von Kléstern oder auch unabhingig von ihnen. Aber die Einsiedler-
gemeinschaft tiberwiegt immer mehr und bereichert die Kirche mit neuen Orden.
Man kann somit von Einsiedler-Monchen, -Kanonikern, -Priestern, -Missionaren
sprechen, von umherwandernden und von krankenpflegenden Einsiedlern, von Laien,
Soldaten und Kreuzfahrern, die zum Eremitentum zihlten. Kaum eine dieser Grup-
pen existierte in reiner Auspragung, aber jede von ihnen bildete eine einmalige
Einheit von tberlieferten Ziigen und neuen Bestrebungen. Das Einsiedlertum iibte
auf alle AufBerungen des geistlichen Lebens, sogar auf viele Gebiete des kirchlichen
Lebens einen direkten oder indirekten Einflufl aus. Man konnte beim Kongref gele-
gentlich den Eindruck gewinnen, als gebe es im 11. und 12. Jahrhundert nichts ande-
res als Eremitentum. Genauer miifite man sagen, dafl das Einsiedlerideal in den
religiosen Bewegungen dieser Zeit zwar nicht alles erklart, dafl aber fast nichts ganz
ohne es erklirt werden kann.

Heiflt das, dal alle Verwirklichungen dieser Epoche gegliikt waren? Von einer
ganzen Gruppe des Eremitentums, die versagte, war fast nichts zu héren. Man miifite
auch sie wiirdigen. Je hoher die Forderungen sind, die ein Ideal an die Gemein-
schaft wie an den Einzelnen stellt, desto grofier ist auch das Risiko, das man eingeht,
was aber kein Grund sein darf, sich ihm nicht auszusetzen. Damit einige ausharren,
miissen viele einen Versuch dazu machen. So zeigte sich auf dem Kongref das Fin-
siedlertum einer kritischen und damit auch fruchtbaren Zeit sowohl als Sauerteig
wie als Versuchung. Damit dieser Sauerteig aufgehen konnte, ohne zu verderben,
erweckte Gottes Geist Heilige, die zeichenhaft eine im gliubigen Volk weitverbrei-
tete Hochherzigkeit darstellten. Sie hatten einfachhin die Gnade, weiter als die grofie
Menge auf dem Weg zum Absoluten zu gehen, worin das Programm jedes monasti-
schen Lebens, ja im Grunde jeder christlichen Berufung besteht.

Trotz der neuen institutionellen Formen war dem Eremitentum des 11. und 12.
Jahrhunderts und der vorhergehenden Perioden das Bediirfnis gemeinsam, Jesus
Christus in den Augenblicken seines Lebens nachzuahmen, wo er in vélliger Einsam-
keit seine Eigenschaft als ,Geweihter des Vaters“ und seine Rolle als Erloser am
klarsten manifestierte. In seinem Fasten in der Wiiste, in seinen Gebetsnichten, in
seiner Hingabe am Kreuz licbte er die Menschen nicht weniger als in den Tagen der
Wunder und der Predigten. Er wollte damit zeigen, daf ein Einsiedler, ein Ménch,
ein Christ jeden Standes in dem Mafle seinem karitativen und apostolischen Wirken
den vollen bernatirlichen Wert gibt, als er sich Ihm in sciner erlésenden Einsam-
keit verbindet. Man versteht, weshalb der hl. Petrus Damiani schrieb, dafl der Eremit
in den Stunden der Betrachtung ,seine Pflicht gegeniiber der Gesamtheit erfiillt®.

Jean Leclercq OSB
Abtei Clerf, Luxemburg





