
Über das Einsiedlerleben im Mittelalter 

Ein Kongreßbericht 

Vom 30. August bis zum 6. September fand über das Thema: Das abendländische 
Eremitentum vom 11. bis zum 12. Jahrhundert im •Centro di cultura ,Maria Imma- 
culata'" auf der Mendel (Mendola) bei Bozen ein Kongreß statt, der von Prof. C. 
Violante von der Mailänder katholischen Herz-Jesu-Universität organisiert worden 
war. Ungefähr 160 Forscher nahmen daran teil. Anfangs fragten sich einige Mediae- 
visten, und sogar einige Mönche, ob zu einem solchen Thema überhaupt etwas zu 
sagen sei, und wie man sich eine Woche lang damit beschäftigen könne. Zum Ab- 
schluß aber gaben alle zu, daß man das Thema bei weitem noch nicht ausgeschöpft 
habe. 

/. Die Vorträge 

Die Behandlung der Themen erfolgte in chronologischer Ordnung. Im Mittel- 
punkt der Verhandlungen stand jene Epoche des abendländischen, mittelalterlichen 
Mönchtums, die man gern als •Krise des coenobitischen Mönchtums" kennzeichnet. 
Sie kann nicht ohne die vorausgehende Tradition verstanden werden, und ihr Ein- 
fluß reicht bis ins 13. Jahrhundert und darüber hinaus. Ein Einführungsvortrag (J. 
Leclercq) erinnerte deshalb an die Tatsache, daß das Eremitentum des Westens bis 
ins 11. Jahrhundert eine ununterbrochene Tradition besaß, und an die Terminologie, 
von der diese Tradition ihren Ausgang nahm: eremus und eremita und deren Ablei- 
tungen, sowie die Bezeichnungen für die Zelle des Einsiedlers. Es gab in dieser langen 
Epoche drei Arten von Einsiedlern: die monastischen Eremiten, die bei einem Klo- 
ster lebten und von einem Abt abhängig waren, was sehr häufig in der benediktini- 
schen Geschichte vorkam; die unabhängigen Eremiten, Kleriker oder Laien; und 
schließlich diejenigen, die sich in Lauren (Einsiedlerkolonien) zusammengeschlossen 
hatten. Gemeinsam war ihnen allen das Verlangen nach mehr Einsamkeit, mehr 
Strenge und mehr Gebet. Zwischen diesen verschiedenen Formen des Einsiedlertums, 
die oft wenig organisiert waren, und dem traditionellen Mönchtum, das zum größten 
Teil die Klostergemeinschaft bevorzugte, gab es nur ausnahmsweise Streitigkeiten. 
Rechtmäßigkeit, Sinn und Nutzen des Einsiedlerlebens in der Kirche waren für 
jedermann selbstverständlich, so daß der hl. Thomas in der Summa Theologica 
(II, 2 qu 188 a 8) eine Theologie des Einsiedlertums schreiben konnte. 

In der ersten Vorlesung über das 11. und 12. Jahrhundert untersuchte Prof. L. 
Genicot (Universität Löwen) die sozialen und wirtschaftlichen Bedingungen dieser 
Zeit. Sein Ergebnis war, daß das Einsiedlerwesen viel weniger, als man öfter be- 
hauptet hat, mit bestimmten Epochen der Armut oder des Reichtums oder mit demo- 
graphischen Tatsachen, wie der Entwicklung der Städte, verbunden sei. Das Ein- 
siedlertum ist von seinem Wesen her ein Phänomen geistlicher Ordnung, das sich 
ohne das Wirken des Heiligen Geistes in der Kirche nicht erklären läßt. Danach 
sprach Prof. G. Tabbaco (Universität Triest) über den hl. Romuald, die große Per- 
sönlichkeit des italienischen Eremitentums. Prof. 0. Capitani zeigte, wie der hl. 



Im Spiegel der Zeit 379 

Petrus Damiani dem Ideal des hl. Romuald treu blieb, es aber dadurch bereicherte, 
daß er seiner Verwirklichung eine organisatorische Gestalt gab. Damiani selbst blieb 
bis zu seinem Lebensende davon überzeugt, daß das Einsiedlerleben höher stehe als 

jede andere Form des Mönchtums. 
Außerhalb des Mönchtums entwickelte sich das Eremitentum bei Klerikern und 

Laien. Prof. G. Meersseman (Universität Freiburg, Schweiz) wies die Beziehungen 
auf, die häufig zwischen dem Eindsiedlertum und der Wanderpredigt bestanden, 
und Dom J. Becquet OSB (Abtei Liguge) widmete seine Untersuchung jener Gegend 
Ostfrankreichs, in der diese •Wanderprediger" damals zahlreich waren, wo aber 
auch solche Stiftungen wie Grandmont (Auvergne) mit einer Neigung zum Einsied- 
lertum entstanden. Kanonikus E. Delaruelle (Institut Catholique) konnte sagen, daß 
viele der Einsiedler unter dem Einfluß der damaligen Volksfrömmigkeit standen. 
Für England zählte Dom H. Dauphin eine Reihe von Beispielen dafür auf, daß die 
benediktinischen Klöster das Einsiedlerleben ihrer Mönche begünstigten: ein solches 
Kloster konnte bis zu 40 Einsiedlerklausen haben. Rev. John Dickinson (Universität 
Leeds) machte darauf aufmerksam, daß sich mit Hilfe der Chartularien noch man- 
ches, bisher unbekannte Material zur Frage herbeischaffen lasse. Erstaunliche For- 
schungsergebnisse gab Prof. Dereine (Universität Usumbura) von seinen minutiösen 
Forschungen für Westfrankreich und Belgien bekannt: zahlreiche Eremiten, mönchi- 
sche und andere, tauchen dort auf, wenn man die Dokumente zu lesen versteht. Wir 
haben hier ein Gebiet der monastischen Geschichte vor uns, das noch fast völlig 
unerforscht ist und dessen Erforschung sich von Tag zu Tag mehr aufdrängt. 

Analoge Probleme, die zu ähnlichen Ergebnissen führten, behandelt Prof. H. 
Grundmann, Präsident der Monumenta Germaniae Historica (München), für 
Deutschland, für die westslavischen Länder Prof. J. Ktoczowski (katholische Uni- 
versität Lublin). Prof. A. Guillou (Sekretär der •Ecole Francaise de Rome"), sprach 
über das griechische Mönchtum in Süditalien und in Sizilien. Eine der vorzüglichsten 
Verwirklichungen der ganzen eremitischen Bewegung war die große Kartause. Über 
sie berichtete mit warmer Begeisterung Prof. B. Bligny (Universität Grenoble); er 
arbeitete deren Originalität gegenüber allen andern vorhergehenden Formen des 
Einsiedlerlebens heraus. Diese Hervorhebung der kartäusischen Eigenart nahmen 
die Kenner von Gestalten wie St. Romuald und St. Petrus Damiani sowie der bene- 
diktinischen Tradition zum Anlaß, ihre Vorbehalte anzumelden und darauf auf- 
merksam zu machen, daß man durch die Einordnung der Kartause in den monasti- 
schen Traditionsstrom keineswegs ihrem Ruhm Abbruch tue. 

Zwei ausgezeichnete Archäologen, Prof. Prandi (Universität Bari) und Prof. J. 
Hubert (ßcole des Chartes, Paris), ließen anhand von Bildern und Erläuterungen, 
ersterer für Süditalien, der zweite für Frankreich, die Entwicklung verfolgen, die 
von der Höhle des Anachoreten oder der Säule des Stiliten zur Zelle des Einsiedlers 
oder zum Schlafsaal der Mönche führte. Auf literarischem Gebiet exemplifizierten 
Prof. Pertusi für Italien, Prof. E. Franceschini (beide Herz-Jesu-Universität, Mai- 
land) für die mittelalterliche lateinische Literatur und Kanonikus J. de Smet (Uni- 
versität Löwen) für das Werk Abaelards den hervorragenden Platz, den die Ere- 
miten im ganzen damaligen Schrifttum einnahmen. Für die Periode, die der im 
Kongreß thematisch behandelten folgte, zeigte zuletzt Prof. E. Kaspar (Universität 



380 Im Spiegel der Zeit 

Mainz), wie sich die eremitische Bewegung des 11. und 12. Jahrhunderts im 13. Jahr- 
hundert in den Einsiedlergemeinschaften fortsetzte, aus deren Vereinigung dann 
der Orden der Augustinereremiten entstand. 

In den Diskussionen und in den Nebenveranstaltungen wurde zu Einzelheiten 
und auch zu größeren Fragenkomplexen manche Ergänzung geboten, z. B. über das 
Einsiedlertum der Frauen (Prof. Melle R. Foreville, Rennes), über das franziskani- 
sche Einsiedlerwesen (R. P. Meersseman), über Citeaux (P. E. Mikkers, O. C. S. 0., 
Abtei Westmalle), über St. Bernhard und die Eremiten (J. Leclercq), über Ikono- 
graphie und den Ritus der Einsiedlerweihe (Prof. Prandi), über die Kreuzzüge, die 
Wallfahrten, die Regularkanoniker, über den Platz, den der Einsiedler in der 
Romanliteratur einnahm und vieles andere mehr. Die vollständige Veröffentlichung 
der Akten des Kongresses wird einen äußerst eindrucksvollen Beitrag zur Kirchen- 
geschichte, zur Mönchsgeschichte und zur Geschichte der alten Orden liefern. 

Die Vorträge und Diskussionen zeichneten sich in jeder Hinsicht durch ein bemer- 
kenswertes Bemühen um Objektivität aus. Sobald man nämlich die Geschichte von 
Institutionen berührt, die noch existieren, stößt man auf eine mehr oder weniger 
legendäre oder einseitige oder tendenziöse geschichtliche Überlieferung, die spätere 
Zeiten aus guter Absicht, aber aufgrund einer oft sehr unvollständigen Dokumen- 
tation, erarbeitet haben. Das läßt sich bei den Benediktinern, den Kamaldulensern, 
den Kartäusern, den Zisterziensern, den Franziskanern, den Augustinereremiten, 
den Karmeliten feststellen, um nur die Orden anzuführen, die auf dem Kongreß 
behandelt wurden. Darum ist die erste Bedingung des Geschichtsforschers eine nüch- 
terne, objektive Untersuchung der Wahrheit, ein Frei-sein von Überlieferungen der 
religiösen Gemeinschaften. Prof. Kaspar bemerkte mit Recht, daß es gut sei, wenn 
die Ordensgeschichte auch von Laien studiert würde. Glücklicherweise sind immer 
mehr Ordensleute • R. P. Meersseman war darin vorbildlich • bereit, die Fakten 
in ihrer geschichtlichen Tatsächlichkeit anzunehmen. Die Ordensgemeinschaften kön- 
nen daraus nur Gewinn ziehen: sie lernen ihren Ursprung besser verstehen, können 
ihrem Geist besser treu bleiben und manche Züge ihrer Überlieferung, die im Laufe 
der Zeit vergessen wurden, wieder ins rechte Licht stellen. 

Eines mag noch erwähnt sein: In keiner der Diskussionen wurde die Spiritualität 
vergessen, die alle eremitischen Bewegungen beseelte; die meisten von ihnen waren 
ja ursprünglich oder nach einer schnellen Entwicklung nichts anderes als ein Mönch- 
tum •im verjüngtem Maßstab", wie Dom Becquet ausgezeichnet formulierte (ceno- 
bitisme ä echelle reduite). Allen Erscheinungsformen war ein Zug monastischen 
Lebens gemeinsam, der das Ideal der Einsamkeit, der Trennung von der Welt, der 
Armut, der Handarbeit und vor allem der Kontemplation reiner darstellen sollte. 
Prof. Hubert zog die Lehre, die sogar durch die Archäologie bestätigt wird: wenn so 
viele Städte ihre Reklusen und Reklusinnen haben wollten • einige von ihnen hatten 
mehr als zehn; sie waren für gewöhnlich bei den Stadttoren eingeschlossen •, dann 
ist das ein Zeugnis dafür, wie sehr man an die Notwendigkeit des Gebetes glaubte: 
diese Männer und Frauen, die sich der Kontemplation und der Buße geweiht hatten, 
waren die Beschützer der Gemeinschaft. Ebenso bezeugen viele Texte und Tatsachen 
ein im Mönchtum und in der Kirche stets waches Bewußtsein, daß man Christus dem 
Herrn nicht nur in seinem tätigen Leben, insofern er die Frohe Botschaft verkündete 



Im Spiegel der Zeit 381 

und dem Volk Wohltaten erwies, folgen müsse, sondern auch in seinem Fasten in 
der Wüste, in seinen Nächten einsamen Betens, in seiner Hingabe am Kreuz. Es gibt 
keine apostolische oder karitative Tätigkeit, die ohne diese Teilhabe an der erlösen- 
den Einsamkeit wirksam wird. 

//. Die Ergebnisse 

Zu Beginn des Kongresses durfte man hoffen, daß die Arbeitskreise dazu verhelfen 
würden, die geschichtliche Stellung des Eremitentums im 11. und 12. Jahrhundert 
zu den vorhergehenden Epochen besser zu verstehen. Darin wurde man nicht ge- 
täuscht. Dank des Stoffes, der in den Vorträgen und Diskussionen ausgebreitet wurde, 
erkennen wir jetzt klarer, was das Einsiedlertum dieser Epoche, die man als •Krise 
des Mönchtums" bezeichnet, einerseits der Tradition verdankt, anderseits an Neuem 
zur religiösen Erfahrung in der Kirche beigetragen hat. 

Allgemein ausgedrückt kann man sagen, daß jedes der Elemente des Einsiedler- 
tums im 11. und 12. Jahrhundert aus der Tradition kommt, daß aber ihre Synthese 
neu und eigenständig ist. Alle charakteristischen Züge dieses neuen Eremitentums 
sind schon alt: das Ideal der Absonderung, der Armut, der Rauheit des Lebens, der 
Heimatlosigkeit, der Arbeit, der apostolischen Liebe, oder auch Einzelheiten, wie die 
Kutte oder die Gegenden, die man bevorzugte. Für jedes Element könnte man Bei- 
spiele aus älterer Zeit anführen: die Einsiedler des 11. und 12. Jahrhunderts haben 
nichts hinzuerfunden; sie stehen ganz in der Tradition. Aber sie vermochten unzu- 
sammenhängenden Bestrebungen organische Gestalt zu verleihen und ihnen eine ein- 
heitliche Richtung zu geben. Damit erwuchs diesen eine Weite, eine Lebendigkeit 
und eine Wirksamkeit, die bis dahin unbekannt waren. Ihr Verdienst ist es, die 
Institution des Einsiedlertums zwar nicht neu geschaffen • es bestand ja schon •, 
aber gefestigt, vervollkommnet und ausgedehnt zu haben. Auch damit zeigen sie sich 
als Repräsentanten einer Tradition • denn Tradition heißt nicht einfach Nach- 
ahmung und Wiederholung, sondern Überlieferung, d. h. Weiterführung, lebendige 
Anpassung. Das Eremitentum des 11. und 12. Jahrhunderts zeichnet sich dadurch von 
den vorangegangenen Perioden aus, daß es zur Institution wurde. Und gerade das 
macht es zum Paradox. 

Ursprünglich nämlich, d. h. sowohl von seinen geschichtlichen Anfängen wie von der 
Absicht seiner Begründer her gesehen, versteht sich das Einsiedlertum als Protest 
gegen schon bestehende Institutionen des monastischen Ideals des einsamen Lebens, 
die aber durch die Last einer langen Geschichte und eines überreichen Aufblühens 
nicht mehr genügend die Voraussetzungen für Gebet und Buße boten, wonach aber 
damals wie heute diejenigen verlangen, die nach der Einsamkeit dürsten, nach jener 
Einsamkeit, die Gott, das allein Notwendige (Lk 10, 42), das Absolute sucht. Von 
hierher gesehen scheint der Auszug von Einzelnen oder Gemeinschaften in die 
•Wüste" oftmals nichts anderes als eine Reaktion zu sein, die in einem gewissen 
Gegensatz, auf jeden Fall aber in einer Reserve zum traditionellen Mönchtum 
bestand. 

Im 11. und 12. Jahrhundert bleiben zwei Arten von Berufungen zum Eremitentum 
nebeneinander bestehen. Man begegnet immer noch alleinstehenden Einsiedlern in 



382 Im Spiegel der Zeit 

Abhängigkeit von Klöstern oder auch unabhängig von ihnen. Aber die Einsiedler- 
gemeinschaft überwiegt immer mehr und bereichert die Kirche mit neuen Orden. 
Man kann somit von Einsiedler-Mönchen, -Kanonikern, -Priestern, -Missionaren 
sprechen, von umherwandernden und von krankenpflegenden Einsiedlern, von Laien, 
Soldaten und Kreuzfahrern, die zum Eremitentum zählten. Kaum eine dieser Grup- 
pen existierte in reiner Ausprägung, aber jede von ihnen bildete eine einmalige 
Einheit von überlieferten Zügen und neuen Bestrebungen. Das Einsiedlertum übte 
auf alle Äußerungen des geistlichen Lebens, sogar auf viele Gebiete des kirchlichen 
Lebens einen direkten oder indirekten Einfluß aus. Man konnte beim Kongreß gele- 
gentlich den Eindruck gewinnen, als gebe es im 11. und 12. Jahrhundert nichts ande- 
res als Eremitentum. Genauer müßte man sagen, daß das Einsiedlerideal in den 
religiösen Bewegungen dieser Zeit zwar nicht alles erklärt, daß aber fast nichts ganz 
ohne es erklärt werden kann. 

Heißt das, daß alle Verwirklichungen dieser Epoche geglückt waren? Von einer 
ganzen Gruppe des Eremitentums, die versagte, war fast nichts zu hören. Man müßte 
auch sie würdigen. Je höher die Forderungen sind, die ein Ideal an die Gemein- 
schaft wie an den Einzelnen stellt, desto größer ist auch das Risiko, das man eingeht, 
was aber kein Grund sein darf, sich ihm nicht auszusetzen. Damit einige ausharren, 
müssen viele einen Versuch dazu machen. So zeigte sich auf dem Kongreß das Ein- 
siedlertum einer kritischen und damit auch fruchtbaren Zeit sowohl als Sauerteig 
wie als Versuchung. Damit dieser Sauerteig aufgehen konnte, ohne zu verderben, 
erweckte Gottes Geist Heilige, die zeichenhaft eine im gläubigen Volk weitverbrei- 
tete Hochherzigkeit darstellten. Sie hatten einf achhin die Gnade, weiter als die große 
Menge auf dem Weg zum Absoluten zu gehen, worin das Programm jedes monasti- 
schen Lebens, ja im Grunde jeder christlichen Berufung besteht. 

Trotz der neuen institutionellen Formen war dem Eremitentum des 11. und 12. 
Jahrhunderts und der vorhergehenden Perioden das Bedürfnis gemeinsam, Jesus 
Christus in den Augenblicken seines Lebens nachzuahmen, wo er in völliger Einsam- 
keit seine Eigenschaft als •Geweihter des Vaters" und seine Rolle als Erlöser am 
klarsten manifestierte. In seinem Fasten in der Wüste, in seinen Gebetsnächten, in 
seiner Hingabe am Kreuz liebte er die Menschen nicht weniger als in den Tagen der 
Wunder und der Predigten. Er wollte damit zeigen, daß ein Einsiedler, ein Mönch, 
ein Christ jeden Standes in dem Maße seinem karitativen und apostolischen Wirken 
den vollen übernatürlichen Wert gibt, als er sich Ihm in seiner erlösenden Einsam- 
keit verbindet. Man versteht, weshalb der hl. Petrus Damiani schrieb, daß der Eremit 
in den Stunden der Betrachtung •seine Pflicht gegenüber der Gesamtheit erfüllt". 

Jean Leclercq OSB 

Abtei Clerf, Luxemburg 




