
Weihnachten und die Armut 

Von Gerhard L o h f i n k, Oberursel/Taunus 

•Die Hirten gingen eilends hin, und sie fanden Maria und Josef und das 
neugeborene Kind, das in der Krippe lag" (Lk 2,16) 

Seit vielen Jahrhunderten versuchen die Menschen, sich im Bilde vorzu- 
stellen, was die Hirten damals gesehen haben, als sie das Kind in der Nacht 
fanden. Die Maler haben es gemalt, die Krippenbauer haben es dargestellt. 
Sie zeigen uns Maria, wie sie bei dem Kinde kniet, eingehüllt in einen kost- 
baren Mantel, der mit wunderbarem Faltenwurf zur Erde fließt. Bei ihr steht 
Josef, demütig und gut. Und dann das Kind: ein Angesicht voll Weisheit 
und Verstehen und Liebe. Über dem Stall leuchtet hell der Stern, überall 
glühen Farben auf, das Dunkel der Nacht ist erfüllt von himmlischem Licht. 
• Es ist wohl nicht ganz falsch, daß die Maler das so malen, und daß die 
Krippenbauer das so darstellen. Sie wollen damit vor allem die innere Wirk- 
lichkeit der Geburt Christi andeuten: die innerliche Schönheit und Liebe im 
Herzen der heiligen Personen, und daß diese Heilige Nacht voll Wunder ist, 
weil Gott in die Welt kommt. 

Trotzdem dürfen wir nicht vergessen, daß die äußere Wirklichkeit damals 
anders ausgesehen hat. Jesus ist in Armut geboren worden. Da war keine 
gemütliche Scheune, angefüllt mit warmem Stroh, da war kein Boden mit 
Moos bedeckt. Vieles spricht dafür, daß Jesus in einer Höhle zur Welt kam, 
inmitten nackter Felswände. Der Ikonenmalerei des Ostens war die Höhle 
bei der Darstellung der Geburt übrigens eine Selbstverständlichkeit. Sie steht 
damit in einer Überlieferung, die von dem apokryphen Protoevangelium des 
Jakobus beinflußt ist. Die Lokaltradition in Bethlehem, die bis ins zweite 
Jahrhundert zurückreicht, sowie Justinus (Dial. 78, 5) und Origenes (Cels. 
I, 51) bestätigen diese Überlieferung. Es war wohl eine Höhle, wie wir sie 
noch heute rund um Bethlehem finden können: fern jeder Romantik, alltäg- 
lich, sachlich wie ein Geräteschuppen, für eine Geburt so traurig, wie die 
Trümmerkeller, in denen nach dem letzten Krieg die Menschen Zuflucht 
suchten. 

Und Jesus lag in einer Krippe. Aber daran hängt schon wieder unsere 
ganze Krippenromantik. Sagen wir lieber: er lag in einem Futtertrog, viel- 
leicht aus Lehm gestampft, vielleicht auch aus Steinen. Wenn Lukas die 
•Krippe" eigens erwähnt, so will er damit wohl bewußt auf die Armut der 
Geburt Jesu aufmerksam machen. Und Jesus selbst? Er trägt keinen Hei- 
ligenschein, er ist kein halber Erwachsener mit klugen und wissenden Augen, 
er ist ein winziges Stück Leben, kläglich und hilflos, wie alle Kinder nach 
ihrer Geburt. 

Aber sind nicht wenigstens die Hirten gekommen, um das Kind zu sehen 
und von dem •Lichtglanz des Herrn" zu künden, den sie durch die Engel 
geschaut hatten? Ja gewiß, sie sind gekommen. Aber gerade am Kommen 



402 Gerhard Lohfink 

der Hirten zeigt sich die ganze Einsamkeit und Armut, in der Jesus auf die 
Welt kommt. Denn die Hirten waren damals in Palästina verachtet. Man 
sagte ihnen nach, sie würden ihre Herren um den Ertrag der Herden betrü- 
gen. Die Hirtenworte, die Jesus später gesprochen hat, sind die einzigen 
positiven Aussagen, die sich in der damaligen Literatur über Hirten finden. 
Verwundert fragen sich die Rabbinen, wie es angesichts der Verächtlichkeit 
der Hirten möglich sei, daß Gott in Psalm 22,1 •mein Hirte" genannt werde. 
Und in zwei rabbinischen Listen räuberischer und betrügerischer Gewerbe 
werden auch die Hirten aufgezählt (vgl. ThWNT VI, 487 f.). Sie gelten als 
notorische Betrüger, sie haben keine bürgerlichen Ehrenrechte, sie sind asozial, 
ausgeschlossen aus der Gemeinschaft der wohlanständigen Dorfbewohner. 
Das paßt genau zu dem, was mit Maria und Josef in jener Nacht geschehen 
ist. Auch sie waren ja damals ausgeschlossen aus der Gemeinschaft, •denn es 
gab für sie keinen Platz in der Herberge" (Lk 2, 7). 

Das ist also die Geburt Christi: statt Macht - Ohnmacht. Statt Überlegen- 
heit - Hilflosigkeit. Statt Lichterglanz - Dunkelheit. (Die Engel sind nur 
den Hirten erschienen.) Nichts war niedlich, und die Höhlenwände waren 
nicht romantisch. Die Freude an Ruinen beginnt erst mit Altdorfer, und die 
Schäferromantik war noch nicht erfunden. 

Wir dürfen nun freilich nicht in das gegenteilige Extrem verfallen und aus 
einer Überbetonung der äußeren Armut eine Slumatmosphäre herstellen, die 
von Dreck starrt. Das wäre im Grunde nur eine neue Romantisierung, die 
wohl nicht den Tatsachen entspräche, die zudem an das alte Palästina die 
Maßstäbe unserer heutigen Zivilisation anlegte und unsere eigene hoch- 
gezüchtete Sensibilität voraussetzte. Das Erschütternde an Bethlehem ist viel- 
leicht gerade die Gewöhnlichkeit und Unauffälligkeit, in der Gott Mensch 
wird. Außerdem: was Armut ist, läßt sich nicht unter dem Aspekt der Wohn- 
kultur ausschöpfen. Arm sein heißt auch, eingehen in die Zufälligkeiten und 
Bedingtheiten des jeweiligen Tages, ohne die Macht zu haben, seine Situation 
zu ändern. Arm sein heißt ausgeliefert sein an diese Welt; nahe bei der Armut 
wohnen die Unsicherheit und Ungeborgenheit. Das ist übrigens ein entschei- 
dender Gesichtspunkt der Armut im Alten Testament. Dort denkt man fast 
noch mehr an die Rechtlosigkeit und menschliche Ohnmacht der Armen als an 
ihre materielle Bedürftigkeit. Wundern wir uns nicht, wenn wir Jesus auch in 
diesem Sinne arm finden: •Die Füchse haben Höhlen, die Vögel des Himmels 
Nester, der Menschensohn aber hat nichts, wohin er sein Haupt legen könnte" 
(Lk9,58). 

Um die Armut von Bethlehem noch besser verstehen zu können, müßten 
wir nun erwägen, wer Christus ist: wie er aus dem unendlichen Reichtum 
Gottes kommt, aus •unzugänglichem Licht" (1 Tim 6, 16), aus der Geborgen- 
heit Gottes des Vaters, aus der •Herrlichkeit, die er beim Vater hatte, noch 
ehe die Welt war" (Joh 17,5). Wie er •der einzige, göttliche Sohn ist, der am 
Herzen des Vaters ruht" (Joh 1,18). Und wie er nun ein armes Kind gewor- 
den ist. Aber hier versagt unsere Vorstellungskraft schon. Die dunkle Höhle 
ist unserer Anschauung noch zugänglich, die Lichtfluten Gottes können wir 



Weihnachten und die Armut 403 

ahnen, wie beides in einem Herzen zusammen sein kann, ist uns unfaßbar. So 
wiederholen wir nur immer wieder die Sätze der Heiligen Schrift, in unserem 
Mund oft nur Worte, aber doch die heiligsten Worte, die wir haben: •Das 
Wort ist Fleisch geworden" (Joh 1,14). •Er entäußerte sich, nahm Knechts- 
gestalt an und ward den Menschen gleich" (Phil 2, 7). •Er wurde arm wie ein 
Bettler, obwohl er reich war" (2 Kor 8,9). 

Hätten wir doch noch etwas von dem Entsetzen, das den Irrlehrer Marcion 
gepackt hat, als er über die Geburt Christi nachdachte! Er hatte, wie alle 
Gnostiker des 2. Jahrhunderts, ein sehr ausgebildetes Gespür für die Jensei- 
tigkeit und alles übersteigende Herrlichkeit Gottes. Die Armut und Selbst- 
entäußerung Christi wurden ihm ein furchtbares Ärgernis. Er hat in seinen 
Gemeinden die Kindheitsberichte der Evangelien einfach abgeschafft. Er läßt 
Christus in der Synagoge von Kapharnaum zum ersten Male in die Welt 
kommen • mit einem Scheinleib, und man überliefert von ihm das Wort: 
•Schafft endlich die Krippe fort und die eines Gottes unwürdigen Windeln." 
Marcion hat, bei aller Erleuchtung, von der die Gnostiker träumen, die wirk- 
liche Größe Gottes doch nicht begriffen. Gott ist so groß, daß er ein Kind wer- 
den kann. Wir könnten aber von Marcion lernen, die Krippe nicht als eine 
Selbstverständlichkeit hinzunehmen und wenigstens darüber zu erschrecken, 
daß Gott arm wird. 

Warum kommt Gott nur in Armut? Wir fürchten sie ja, die Armut; es soll 
keiner behaupten, er wäre gerne arm. Wir geben Geld aus, wir schaffen an, 
wir verschaffen uns alles, was wir brauchen und was uns gefällt, wir sichern 
uns ab gegen alle Eventualitäten, sagen wir ja nicht, Armut sei uns etwas 
Natürliches. Warum also wählt Gott das Unnatürliche, das, was uns nicht in 
den Sinn käme, warum kam er in so bitterer Armut? 

Jesus hat uns selbst die Antwort darauf gegeben. Derselbe Evangelist 
Lukas, der von der Krippe und den Windeln berichtet, erzählt uns auch, wie 
Jesus viele Jahre später in der Synagoge seiner Heimatstadt eine Predigt 
hält. Es ist bei Lukas die erste Schilderung des Auftretens Jesu, sie hat pro- 
grammatische Bedeutung. Jesus geht nach vorn, und er nimmt als Schrifttext 
für seine Predigt das Wort aus dem Propheten Isaias: •Der Geist des Herrn 
ruht auf mir, denn er hat mich gesalbt. Er hat mich gesandt, den Armen frohe 
Botschaft zu bringen, Befreiung zu verkünden den Gefangenen, den Blinden 
ihr Augenlicht zu geben, Mißhandelte in Freiheit zu setzen und zu verkünden 
ein Gnadenjahr des Herrn" (Lk 4, 16 ff.). 

Indem Jesus diese Verheißung des Alten Testamentes aufnimmt, lehrt er 
seine Zuhörer unmißverständlich, daß jetzt in ihm in Erfüllung geht, was 
Isaias damals verkündet hat. In ihm kommt nun endgültig die Herrlichkeit 
und die Herrschaft Gottes in die Welt. Die Überfülle des göttlichen Reichtums 
verschwendet sich als schenkendes Erbarmen an die Menschen, so daß die 
Blinden sehen, die Lahmen gehen, die Aussätzigen rein werden, die Tauben 
hören, die Toten aufstehen (Lk 7, 22). Diese göttliche Herrlichkeit, die wie 
ein überreiches Gastmahl den Armen und Krüppeln, denen von den Straßen 
und Zäunen (Lk 14, 21) angeboten wird, erscheint sichtbar in der Gestalt 



404 Gerhard Lohfink 

Christi. Der Reichtum und der Glanz Gottes spiegeln sich wider auf seinem 
Antlitz. Und doch, sie spiegeln sich nicht in menschlichem Reichtum. Alle 
Analogie muß die Gleichheit und die Verschiedenheit betonen. In der Ana- 
logie zwischen göttlichem und menschlichem Reichtum ist die Verschiedenheit 
so groß, daß sich der Reichum Gottes nur in der Armut widerspiegeln kann. 
So wurden schon zu Beginn des Lebens Christi die Krippe und die Windeln 
zum Zeichen, an dem die Hirten den Messias erkennen konnten: •Geboren 
wurde euch heute der Retter, der Messias und Herr. Und dies wird euch zum 
Zeichen sein: ihr werdet ein Kindlein finden, das in Windeln gehüllt ist und 
in einer Krippe liegt" (Lk 2, 11 f.). Die Armut wird also zum Zeichen des 
Messias, verhüllendes und offenbarendes Zeichen. Man wird ihn an seiner 
Armut erkennen, und die Armen wissen dann: unser Retter ist gekommen. 

Aber Christus ist nicht nur der Offenbarer, der vom Vater kommt, sondern 
er steht selber als Mensch unter der Fülle und dem Reichtum des Gottes, der an 
den Menschen handelt. Und so zeigt er uns noch etwas anderes: nur die arm 
sind, können von dem überschwenglichen Reichtum Gottes ergriffen werden. 
Gott ist vor allem deshalb ein Gott der Armen, weil er nur den Armen seinen 
ganzen Reichtum schenken kann. (Mit dem Instinkt des Heiligen sah das der 
Pfarrer von Ars: •Unsere Vorräte hemmen den Strom seiner Barmherzigkeit, 
und unser Mißtrauen hält seine Wohltaten auf".) Darum preist Christus die 
Armen selig, und darum liebt er sie so. •Selig ihr Armen, denn euer ist das 
Reich Gottes. Selig, die ihr jetzt hungert. .. Selig, die ihr jetzt weint... Selig 
seid ihr, wenn euch die Menschen ausschließen aus ihren Reihen" • das sind 
seine Worte (Lk 6, 20 ff.). Es ist bestürzend, und man bekommt Angst, wenn 
man sieht, wie Jesus die Armut geliebt hat. Und wenn wir auf seine Geburt 
blicken, dann spüren wir, wie er bei sich selber ernst machte mit dem, was er 
später verkündete, von der ersten Stunde seines Lebens an. 

Die Heiligen haben das verstanden. Auf Schritt und Tritt suchen sie die 
Armut Jesu nachzuahmen und finden ihre Seligkeit darin: die heilige There- 
sia von Lisieux, die sich freute, als man ihren Wasserkrug mit einem plumpen 
und häßlichen Gefäß vertauscht hatte; der heilige Franz von Assisi, der nicht 
an einem reich gedeckten Tisch sitzen wollte, sondern vor den Brüdern auf 
dem Boden sitzend sein Essen nahm; der große Charles de Foucauld, dem 
die Armut eines Trappistenklosters nicht genügte; der heilige Pfarrer von 
Ars, von dem ein rührend komisches Wort überliefert ist, hinter dem doch 
tiefer Ernst steht: •Kann ich denn nie die Armut in meinen Haushalt krie- 
gen?" (als ihm jemand heimlich neues Geschirr in sein Pfarrhaus gestellt 
hatte). 

Es ist gut, die Armut der Heiligen ruhig zu betrachten. In ihrer Armut 
spiegelt sich für uns die Armut Christi wider. Denn man kann zu dem Pro- 
blem der christlichen Armut in unserer Zeit sehr viel sagen. Man kann zeigen, 
daß Armut und Reichtum damals, als es noch keine dynamische Wirtschafts- 
entwicklung gab, anders zu bewerten waren als heute. Man kann auf gesell- 
schaftliche, ökonomische und missionarische Notwendigkeiten hinweisen, die 
heute vielfältige Formen von Besitz erfordern. Man kann sagen, daß man 



Christliche Bilanz an der Schwelle zum Neuen Jahr 405 

klug abwägen müsse, und daß der Geist der Armut wichtiger sei als das 
physische ,nicht besitzen'. Das alles ist sicher berechtigt. Und trotzdem steht 
dann mit einem Mal die Frage der Armut wieder von neuem auf, in ihrer 
ganzen Ursprünglichkeit, ohne sich einordnen zu lassen in unsere Systeme 
der Klugheit, die Armut mit ihrer Torheit und ihrer Seligkeit, die Armut 
Christi und der Heiligen. 

Vor dem •Selig, ihr Armen" und dem •Wehe euch, ihr Reichen" müssen 
wir verstummen. All unsere Erklärungen erscheinen da unangemessen, und 
nirgendwo bleibt die Exegese so unbefriedigend wie hier.. . 

Die Armut um Christi willen ist etwas, wo wir sehr allein sein können, 
und man erlangt sie auch nicht von heute auf morgen. Es ist schon viel, wenn 
wir unruhig werden vor ihrem Anruf, der an uns ergeht gegen die Weisheit 
der Weisen und gegen die Klugheit der Klugen (1 Kor 1, 19). Letzten Endes 
ist die Armut Christi •ein Geheimnis, das wir lebenslang ergründen müssen. 
Je mehr wir darin eindringen, desto mehr entdecken wir, wie sehr es Geheim- 
nis ist" (Rene Voillaume). So, wie auch die Geburt Christi ein Mysterium ist, 
das wir nie ausschöpfen können. 

Eins bleibt dabei aber sicher: wenn wir das Kind in der Krippe wirklich 
lieben, dann müssen wir auch seine Armut lieben. 

Christliche Bilanz an der Schwelle zum Neuen Jahr 

Von Hugo R a h n e r SJ, Innsbruck 

Vor einem Jahr haben wir an dieser Stelle ein christliches Wort des Segens 
und des Glückwunsches zum neuen Jahr sprechen dürfen. Wir haben gemein- 
sam das anbrechende Jahr 1962 gesegnet mit den Worten: Im Namen des 
Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes. 

Was damals verhüllte Zukunft war, ist jetzt schon Vergangenheit, hinab- 
gesunken in den Abgrund des endgültig Gewesenen, nie wieder heraufzube- 
schwören mit dem Schrei der Sehnsucht, wenn es ein glückliches Jahr gewesen 
ist • und wenn es Leid brachte und Tod, nie wiederkommend, auch wenn 
unser Herz jetzt noch weint und blutet. Nun stehen wir wieder vor dem Tor 
der Zukunft, und das Spiel der Zeit beginnt von neuem, dieses schreckliche 
und schöne Spiel unserer Enttäuschungen und Hoffnungen. Das neue Jahr 
liegt genau so verhüllt vor uns wie damals das jetzt vergangene. Aus dem 
alten Jahr wurde ein neues, so still und gleitend, von einer Sekunde zur ande- 
ren, mit einer so gelassenen und grausamen Unaufhaltsamkeit, daß unser 
Glückwunschwort noch im alten Jahr begonnen werden mußte, um für den 
Beginn des neuen zurecht zu kommen. O ungeheures Geheimnis der Zeit! 




