Armut in der UberfluBgesellschaft

Von Heinrich Krauss SJ, Mannheim

In unserer Zeit, in der der bekannte amerikanische Nationalokonom Galbraith ein
Buch unter dem Titel ,Gesellschaft im Uberflufl“ veroffentlichen konnte, worin nicht
mehr der Mangel, sondern die Uberfiille der Giiter als das eigentliche volkswirt-
schaftliche Problem von heute aufgezeigt wird!, stellt sich die Frage nach dem Sinn
und den Formen des christlichen Armutsideals in einer neuen und dringlichen Weise.

Fiir viele Menschen unserer westeuropdischen und nordamerikanischen , Uberfluf}-
gesellschaft” ist die Armut keine greifbare Realitdt mehr. Obwohl es auch in der
Bundesrepublik noch Arme gibt — sogar in den USA gibt es sie —, obwohl es in
den Entwicklungsldndern noch uniibersehbares Elend gibt, scheint es selbst fiir die-
jenigen bei uns, die diese Fille von Armut oder Elend durchaus sehen nnd sich um
Abhilfe bemiihen, nur noch eine Frage der Zeit zn sein, bis durch Technik und
moderne Wirtschaft, durch Sozialpolitik und Entwicklungshilfe der Hunger und die
Not auf der gesamten Erde beseitigt sind. Wer wollte leugnen, dafl man bei uns
allzusehr geneigt ist, jene Hoffnung auf die ganze Welt auszudehnen, die Herbert
Hoover vor dreieinhalb Jahrzehnten fiir die USA ausgesprochen hat: ,Wir werden
bald mit Gottes Hilfe den Tag erleben, an dem die Armut aus unserem Volke ver-
bannt sein wird.“ Die Armut hat im Bewufitsein des heutigen Menschen aufgehért,
eine unumstoflliche Gegebenheit des menschlichen Daseins zu sein, der mindestens
ein Teil der Menschen zwangsldufig unterworfen ist. Die Armut wird dort, wo sie
sich findet, als eine blofle Panne der wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Organi-
sation oder als eine sicher bald zu beseitigende Unzuliinglichkeit in der Ausnutzung
der landwirtschaftlichen und industriellen Mdglichkeiten angesehen.

Wird der uralte Gegensatz von Arm und Reich demnach verschwinden? Wird der
Fluch, der auf der Armut zu liegen schien, ebenso durch den Reichtum aller iiber-
wunden sein wie die Segensverheiflungen, die die christliche Botschaft an die im
rechten Geiste getragene Armut gekniipft hat? Werden die Weherufe des Herrn
iiber die Reichen und sein erschreckender Ausspruch, daf eher ein Kamel durch ein
Nadelghr geht als ein Reicher in den Himmel, ihren Sinn verlieren, und werden die
Seligpreisungen der Armen sowie die Aufforderung an die Besitzenden, alles zu
verlassen, um dadurch das ewige Leben zu gewinnen, gegenstandslos sein? Wird der
Gegensatz von Arm und Reich also nicht nur aufhéren, eine Kategorie des mensch-
lichen Daseins zu sein, wird er damit zwangsldufig auch aufhdren, eine religiose
Kategorie zu sein?

Unbestreitbar hat der Sinn der Armut — wie der des Leides — den Menschen
von jeher Schwierigkeiten gemacht. Im Bereich der Offenbarung ging es bei der
Frage der Armut stets auch um die der gottlichen Vorsehung. Man sah in der Armut
zunichst mehr den Charakter der Strafe, um spiter — anfangsweise bei manchen
Propheten (Isaias) und voll im Neuen Testament — zum Verstindnis ihrer heils-
wirkenden Kraft gefithrt zu werden. Der Optimismus der Aufklirung und der

1 John Kenneth Galbraith, Gesellschaft im Uberflufl, Ubertr. aus dem Amerikani-
schen, Miinchen 1959.



Armut in der Uberflufigesellschaft 411

liberale Fortschrittsglaube, die unterschwellig unser aller Bewnftsein bestimmen,
wenden sich von solcher Deutung der Armut ab. Durch bessere Erziehung und Bil-
dung, durch technische und wirtschaftliche Methoden will man den Ursachen der
Armut zu Leibe gehen, um sie und die mit ihr verbundene Entwiirdigung des Men-
schen zu beseitigen. Der Chiliasmus der Marxisten sieht pseudo-theologisch zwar
eine Art Heilskraft im ,absoluten® Elend des Proletariats, die aber zum ,Umschlag®
der Revolution und dann zur kommunistischen Uberflufgesellschaft fiihren muf.
Auch hier wird also eine Uberwindung der Armut im Bereich dieser Welt und tber
die Mittel dieser Welt angestrebt. Sowohl im liberalen wie im marxistischen Denken
ist die Armut blofler Grund des Anstofles und Argernisses. Fiir ein tieferes Ver-
stindnis des Armutsproblems bleibt kein Raum.

Solche Uberlegungen sind nicht nur bei den ,Reichen festzustellen, sondern anch
bei den ,Armen®. Ein Grund dafiir ist nicht zuletzt die oft milverstindliche Ver-
kiindigung der christlichen Armutsbotschaft wihrend der grofien Krisen der begin-
nenden industriellen Revolution, als gewisse Kreise innerhalb der Kirche statt der
Pflicht zu sozialer Gerechtigkeit allzulange blofi eine Pflicht der karitativen Naich-
stenliecbe anerkennen wollten. Das hat noch Konsequenzen bis in unsere Zeit: ,Das
Paradox ist ganz offensichtlich: Die Nachstenliebe spornt gewisse Christen unserer
Zeit an, ihre Solidaritit mit der Arbeiterbewegung zur ersten Forderung eines
gelebten Glaubens zu machen. Aber nun verschmiht die Arbeiterwelt eine Nichsten-
liebe, in der sie die verdéchtige Geste jener wiederznerkennen glaubt, die ehemals
gern davon sprachen, ,zum Volke zu gehen’, wobei dieser Aunsdruck eine Nuance
von Herablassung und Fiirsorge enthielt. Das Arbeiterbewufitsein fiirchtet, dafl man
wieder einmal mit dem Wort ,die Armen® ein infantiles Stadinm und einen natiir-
lichen Zustand der Abhingigkeit bezeichnen will. Eine lange praktische Kenntnis
des wohlgesinnt-reaktioniren Paternalismus mahnt die Armen von heute zur Vor-
sicht gegeniiber einer allzu bekannten Rede. Und sie haben recht, dafd sie die Erinne-
rung an gewisse Téduschungsmanéver wachhalten. .. Gegeniiber dieser Haltung einer
Christenheit ohne Christentum haben sich die Armen erhoben und fordern ihre
Menschenehre, ihre volle Wiirde, entschlossen, sie mit Gewalt zu erobern und sich,
da es nicht anders geht, die politische Macht zu sichern, die von ihren augenblick-
lichen Trigern ohne Gerechtigkeit ausgeiibt wird“2. Die geistige Haltung mancher
Eliten in den ehemaligen Kolonien und heutigen Entwicklungslindern hat ihre Wur-
zel u. a. in einem dhnlichen Phinomen.

Zwei Dinge sind es darum, die fiir den heutigen Christen hinsichtlich der Armut
zur Diskussion stehen: Nicht nur, ob die Formen der Armut noch zeitgemif sind, in
denen sich die Armut als Stand oder Haltung ansspricht, sondern ob die Armut in
ihrer religiosen Bedeutung nicht einfach durch die Zeitereignisse iiberholt ist.

Neuentdeckung der Armut in der Kirche

Wihrend das profane Denken am Problem der Armut nnd des Flends zwar nicht
vorbeigeht — man denke an die Bemithungen auf Weltebene zur Entwicklungs- nnd
Katastrophenhilfe —, aber es doch nur sehr wenig grundsitzlich betrachtet, hat sich

? Albert Béguin, Les prétres-ouvriers et Uespérance des pauvres, in Esprit 22, S. 338f.
Zitiert bei Gregor Sief er, Die Mission der Arbeiterpriester, Essen 1960, S. 258f.



412 Heinrich Krauss

in den letzten Jahrzehnten paradoxerweise in der Kirche eine Renaissance des
Armutsdenkens und des Armutsstrebens vollzogen. P. Régamey OP, der 1941 ein
Buch iiber die Armmt verdffentlicht hattes, schrieb im vergangenen Herbst: ,Es
drangt sich einem geradezu auf, dafl heute die Ver6ffentlichungen iiber die Armut
nur so aus dem Boden schieflen, wihrend kein einziges Buch dieser Frage gewidmet
war, als 1941 mein Werk erschien, mit Ausnahme allerdings der Arbeit von Mgr.
Baunard im Jahre 1903“4. Die Erérterungen und Traktate iiber die Armut sind in
den letzten Jahren tatsdchlich immer zahlreicher geworden. Neben dem schon
erwihnten Buch von Régamey OP sei hier nur an die ausgezeichnete Untersuchung
von Gelin tber den Begriff der ,Armen” im Alten und Neuen Testament erinnert.
Wir werden darauf noch zuriickkommens. Auch bei den evangelischen Christen ist
eine gewisse Neubesinnung unverkennbar. Man vergleiche nur die Behandlung des
Stichwortes ,Armut® in der zweiten Auflage des RGG von 1927 mit der in der
neuen, dritten Auflage von 19576.

Man fragt sich u. a., welche Besonderheiten unser modernes Wirtschafts- und
Gesellschaftssystem fiir das Verhiltnis von Reichtum und Armut mit sich bringt, und
trifft verwundert auf die Naivitit vieler Christen, die glauben, unser modernes
kapitalistisches System sei schon darum menschlicher als frithere Sozialordnungen,
weil es eine groflere Fiille von Giitern produziert. Es sei hier nur an Studien wie die
von Em. Mounier, Claire Lucques und P. Bigo SJ7 oder die von Jaques Ellul® in
protestantischer Sicht erinnert. _

Auch im Klerus und bei den schon seit Jahrhunderten bestechenden Orden und
Kongregationen sucht man einen neuen Zugang zum Armutsideal, der den ver-
anderten Verhiltnissen angepafit ist. Mgr. Ancel, Weihbischof von Lyon, hat hier
cinen wertvollen Beitrag geliefert? und P. Karl Rahner viele Fragen aufgeworfento.

3 Pie-Raymond R é gam ey OP, La Pauvreté, introduction nécessaire @ la vie chrétienne.
Aubier, Coll. ,La Vie intéricure®.

* La pauvreté depuis vingt ans, in: La Vie spirituelle, oct. 1962, S. 417.

5 Albert Gelin, Die Armen — Sein Uolk, Mainz 1957. — Man kénnte hier ebenfalls
nennen: Jacques Gilles Gourbillon (Hrsg.), Der Gott der Armen im Alten und Neuen
Testament, Diisseldorf 1961 (Reihe ,Die Welt der Bibel).

8 ‘Wihrend sich die 2. Auflage damit begniigte, abschliefend zu sagen: ,Vom Standpunkt
evangelischer Ethik ist zu fordern, daf es Armut iiberhaupt nicht gebe. .. Selbstverleugnung
fiihrt zu der wahren Armut, d. h. zu der inneren Freiheit und Unabhingigkeit gegeniiber
dem jrdischen Besitz“, sagt die neue, dritte Auflage in ihrem letzten Absatz: , ... Armut
als in Freiheit ergriffener Beruf, wie sie fiir die katholische Morallehre so bedeutsam ist, ist
als Moglichkeit auch in einer evangelischen Ethik anzuerkennen. Ein fiir immer verbindliches
Armutsgelibde hat in ihr allerdings keinen Raum.“

7 Emmanuel Mounier, De la propriété capitaliste @ la propriété humaine, Paris 1936;
Claire Lucques, La nowvelle pauvreté, Paris 1961; Pierre Bi g o S, Richesse et Evangile,
in: Revue de I'Action Populaire, Jahrg. 1956, S. 257ff., sowie ahnlich in deutscher Sprache
in dem von Armin Spitaler herausgegebenen Sammelwerk ,Sacklichkeit und Sittlickkeit
in der Wirtschaft”, Graz 1962, S. 193ff. — Hinzuweisen ware hier auch auf die verschie-
denen Werke von Louis-Joseph Lebret OP und die von thm ins Leben gerufene Zeit-
schrift ,Economie et Humanisme*.

8 Jacques E11ul, L'homme et Uargent, Neufchatel 1954,

? Mgr. Ancel, La Pauvreté du prétre . . ., Lyon 1946.

10 Vgl. Karl Rahner S], Die Armut des Ordenslebens in einer verinderten Welt, in:
Geist und Leben 33 (1960), 2621f.



Armut in der Uberflufigesellschaft 413

Die von den franzosischen Jesuiten 1954 gegriindete Zeitschrift CHRISTUS kommt
immer wieder auf die Frage der Armut in der heutigen Zeit zuriick.

Es sind in den letzten Jahrzehnten aber auch neue religiose Gemeinschaften und
Institute entstanden, in deren Spiritualitat und Lebensweise die Armut einen ebenso
bedeutenden Platz einnimmt wie einst beim heiligen Franz von Assisi. Man denke
nur an Charles de Foucauld, dessen innerer Weg fast allein vom Ringen um die
grofitmogliche Armut bestimmt gewesen ist'!. Die in seinem Gefolge entstandenen
Gemeinschaften stehen ihm hierin nicht nach.

‘Wenn man sich nach den Ursachen dieser Neuentdeckung der Armut innerhalb der
Kirche fragt, so ware einmal die Giterfiille zu nennen, die der humane und religiése
Mensch sehr bald als Bedrohung empfinden mufi, da sie die innere Einheit seines
Lebens nach tausend Richtungen hin zu zersplittern geeignet ist. Wer sich den von
allen Seiten auf ihn eindringenden Anregungen und Reizen — selbst ganz unschul-
diger Art — in Presse, Film, Fernsehen, Wohnungs-, Kleidungs-, Reisekomfort ein-
fach hingibt, wird bald feststellen miissen, dafl ihm der Weg zur innerer Sammlung
und Besinnung und selbst zu fruchtbarer geistiger Arbeit verschlossen bleibt. Zu-
sammen mit der Erfahrung der Ungesichertheit all solchen Besitzens und Genieflens,
eine Folge zweier Weltkriege und der dadurch ausgelosten politischen und 6konomi-
schen Umwélzungen, mag dies bei vielen zu einer Neubesinnung auf die Werte einer
freiwillig iibernommenen Armut beigetragen haben!2,

Dazu kommt noch ein weiterer Grund, der vielleicht erklart, warum das christliche
Armutsideal gerade in den Lindern zuerst eine Neubelebung erfahren hat, in denen
groBere Teile der Bevolkerung von der marxistischen Ideologie erfafit oder beein-
flufit sind. Der sich anf eine Mystifizierung des Proletariats stiitzende kommunisti-
sche Messianismus hat weite Kreise aus einer wirklichen oder vermeintlichen Ver-
biirgerlichung anfgeschreckt und sie mit der Realitdt der Armut und des Elends der
Massen konfrontiert. Die Bewegung der Arbeiterpriester ist dafiir — sowohl in jhren
fruchtbaren Aspekten wie auch in ihren Mifigriffen — bezeichnend?s,

Armut und Indifferenz
Natiirlich ist die Nachahmung des armen Jesus wie schon bei allen fritheren
Erneuerungsbewegungen innerhalb der Kirche auch bei der heutigen Neubesinnung
auf die Werte der Armut das Entscheidende. Fiir diese Nachahmung gibt es aber
kein einfaches Rezept und keine Schablone. Sie mufl immer den Zeitumstinden an-

1 Jean-Frangois Six, Itinéraire spirituel de Charles de Foucauld, Paris 1958, S. 127ff.;
133ff. und passim.

12 Im Znsammenhang mit dieser Neuentdeckung der Armut ist auch bemerkenswert, dafl
sich bei den Erscheinungen der Muttergottes in Banneux (1933) diese selbst , Jungfrau der
Armen*“ nennt. Vgl. Les faits de Banneux Notre-Dame, Etudes par J. Beyer, R. Car -
pentier etc, 1959. Dort Hinweis, dafl die Eigenart von Banneux — im Vergleich zu
Lourdes, La Salette, Fatima, Beauraing — das Thema der Armut ist, a.a. 0. S. 174. ,In
Banneux gewinnt ein biblischer Grundgedanke neues Leben, der noch so aktuell ist, daf§
zum Beispiel Abbé Pierre nicht zdgerte, seine Person und sein Werk unter den besonderen
Schutz der ,Jungfrau der Armen‘ zu stellen.“ a.a.0. S. 173.

B Siefer, aa.0. S. 84, 165. — Ebda. 261 auch Hinweis auf gewisse Zusammenhinge
der Armutsbewegung in Frankreich mit der dort weniger entwickelten Wohnkultur und dem
weit verbreiteten Verzicht auf représentativen Aufwand in Gebiuden und Mobiliar.



414 Heinrich Krauss

gepafit sein. Nur dann wird sie ein heilsgeschichtliches Zeichen darstellen kénnen.
Diese Notwendigkeit einer immer neu zu findenden Ausprigung des christlichen
Armutsideals hat bereits fiir die Lander und Zeiten gegolten, deren soziale und
gesellschaftliche Zustinde denen Paldstinas zur Zeit Jesu dhnlich waren. Um wieviel
mehr gilt sie fiir die Linder und Zeiten, in denen sich die dufieren Verhiltnisse ganz
- wesentlich gewandelt haben. Die Schwierigkeit ist hier gréfler. Moderne Soziologen
sehen nicht zu Unrecht die industrielle Revolution der letzten 200 Jahre als eine
ebensolche Zisur in der Menschheitsgeschichte an, wie sie die Sefhaftwerdung im
neolithischen Zeitalter darstelltess. Die heuzutage notwendige Anpassung der
Armut sowie der Zugang zu ithrem Sinn erfordern eine Beriicksichtigung der neuen
Einstellung zu den Schitzen der Erde. Unsere ,Uberfluflgesellschaft“ beruht nicht
lediglich auf einer mengenmifligen Fiille der Giiter, wie sie in fritheren Zeiten auch
da und dort vorgekommen sein mochte, sondern auf der Verwirklichung von frither
ungeahnten Moglichkeiten im Bezug des Menschen zur Natur und zur Gesellschaft.

Man kénnte sich die Antwort auf dieses Problem leicht machen und einfach sagen,
der Geist der Armut konne doch heute ebensogut wie frither verwirklicht werden,
da er im Grunde nichts anderes beinhalte als die innere Freiheit von den Gitern
dieser Welt; es spiele dafiir keine allzugrofie Rolle, ob diese Giiter in einer Gesell-
schaft zahlreich zur Verfiigung stiinden oder nicht, man diirfe nur sein Herz nicht an
sie hingen und sie nur insoweit gebrauchen, als sie zur Erreichung der jeweiligen
Ziele notig seien; dies gelte in gleicher Weise fiir die persénlichen Bediirfnisse der
in der Weli lebenden Christen wie fiir die Erfordernisse der mit apostolischen Auf-
gaben betrauten Priester und Ordensleute.

Nun ist zwar durchaus richtig, dafl Existenz und Arbeit in einer ,,Uberflufigesell-
schaft“ eine andere Benutzung der Erdengiiter nahelegen als eine Zeit, in der so
ziemlich alles eine seltene Ware war. Aber damit ist die eigentliche Frage der Armut
noch nicht gelést. Die Kirche hat nidmlich in der Armut — diese als Entschluf}
verstanden, wenig oder nichts von den zur Verfigung stehenden Giitern haben zu
wollen — stets einen eigenstindigen Wert gesehen und nicht nur ein anderes Wort
fir die Indifferenz gegeniiber den irdischen Giitern. Sie kennt von jeher einen
»Stand“ der Armut. Blofles Streben nach Indifferenz gegeniiber den Giitern dieser
Welt geniigt darum fir die Verwirklichung der christlichen Armut nicht. Zur Indif-
ferenz mufl — soll es sich um das christliche Armutsideal handeln — noch eine tat-
sdchliche Armut hinzukommen, die immer mehr sein sollte als die Beschrankung auf
das Notwendige. Das gilt fiir den Weltchristen ebenso wie fiir Ordensleute. Ohne
ein bestimmtes Mafl tatsichlicher Armut kann auch die ,geistliche Armut® nicht
erlangt werden. Bei den groflen Heiligen zeigte sich stets ein unwiderstehlicher
Drang nach wirklicher Armut. Wer wollte die Unrast Charles de Foucaulds in seinem
Streben nach wahrer Armut auf ein blofes Streben nach Indifferenz zuriickfihren?
Schreibt dieser doch in den ersten Monaten nach seiner Ankunft bei den Trappisten

132 Vgl. Hans Freyer, Theorie des gegenwirtigen Zeitalters, Stuttgart 1955: ,Maschi-
nen zu bauen, sie fiir sich arbeiten zu lassen und sich von ihrem Gang bis in die Seele hinein
abhingig zo machen: Dieser Entschluf hat das menschliche Dasein ebenso griindlich ver-
wandelt wie damals der Entschlufl, zwischen vier Pfihlen zu wohnen und sein Schicksal mit
einem Stiick Erde zn verbinden® (81).



Armut in der Uberflufgesellschaft 415

von Akbés in Syrien, einem der drmsten Kloster selbst unter den Trappisten, an
Abbé Huvelin: ,Sie driicken die Hoffnung aus, dafl ich hier genug Armut finde.
Keineswegs! Wir sind arm fiir die reichen Leute, aber wir sind nicht so arm wie
Unser Herr es war, nicht so arm wie ich es in Marokko war, nicht so arm wie der
heilige Franziskus war...“14. Es ist die ginzliche Angleichung an den ,armen® Jesus,
um die es hier ebenso geht wie einst bei Franz von Assisi, bei Dominikus, bei Igna-
tius von Loyolal® oder in neuerer Zeit bei der kleinen Therese. Was Charles de
Foucauld will, ist ein Leben mit dem Herrn, ,ein Leben wie das Deine war, in dem
ich vollstindig Dein Verachtetsein, Deine Armut, Deine niedrige Arbeit, Dein Sich-
begraben-Lassen und Dein Im-Dunkel-bleiben teilen kann“:6. Das ist mehr als blof§
Streben nach Indifferenz und innerer Freiheit gegeniiber den Giitern der Welt.

Darum wire es auch falsch, diec Armut im Orden auf die blofle Abhingigkeit von
der Ordensregel, von der Praxis des jeweiligen Instituts oder von der Erlaubnis der
Oberen zuriickzufithren. Auch hier ndhme man der Armut ihre Eigenstindigkeit
und machte sie zu einem Unterfall des Gehorsams. Man spréche ihr jeden materiel-
len Inhalt ab und blicbe im Formalismus stecken. ,Armut und Abhéingigkeit sind
nicht dasselbe“1?. Im Grunde weicht man auch hier der eigentlichen Frage nach
Wesen und Eigenart der Armut nur aus, um dann doch zu einer Antwort gezwungen
zu werden, wenn es darum geht, zu bestimmen, welche Kriterien nun der Obere beim
Geben solcher Erlaubnisse anwenden miisse.

Die unleugbare Wandelbarkeit der Formen und Ansatzpunkte der Armut darf also
keineswegs zu der Meinung verfiihren, eine objektive und generelle Bestimmung
dessen, worin die Armut in einer bestimmten Zeit bestehen kénne, sei itberhaupt
unméglich. Wenn die Armut den Umstinden entsprechen mufl und darum in gewis-
ser Weise relativ ist, so bedeutet das keine uferlose Relativitdt. Es gibt eine obere
und eine untere Grenze®. Wer einen Blick in die Kirchengeschichte, auch die der
neuesten Zeit, tut, wird erstaunt sein, wie sich immer wieder die Armutsformen ein-
stellen, die in ihrer Zeichenhaftigkeit und in ihrem Botschaftscharakter trotz aller
Radikalitit die am besten ,angepafiten” sind. Neue Formen und Ausdrucksweisen
der christlichen Armut sind allerdings weniger durch blofles Deduzieren entstanden,
sondern unter dem Antrieb der Gnade erfunden worden: ,Die Treue gegen das Vor-
bild Jesu mufl auch schopferisch sein. Sooft man neuen Zivilisationen begegnet, wer-
den auch neue Weisen der Armut zu erfinden sein. Die Nachfolge Christi darf nicht
nur buchstabengetreu, sondern muf} erfinderische Neuschopfung sein“1e,

14 Six, a.a.0.S. 128.

15 Man beachte, welch itberragende Rolle die Armut zeit seines Lebens fiir ihn gespielt
hat: von der ,heroischen® Zeit als Pilger bis zu dem Ringen um die gréftmogliche Armut
in den Konstitutionen. Ferner sei darauf hingewiesen, dafl auch im Zusammenhang der
Exerzitien die Armut, und zwar die tatsichliche Armut, eine grundlegende Rolle spielt (Vgl.
die Wahlbetrachtungen der 2. Woche, wo fast nur von der Armut die Rede ist). Mit der
Indifferenz wird die Armut in den Exerzitien keineswegs gleichgesetzt: im Fundament wird
Indifferenz gegeniiber Armut oder Reichtum verlangt — was impliziert, dal Armut etwas
anderes ist als Indifferenz —, und in der Betrachtung iiber die drei Grade der Demut wird
angestrebt, dafl man die Armut eher wolle als den Reichtum, dafl man also iiber die Indif-
ferenz hinauswachse in eine Bevorzugung der Armut hinein.

18 Six,a.a.0.S.101. 18 K. Rahner, a.a.0.8S. 275f.

7 K. Rahner, a.a.0.S. 264. ® Gelin, a.a.0.8S. 121



416 Heinrich Krauss

Um die Méglichkeiten der christlichen Armut in unserer Zeit ausfindig zu machen,
gibt es zwar den Weg, sich zu fragen, welche Grundhaltungen in der Armut iber-
haupt zum Ausdruck kommen, und dann zu suchen, welche Verwirklichung sich dar-
aus nahelegt. Dieses Vorgehen ist durchaus legitim und bis zu einem gewissen Grade
immer auch unerlidfllich. Um jedoch konkreter zu sehen, welches die fiir unsere Zeit
besonders passenden Formen der Armut sind, gibt es noch einen anderen Weg. Man
kann nimlich an den in unserer Zeit entstandenen religiésen Gemeinschaften und
Instituten sowie an den verschiedenen Reformbewegungen sozusagen ablesen, welche
Gesichtspunkte gerade unter den Umstanden unseres Wirtschafts- und Gesellschafts-
systems fiir die Armut von Bedeutung sind. Jede grofle Periode der Kirchen-
geschichte hat ihre konkrete Armutsgestaltung hervorgebracht. Wenn eine solche
auch eine gewisse Uberzeitlichkeit hat und darum ihre Daseinsberechtigung bis an
das Ende der Tage behalten wird, so ist doch unverkennbar, daf in ihr jeweils eine
besondere Aussage fiir die betreffende Zeitperiode zu finden ist. Die benediktinische
Armut ist cine etwas andere Antwort anf die Ubel und Gefahren der ,Welt“ als
die Armut der franziskanischen Regel. Und die Armut der Jesuiten sowie der in
ihrem Gefolge entstandenen Kongregationen tragt in ihren entscheidenden Ziigen
nicht nur dem besonderen Ordensideal Rechnung, sondern auch der besonderen ge-
sellschaftlichen und wirtschaftlichen Situation der heraufkommenden Neuzeit.

‘Wenn man wirklich unterstellen kann, daf} in solchen Neugriindungen der Heilige
Geist in besonderer Weise am Werk war, dann darf es nicht als abwegig erscheinen,
hier besondere Hinweise dafiir finden zu wollen, wie gerade fir die betreffende Zeit
die Armut nach dem Willen des Herrn verwirklicht werden soll. Natiirlich sind das
nur Hinweise, und man muf sich auch hier vor einer bloflen Kopie hiiten. Da jeweils
der besondere Ordenszweck mit in Betracht gezogen werden muf, so darf etwa die
besondere Armut der Kleinen Briider von Charles de Foucauld nicht ohne weiteres
und unbesehen auf Lebensformen iibertragen werden, in denen wissenschaftliche
oder apostolische Ziele und Aufgaben eine viel gréfiere Rolle spielen als bei diesen.
Trotzdem ist grundsétzlich ein Hinbliken auf solche neue Formen des religiosen
Lebens fiir die Weltchristen, die die Armut ihren Mdglichkeiten und Pflichten ent-
sprechend iiben wollen, gleicherweise wichtig wie fiir die alten Orden und Kongre-
gationen, welche die Schwierigkeiten der Anpassung ihrer vielfach veralteten
Armutsvorschriften an die neue Zeit in der rechten Weise bewéltigen wollen.

Armutsgestaltung in heutiger Zeit

Es sind unverkennbar Wege zur tatsichlichen Armut, die die von der Armuts-
bewegung erfafiten Menschen heute suchen, und nicht Wege zur blofen Indifferenz
oder zur blof} geistlichen Armut — wobei es dahingestellt bleiben mag, ob letztere
ohne wirkliche Armut jemals erlangt werden konnte. Dieser Drang nach tatsich-
licher Armut spricht sich ebenso aus in den neugegriindeten Orden und Sikular-
instituten wie bel vielen Laien, die sich zwar nicht zu einem Leben der Armut als
~Stand“ berufen fithlen, die aber trotzdem die Armut konkret in ihr Familien- und
Berufsleben hineinnehmen wollen.

Den Versuchen zu einer Neugestaltung liegt dabei durchaus — Charles de Fou-
cauld ist dafiir nur ein Beispicl unter vielen — das Streben nach moglichst genauer



Armut in der Uberflufigesellschaft 417

Angleichung an das Leben des Herrn zugrunde. Gerade in der Angleichung an die-
ses Leben werden auch die anderen Motive, die von jeher fiir die christliche Armut
bestimmend waren, erfaft: die Armut um Gottes willen, in der sich der absolute
Primat Gottes ausspricht (,Eines nur ist notwendig“ Lk 10, 41, ,Gott allein ist
genug” Theresia von Avila); die Armut um des Bruders willen, in der sich die
Solidaritdt aller Menschen ausspricht; und schliefllich die Armut um des Evangeliums
willen, dessen Inhalt als ,Frohbotschaft fir die Armen“ durch die Tat bezeugt und
bekriftigt werden mufl. Dabei vermeidet man alles Schablonenhafte sowie die Ver-
wechslung der Armut mit der Indifferenz und dem Gehorsam schon dadurch, dafl
man sich nicht von einem abstrakten Prinzip, sondern von der Nihe zu einer Person
und ihrem konkreten Leben leiten 148t. Man weist darauf hin, dafl Jesus die Armut
in verschiedenen Formen gelebt hat, dafl die Armut der Krippe von Bethlehem und
des Kreuzes von Golgatha nicht dieselbe sei wie die in Nazareth, die sich ihrerseits
wieder unterscheide von der Armut der 6ffentlichen Jahre20. Man weist darauf hin,
dafl Jesus den Verkehr mit den Reichen und sogar die Teilhabe an ihrem Reichtum
keineswegs grundsitzlich gemieden habe®!, wenn sich auch aus seiner Berufung,
gerade den Armen die Frohe Botschaft zu bringen, eine besondere Solidaritit mit
diesen und eine Angleichung an ihre Lebensbedingungen ergeben habe22. Bei aller
Beweglichkeit im einzelnen, die sich daraus ergibt, will man jedoch vor allem dem
»armen® Jesus in die heroische Armut der Stunden der Geburt sowie des Leidens
und Sterbens nachfolgen, wofiir wiederum vielleicht die Haltung Charles de Fou-
caulds am bezeichnendsten ist23,

Was nun im einzelnen bei all diesen modernen Bemiithungen um die Armut beson-
ders in die Augen fillt, 1a8t sich am besten unter den folgenden vier Gesichtspunk-
ten vorlegen, die sich zwar vielfach Giberschneiden, die aber doch einige grofle Linien
erkennen lassen:

1. Armut als Konsumuverzicht

Auf den ersten Blick fillt an der Armut der Mangel an Giitern materieller Art
ins Auge. Wenn man die Armut freiwillig auf sich nimmt, erscheint sie in dieser

20 Zum Beispiel Manuel Olleros, Problémes actuels de pauvreté, in: Christus, Heft 35
(Juli 1962), 822fF.

# Gelin, a.a.0. 118f. — Ahnlich fiir den hl. Paulus ebda. 121f. — Dieser Gesichtspunkt
ist wichtig. Nicht nur wegen der Méglichkeit auch einer blof§ geistlichen Armut — ein Pro-
blem, das in diesem Beitrag ausgeklammert bleibt —, sondern noch aus eimem andern
Grunde: Gerade wenn man die Frage der Armut nicht lediglich am stindigen ,Ist das
notwendig?“ abrollt, also an der Angleichung an die Indifferenz, entgcht man der Gefahr,
die Tugend der ,liberalitas“ zu verletzen, wie das die Murrenden anliBlich der Salbung
Jesu in Bethanien getan haben. — Uber Verwandtschaft von Armut und ,liberalitas® vgl.
Régamey, a.a.0. 431,

2 _Die Evangelisierung der Armen ist eines der Zeichen fiir die Ankunft des Reiches
Gottes, das Jesus den Abgesandten des Tiufers angegeben hat.“ René Voillaume,
Lettres aux Fraternités, t. 1. S. 321.

% _Ich kann mir die Licbe nicht ohne das Bediirfnis, ohne das dringende Bediirfnis der
Angleichung, der Ahnlichkeit und vor allem der Teilhabe an allen Miihen, allen Schwierig-
keiten und allen Hirten des Lebens Jesu vorstellen.“ Zitiert bei Six, a.a.0. S. 219, im
Zusammenhang mit einer bemerkenswerten Meditation Charles de Foucaulds iiber die
Armut.



418 Heinrich Krauss

Sicht als ein Verzicht auf die Giiter, zu denen man sonst legitimen Zugang hitte.
Legitimer Zugang bedeutet hier nicht nur rechtmifigen Erwerb oder Besitz, sondern
auch das Fehlen einer aszetischen Forderung, die um des inneren Gleichgewichts wil-
len oder wegen der grofleren Freiheit fir den Dienst Gottes auf das betreffende Gut
verzichten 14f8t. (Natiirlich wird der letztere Gesichtspunkt auch fiir die Armut eine
grofie Rolle spielen.)

Es sind vor allem die Konsumgiiter, in bezug auf die heute solche Armut prakti-
ziert werden kann?¢. Der moderne Mensch wird davon zwangslaufig mehr haben und
mehr gebrauchen miissen als der Mensch zur Zeit Christi oder noch vor hundert Jah-
ren. Aber er kann sich doch selbst tiber die notwendige Aszese hinaus noch manches
versagen, wenn er wirklich mit der Armut ernstmachen will. ,Wer konsequent auf
Genufimittel und Feinschmedkerei und iiberreichliches Essen verzichtet, wer Schmer-
zen ertrigt, ohne sie gleich durch Medikamente zu betduben, wer sich dem Diktat der
Mode diskret entzieht, seine soziale Stellung nicht zar Schau stellt, wem Sensations-
hunger widerstrebt (Vergniigungen, Radio, Kino, Fernsehen, Reisesucht), wer sich
keine der vielen Moglichkeiten der Verweichlichung gestattet, der kann in einer
wirklich harten und ins Leben eingreifenden Weise bezeugen, dafl er von ,leben-
digem Wasser® lebt und nicht von solchem, das den Durst nur noch vergréfiert . . .“25.

Als christliches Zeugnis ist diese Art von Armut bereits sehr wichtig. Besagt sie
doch im kronkreten Fall, daf hier ein Mensch ist, der die Nahe zu Gott mehr schatzt
als den Genuf der Dinge dieser Welt, und der mit der Botschaft des Herrn ernst
zu machen bereit ist2,

2. Armut als Besitz- und Erwerbsverzicht

Armut ist aber in der Praxis mehr als blofler Verzicht auf dieses oder jenes Gut:
»Wer ein armes Leben begonnen hat, wird bald feststellen, daf die Armut ihm
Verzichte auferlegt, an die er vorher gar micht gedacht hat. In unserer Gesellschaft
kann man durch Geld so ziemlich alles erreichen. Steht das Geld nicht nach Belieben
zur Verfiigung, so bedeutet das eine wesentliche Einschrinkung der Bewegungs-
freiheit. Ferner bedeutet Armut geringeren Einflufl auf die Mitmenschen und gerin-
geres Ansehen, weniger Respekt und Freundlichkeit, die einem von den Mitmen-
schen entgegengebracht werden . . .“27,

Es ist heute zweifellos schwieriger als frither, die radikale Form der Armut zu
leben, die in der gédnzlichen Hingabe an die Vorsehung Gottes liegt. Hier konnte es

( 2 ;Igl. auch Anton Bohm, Das Weltverhdltnis des Christen im Dienen, in: GuL. 35
1962) 195.

25 Jesus — Caritas“, Heft 1, S. 43. — Es handelt sich hier um eine geistliche Viertel-
jahresschrift, herausgegeben vom ,Sekretariat Charles de Foucauld®, Freiburg i. Br., Bel-
fortstrafle 16.

26 Hier darf auch der Verzicht auf ,die Zeit, die einem gehort“, nicht unerwihnt bleiben.
Kommt er einem doch in unserem vielbeschiftigten Zeitalter oft so schwer an! ,Diese
Armut besteht darin, sich innerlich loszuschilen, auf ruhige Stunden zu verzichten — aber
nicht auf die innere Ruhe und den Frieden —, vollstindig und ohne selbstsiichtige Abwehr
allem ausgeliefert sein, was jene, die irgendein Recht iiber uns haben, von uns verlangen.“
René Voillaume, Botschaft am Wege, Freiburg 1962, S. 209.

27 Jesus — Caritas®, a.a.0. 45.



Armaut in der Uberflufgesellschaft 419

frither zu einer radikalen Kontingenzerfahrung?s kommen, die heute freiwillig nicht
leicht realisiert werden kann. ,Wenn jemand zur Zeit des hl. Franz von Assisi seine
mit Goldstiicken gefiillte Borse einem Armen gab, dann war diese Geste oft das
Zeichen einer echten Bekehrung. Die Reichen iibernahmen ja in einer Wirtschafts-
ordnung, die zugleich in sich geschlossen und auf die Produktion seltener Giiter
abgestellt ist, die Funktion der Akkumulation, welche den Unterhalt vieler — wenn
nicht sogar aller — sicherstellte. Wer seine Borse unter diesen Umstéinden verschenkt,
verzichtet auf diese Wohltaterrolle, ohne zu wissen, welche Rolle er hernach spielen
wird ... Das kann eine heroische Ganzhingabe an Gott in Form des Wegwerfens
aller Sorge um das Geld darstellen. Im Empfinger der Wohltat konnte damals
leicht das Bild der Liebe, die nicht geliebt wird, sichtbar werden — ein Bild, das sich
aufdrdngt in einer Gesellschaft, in der es nicht fiir jeden Arbeit gibt und in der alle
schweren Krankheiten unheilbar sind ... Heute haben die Staaten und die grofien
Weltorganisationen mehr und mehr alle Funktionen der Akkumulation und der
sozialen Sicherung {ibernommen. . .“2,

Es ist in unserer Zeit zweifellos schwer, aus dem System der sozialen Sicherungen
freiwillig auszuscheiden. Kaum irgend jemand braucht damit zu rechnen, in Not und
Krankheit ginzlich sich so iiberlassen zu bleiben, wie das frither nur allzu oft der
Fall war. Es ware sicher auch abwegig, um der Erméglichung christlicher Armut
willen, Einzelnen oder Gemeinschaften zu gestatten, sich auflerhalb des Systems der
Kranken-, Alters- und Sozialversicherungen zu stellen, wenn die Gefahr besteht,
daf sie diesen schlieBlich doch zur Last fallen. Armut ist trotzdem auch hier mog-
lich. Schon eine Lebensform, die sich nur auf die Leistungen der Kassen verlafit, gibt
manche Vorteile im Falle von Krankheit oder Not auf, die sich der Begiiterte immer
noch verschaffen kann. Es ist ja bekannt, dafl manche Medikamente oder Kuren nur
bei entsprechender Eigenleistung angewendet werden konnenso,

Dariiber hinaus stellt sich gerade fiir manchen Weltchristen immer wieder die
Entscheidung, ob er um einer Aufgabe willen, der er sich verpflichtet fiihlt, gewisse
berufliche Sicherungen und Aufstiegsméglichkeiten hintanstellen soll oder nicht.
Diese Frage stellt sich heute nicht selten z. B. fiir Menschen, die aus christlicher Ver-
antwortung fiir einige Jahre zur fachlichen Hilfe in Entwicklungslinder gehen wol-

% K. Rahner, a.a.0. 286 iber die Kontingenzerfahrung als Charakteristikum der
Armut.

% Lucques, a.a.0. 30f.

30 Ein Beispiel fiir eine solche Anpassung der Armut gerade an die heutige Zeit ist die
Lebensweise der Kleinen Briider von Jesus: , ... Allen Fraternititen ist es verboten, Geld
als Kapital anzulegen oder von Zinsen zu leben... Jede (Fraternitit) mufl unbedingt von
der eigenen Arbeit leben und auch alle Schwierigkeiten ertragen, die sich durch Arbeitslosig-
keit, Krankheit und Streiks ergeben, ohne Hilfe von auflen in Anspruch zu nehmen. .. Die
Einrichtung muf sehr einfach scin und darf nur die unbedingt nétigen Haushaltungs- und
Einrichtungsgegenstinde enthalten ... Die Briider wohnen immer nur in Miete und ertragen
die darauvs erwachsende Abhingigkeit und Unsicherheit ... Wenn ein Kleiner Bruder krank
wird, wird seine Pflege aus den Léhnen der Fraternitit und den Leistungen der Sozial-
versicherung bestritten. Es soll darauf gesechen werden, dafl man dabei nicht iiber das hin-
ausgeht, was sich ein einfacher Arbeiter aus dem gleichen Stand leisten kénnte ... In ihrer
Armut soll die Fraternitit froh und gastfreundlich sein...“ (René Voillaume, Mitten
ir. der Welt, Freiburg 1960, S. 124£.).



420 Heinrich Krauss

len. Ein Arzt oder Ingenieur etwa, der drei, vier oder finf Jahres seines Lebens
dafiir einsetzen will, liuft Gefahr, dafl er bis zur Riickkehr den Anschluf} verpafit
hat, sowohl was die Stellenbesetzung als auch was den wissenschaftlichen oder tech-
nischen Fortschritt in seinem Beruf angeht. In dhnlicher Weise kann sich dieses
Problem auch in Deutschland selbst stellen.

8. Armut als Solidaritit mit dem Ndachsten

Wie alle christlichen Werte und Tugenden, so ist die Armut nicht nur Ausdruck
des Verhaltnisses zu Gott, sondern auch zum Nichsten. Die Giitergemeinschaft der
Urkirche oder die Geste des hl. Martin, der sich selbst entblofit, um den Bettler zu
bedecken, sind ein Hinweis darauf, dafl die christliche Armut ihren konkreten An-
satzpunkt stets auch in der Not des Mitmenschen gesehen hat.

Dabei ist zunidchst von Bedeutung, dafl man das, was einem gehort, gern dem
andern zur Verfiigung stellt. Man hat gesagt, das beste Zeichen dafir, ob heute ein
Mensch oder eine Familie wirklich den Geist der Armut habe, sei eine Gastlichkeit,
in der sich jeder wohlfiihle. Diese selten gewordene Tugend?! ist bei den derzeitigen
Wohnungsverhaltnissen und bei der Hetze des Alltags nur noch bei Menschen zu
finden, die weder ihr Eigentum noch ihre Zeit als etwas Exklusives ansehen, wovon
man die andern mit Recht ausschlieRen kann und darf. Auch in verschiedenen moder-
nen religiosen Gemeinschaften kommt dieser Gedanke — stirker vielleicht als in den
alten — zum Durchbruch. ,Armut besagt (bei den Sakularinstituten) zuallererst, dafl
man alles, was man zu eigen besitzt — viel oder wenig —, fiir andere besitzt, dafl
man es nur als Lehen erachtet und fiir den gemeinsamen Gebrauch verwaltet. Es gilt
also in den Sakularinstituten nicht schlechthin der Satz der Armutsuberlieferung des
Monchtums: ,Was der Monch erwirbt, erwirbt das Monasterium‘. Gewif} sollen auch
die Bediirfnisse und Notwendigkeiten der eigenen Gemeinschaft: wie etwa Ver-
waltung, Kranke, Ausbildung der jiingeren Mitglieder, Bediirftige, Werke, von allen
getragen werden — das ist selbstverstandlich. Aber der Kern der Armut besteht
doch darin, dafl jeder in seiner Umgebung eine Art von Giitergemeinschaft ent-
wickelt, das heifit, andere an seinem Besitz teilnehmen 138, um so die Menschen
durch das lebendige Beispiel zur Erkenntnis der Existenz und des Reichtums der
neuen Bruderschaft in Christus zu fithren, was nicht ausschliefit, daf die Verfiigung
iiber das Eigentum der Kontrolle und der Erlaubnis der Vorgesetzten unterstehts2“.

Christentum wird hier vordringlich als Bruderschaft aller Menschen, als ein Fiir-
einander-da-Sein gesehen. Das kann sehr konkret werden. Man braucht nur an die
verschiedenen Weisen der Gastfreundschaft zu denken — ganz gleich, ob es sich
dabei um die sozial auf einer unteren Stufe stehenden Fremdarbeiter handelt, wie
bei den Nordafrikanern in Frankreich und Belgien, oder um finanziell zwar besser
gestellte, aber doch in einer ganz fremden Umwelt nur schwer heimisch werdende

31 Vgl. Helga Rusche, Gastfreundschaft in der Uerkiindigung des Neuen Testaments
und thr Uerhdltnis zur Mission, Munster 1958.

32 Friedrich Wulf 8], Die Spiritualitit der Sékularinstitute und die Probleme ihrer Uer-
wirklichung (Beitrige zur Begegnung von Kirche und Welt Nr. 50, herausg. von der Aka-
demie der Didzese Rottenburg). S. 12.



Armut in der Uberflufigesellschaft 421

Studenten und Praktikanten aus Ubersee3, oder auch an neue Formen der Kranken-
pflege (Ambulante Halbtagskrankenpflege®4, Sonntagsdienst in Krankenhéausern),
der Familien- und Altenpflegess oder der Fiirsorge. In all diesen Fillen geht es
darum, die Liebe Christi zu den Einsamen, Fremden, Ausgestofenen oder Deklas-
sierten sichtbar zu machen.

In besonderer Weise kommt das moderne christliche Armutsideal dort zum Aus-
druck, wo es bemiiht ist, sich auf die gleiche materielle Stufe mit dem armen und
notleidenden Bruder zu stellen®. Bei Charles de Foucauld gehdrt dies zum Pro-
gramm. So sehr sein Armutsstreben ganz auf die vollkommene Nachahmung der
Armut Jesu ausgerichtet war, so sehr konkretisierte es sich auch durch das Streben
nach Solidaritit mit den Armsten. Und zwar mit den Armsten der neuen Zeit, die
Charles de Foucauld als einer der ersten in jenen Lindern entdeckte, die man jetzt
Entwicklungslander nennt. Nicht als ob nicht auch vorher Arzte oder Missionare
dort in oft heroischer Weise gegen das Elend gekdmpft hitten. Darum geht es hier
nicht. Da Charles de Foucauld seine Landsleute nicht dazu bringen konnte, die ein-
heimische Bevilkerung als ihresgleichen zu behandeln3?, stellte er sich selbst auf die
Stufe der Tuareg, eines der verlassensten Vélker der Erde.

Der Verfasser konnte selbst bei einem Besuch verschiedener Teams von Entwick-
lungshelfern in Afrika feststellen, wie wichtig gerade dieses von der Spiritualitit
Charles de Foucaulds inspirierte Streben nach Armut ist. Wer in engem Kontakt
mit einer noch auf der Stufe der Steinzeit lebenden Bevolkerung Entwicklungshilfe
treiben will, muf sich in seinem dufleren Lebenszuschnitt alles versagen, was aufler-
halb des Fassungs- und Nachahmungsvermogens der betreffenden Bevélkerung
steht — unter Umstinden sogar den fiir Européer in den Tropen fast unumging-
lichen Kithlschrank — und dies nicht nur aus rein praktisch pidagogischen Erwigun-
gen, sondern aus einem Geist der Liebe und Armut heraus, weil nur dann der iiber
die Zivilisationsstufen hinweg immer schwierige Zugang zum Herzen der fremden
Menschen méglich ist. Es gibt hier Beispiele heroischer Armut von Laien, die iiber-
dies nicht viel Wesens daraus machen.

4. Armut um des Evangeliums willen

Wenn heute von der Armut Jesu die Rede ist, dann vergifit man nicht, anch auf
die Art und Weise des Apostolats des Herrn hinzuweisen. Denn noch in einer ande-
ren Form spricht sich die christliche Armut aus, ndmlich in der Wahl der Mittel, mit
denen die Botschaft des Evangeliums unter die Menschen getragen wird. So fragt
z. B. P. René Voillaume in einem Aufsatz fiir apostolisch tatige Priester und Laien:
»In welchem Ausmaf miissen sich die Seligpreisungen sogar auf die Tatigkeit des

# Es gibt ein eigens dafiir gegriindetes Sikularinstitut, die ,Auxiliaires Feminines Inter-
nationales“ (AFI) mit Betreuungsstellen in vielen Lindern.

# Hauptsichlich ibernommen von Witwen, kinderlosen Ehefrauen, Frauen, deren Kinder
schon erwachsen sind.

% Mit cigenen Schulen zur Ausbildung von Familien- und Altenpflegerinnen in Miinchen,
Freiburg i. B., Aachen, Bad Wildungen; in Frankreich gibt es ein eigenes Sikularinstitut zur
Betreuung der Alten, die ,Kleinen Briider der Armen®.

3 Vgl. das diesbeziigliche Gelitbde des Arbeiterpriesters Joseph de Lorgeril SJ, in: GuL
34 (1961) 16f.; dhnlich in manchen Instituten.

37 Vgl. seine Klage in Six, a.a.0. 331.



422 Heinrich Krauss

Apostels auswirken, um diese in ein ,armes Mittel* oder ein ,evangelisches Mittel*
umzuwandeln? “ss,

Um hier nicht miflverstanden zu werden, sei gleich betont, dafl keines der moder-
nen Mittel des Apostolats als solches dem Geist des Evangeliums widerspricht?®.
Trotzdem muf} der Apostel das Verhalten des Herrn in Rechnung stellen. Ist doch
die Unaufdringlichkeit seines Lebens und seiner Predigt, der ausdriickliche Ver-
zicht auf die aufsehenerregenden Mittel (das ,Zeichen vom Himmel“!) und die
Zuriickhaltung im Gebrauch all dessen, was eine &duflerlich weitreichende Wirkung
hat, mit dem Inbalt seiner Botschaft engstens verkniipft. Jesus hat das so gewolltso,
und die Mission der ersten Apostel ist nicht anders vorangegangen. Charles de
Foucauld zieht daraus die Konsequenzen: , ... Wenn wir darauf warten, bis wir
in diese Liander mit fliegenden Fahnen einzichen kénnen, dann werden viele von
uns nie hineinkommen: der hl. Petrus hat Rom allein mit dem Kreuz und ohne
Fahne betreten, und der hl. Paulus kam mit Handschellen dorthin. Das sind die
Vorbilder unserer Viter. Das ist der Weg, den der hl. Paulus uns gezeigt hat, als
er sagte: ,Ahmt mich nach, wie ich ein Nachahmer Christi geworden bin‘“#1,

Gewif}, weder der Rundfunk noch das Fernsehen, weder die Presse noch die Archi-
tektur unserer Tage diirfen als Mittel des Apostolats aufSer acht gelassen werden.
Ebensowenig ist es fiir den modernen Apostel abwegig, sich des Telefons, des Autos
oder des Flugzeugs zu bedienen, um in kurzer Zeit an vielen Orten wirken zu kén-
nen. Trotzdem mufl man dabei darauf achten, daR der Inhalt der Botschaft, die die
Kirche der Welt zu bringen hat, sich auch in der diskreten Verwendung der zur
Ubermittlung verwendeten Mittel ausspricht. ,Ist es méglich den Menschen das
Selig die Armen‘ mit Mitteln zu verkiinden, die auf Reichtum schliefen lassen? Kann
man die Herrschaft der Sanftmiitigen und Friedfertigen proklamieren, wenn man
die Macht menschlichen Prestiges ausniitzt? Kann man sagen ,Selig die Weinenden'
und dabei sein Leben unter dem Vorwand, es fiir einen weiterreichenden apostoli-
schen Erfolg zu bewahren, bewufit von jedem ernsten Einsatz fernhalten?“42 Die
GewiBlheit, dafl Gott es ist, der eigentlich wirkt und das Gelingen gibt, wird zwar
nicht von einer sachgemiflen und wirkungsvollen Anwendung neuzeitlicher Mittel
abhalten, aber sie kann vor mancher hektischen Sucht des Aufwandes und der
Versuchung, in die Augen fallen zu wollen, bewahren. Gott wirkt ohne Lirm und
ohne Betriebsamkeit. Er 14t sich Zeit und findet immer neue, unauffillige Wege,
um die Menschen an sich zu erinnern, Wege, die keineswegs immer die nach rein
menschlicher Vorstellung ,schnelisten® und ,wirksamsten® darstellenss,

Mit dieser Vorliebe fiir die ,kleinen“ und ,diskreten® Mittel — was, es sei noch-
mals wiederholt, nicht die drmlichen und riickstindigen Mittel meint — vermeidet
das Apostolat der Kirche noch eine andere Gefahr, der gerade die neue Armuts-
bewegung entgehen will. Der Arme hat keine duflere Macht iiber die Menschen,

38 Voillaume, Lettres... 1 351.

3 Voillaume verwahrt sich ausdriicklich dagegen, ebda. 350.

4 Ebda. 8551f.

4 Six,a.a.0. 333

2 Voillaume, Lettres... I 360 — Eine &hnliche Fragestellung findet sich bei
Olleros,a.a.0.836f.und K. Rahner,a.a.0. 282f.

8 Voillaume, ebda. 367.



Armut in der Uberflufigesellschaft 423

wihrend der Reiche durch sein Geld oder seinen gesellschaftlichen Einflul auf andere
Druck auvsitben kann. Wenn die Macht fitr religiose Zwecke eingesetzt wird, so nennt
man das heute Klerikalismus, und der heutige Mensch ist hier duflerst — vielleicht
allzu — empfindlich. Aber erscheint nicht die ,Macht“ der Kirche am schénsten, wenn
sie sich auf den Appell an die Hochherzigkeit verlafit? Das mag oft wenig ,sicher”
erscheinen, Es ist aber im Grunde die Art, wie auch Gott mit den Menschen umgeht.

Hochschitzung der Armut und Kampf gegen die Armut

Es war von jeher ein Doppelgesicht, das die Lehre der Kirche iiber die Armut
zeigte. Einmal gab es stets die Hochschdtzung der Armut, von der in diesem Beitrag
in besonderer Weise die Rede ist. Zum andern hat die Kirche von jeher auch die
Pflicht zur Bekimpfung der Armut betont. Auf diesen Gesichtspunkt mufl noch kurz
eingegangen werden, damit kein Miflverstindnis entsteht.

Der Rat zur freiwilligen Armut steht also neben der unbedingten Verpflichtung
zur Beseitigung der Armut iberall dort, wo sie nicht freiwillig iibernommen ist und
eine Entwiirdigung des Menschen mit sich bringt oder auf Ungerechtigkeit und
Unterdriickung beruht. Schon das Alte Testament hat hieriiber sehr deutliche Worte,
und in der Kirchengeschichte ist die Verantwortung der Christen fiir gesunde und
gerechte Sozial- und Gesellschaftsstrukturen gerade in den letzten hundert Jahren
immer stirker ins Bewufitsein getreten. Wahrend man frither den Kampf gegen die
Armut hauptsichlich als Verpflichtung zum Almosen betonte, das iibrigens sehr oft
eine Rechtspflicht, nicht nur eine Liebespflicht darstellt44, legt man heute stirkeren
Nachdruck auf die Forderungen, die sich fiir den Einsatz der Christen auf dem
Gebiet der Arbeit in Wirtschaft, Gesellschaft und Staat ergeben. Dies ist keine grund-
sitzlich neue Sicht, sondern nur die Konsequenz aus den Erfahrungen und Einsichten
der Soziologie, Nationalokonomie usw., die es dem Menschen heute erlanben und
ermdglichen, mehr als frither auf die gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Struktu-
ren einzuwirken.

Dieser christliche Kampf gegen die Armut ist darum auch kein Ausweichen der
Kirche auf das Terrain der sozialen Utopien. Es gehort zur Aufgabe der Kirche, den
Menschen ihre Pflichten auch im Bereich dieser Welt deutlich zu machen, da sie ja
ihr Heil auf dieser Welt und im Verhiltnis zum Mitmenschen wirken sollen. Ob das
heute in diesem Zusammenhang vielberedete Wort des Herrn: ,Arme werdet ihr
immer unter euch haben“ (Joh 12, 8) nur ein situationsbedingtes Wort, ein obiter
dictum, ohne tiefere Prophezeiung war, oder ob es klar ausspricht, daf sich der
Mensch im Verlauf der Geschichte nie vom Leiden und Elend wird befreien kénnen,
mag in diesem Zusammenhang dahingestellt bleiben, Auf keinen Fall war es eine
Aufforderung zum Stillsitzen, wenn es um Fragen der zwischenmenschlichen Gerech-
tigkeit und Nachstenliebe gehtss. Der Christ weiff, da der Kampf gegen Leiden,
Krankheit und Tod in dieser Weltzeit trotz aller Fortschritte der Medizin nicht
gewonnen werden kann. Er hat Griinde dafiir, zu vermuten, dafl dies auch fiirr den
Kampf gegen die Armut gilt. Wenn er darum gegen Krankheit oder Elend kimpft,
so setzt er sich nicht fiir die Utopie eines endgiiltigen Paradieses auf Erden ein, son-
dern fiir das Heil einer zukiinftigen Welt, im ,neuen Himmel und auf der neuen

4“4 Bigo, a.a.0. 263f. 4% Régamey, a.a.0. 423.



424 Heinrich Krauss

Erde“ (Apok 21, 1), fiir ein Heil, das auch der Kampf fiir die irdische Wohlfahrt der
Menschen bewirken hilft, falls er im richtigen Geist gefithrt wird.

Der Segen der freiwilligen Armut

Bis auf weiteres zumindest — und fir den, der die Realitit der Siinde ernst
nimmt, bis ans Ende der Tage — wird aber dieser direkte Kampf gegen die Armut
sehr oft erfolglos bleiben. Dem Christen wird dann nur der Weg Christi selbst offen
stehen, der die Armut auf sich genommen hat, um sie durch das Opfer in kiinftiges
Heil zu verwandeln. ,Folgen wir diesem einzigartigen Vorbild, und wir kénnen
sicher sein, dafl wir viel Gutes tun. Denn dann sind es nicht mehr wir, die leben,
sondern Er ist es, der in uns lebt, unsere Akte sind nicht mehr die unsrigen, voll
menschlicher Unzuldnglichkeiten, sondern die Seinen, voll gottlicher Wirkkrafi“s.
Dieses ,voll gottlicher Wirkkraft® ist keine neue Lehre. Nach dem hl. Thomas#
spendet die Armut einen siebenfachen Segen: Siindenerkenntnis, Tugendbewah-
rung, Herzensruhe, Gebetserhérung, Gottesgenufl, Erhéhung, Himmelserbe. — Las-
sen wir die Frage der Siecbenzahl beiseite; interessant ist an dieser Stelle die Tat-
sache, dafl der hl. Thomas der Armut eine Wirkkraft zuschreibt, einen Segen, der
sogar die ewige Seligkeit zu verursachen vermag. Die Armut wird hier als , Tugend*
ernst genommen. Tugend meint hier nicht irgendeine Fehlerlosigkeit, sondern virtus,
also Kraft. Mit solcher verwandelnden Kraft mufl somit das Wesen der Armut zu
tun haben.

Gott scheint es sich vorbehalten zn haben, gerade durch und iber die Armut in
besonderer Weise seinen Heilswillen zu manifestieren. Der hl. Paulus war sich
bereits dessen bewufit, und fiir Charles de Foucauld wird jenes ,die Kraft aus meiner
Schwiche ziehen“ noch in unseren Tagen geradezu lebensbestimmend4s. Aus dieser
Kraft Gottes, die sich iiber die Armut im Menschen kundtut, kommt auch der beson-
dere Zeugnischarakter der Armut (wie auch der der Keuschheit und des Gehorsams).
Die Gnadenfille Gottes bewirkt im Menschen einen Drang zur Armut®. Beim
»Nahen Gottes“ 148t der Mensch alles fahren. Der Mensch, der arm wird, gibt so
Zeugnis, dafl Gott in sein Leben eingetreten ist, dafl Gott fiir seine Zwecke dieses
Leben ganz mit Beschlag belegt hat.

Die Armut ist also auch unter diesem Gesichtspunkt nicht nur Verzicht auf Besitz,
um die Siinde zu meiden oder um fiir den Dienst Gottes ganz frei zu sein. Sie ist
Verherrlichung Gottes, der das Kleine erwéhlt, um grofie Dinge zu tun. Sie hiingt
damit innigst mit der Heils6konomie zusammen und ist Schlissel zum Verstindnis
des gottlichen Heilsplans im Alten und Neuen Bund wie auch in der Geschichte der
Kirche. ,Infirma mundi elegit Deus“ (nach dem griech. Text: ,das Térichte der Welt
hat Gott erwdhlt*) (1 Kor 1, 27), sagt der hl. Paulus und nimmt dabei das Thema
des Magnifikats wieder auf, in welchem dieser ,Schliissel zur Heils6konomic“ seine
kiirzeste und klarste Formulierung gefunden hatso,

Nicht nur durch ihre Eignung, die Macht Gottes aufzuzeigen, ist die Armut der
Heilsokonomie verhaftet. Sie ist es auch durch ihre Nihe zum Kreuz. Im Kreuz zeigt

4 Six, a.a.0. 328. 4 Six, a.a.0.100.
47 In Isai. 48, MSL XIX s 21. 9 K.Rahner, a.a.0.274.
% Vgl. die Analyse des Magnifikat bei Gelin, a.a.0. 108ff.



Armut in der Uberflufgesellschaft ‘ 425

sich die Moglichkeit der Umwandlung des Bosen ins Gute auf dem Weg der Siihne
oder der freiwilligen Ubernahme des stellvertretenden Leidens.

Mag auch das Heidentum in der Erhéhung der Armen bereits ein Zeichen der
Madht der Gottheit gesehen habens! und die Entbl6fung von Gitern in auflerchrist-
lichen Philosophien und Religionen als aszetisches Mittel bedeutsam gewesen sein,
der Gedanke einer in der Armut selbst liegenden Heilskraft ist der Bibel allein
eigen. Er wird zum ersten Mal deutlicher ausgesprochen in den Stellen bei Isaias,
die vom stellvertretend leidenden Gottesknecht handeln, und findet seine klare Dar-
stellung im Leben und Sterben Jesu, der, ohne selbst schuldig zu sein, Armut, Leiden
und Tod um des Heiles der Menschen willen auf sich nahm. In den Seligspreisungen
wird diese heilswirksame Kraft allen Menschen verheifien, die die unerloste Welt
in der Nachfolge des Herrn annehmen und erleiden wollen, um sie in der Mitsithne
mit Jesu zu erldsen2, Dabei ist keineswegs die Armat als solche kanonisiert worden.
Sie ist und bleibt ein Ubel. Gelin warnt davor, anzunehmen, ,dafi Jesus eine
bestimmte soziale Klasse seliggesprochen hitte. Nirgends tragt das Evangelium den
Charakter eines sozialen Manifests“s3. Es geht vielmehr bei den Seligpreisungen
gerade um diese verwandelnde Kraft der Armut, durch die aus Bosem Gutes werden
kann — was ja gerade der Kern der Botschaft Jesu ist54.

Es geht deshalb auch bei der dhristlichen Solidaritit mit den Armen um das Ernst-
nebmen des Problems der Not, der Krankheit und des Elends in der Welt in einer
Weise, die den anderen Philosophien und Religionen weitgehend unbekannt blei-
ben mufite. ,War die antike Literatur der Darstellung der Groflen und der Herren
gewidmet . . ., so war es der Bibel vorbehalten, vor uns die untibersehbaren Scharen
der Kleinen heraufzubeschworen, die durch die Weltgeschichte ziehen, und deren
Aufbegehren die Menschheit aus der Ruhe stort . . . die himmelschreiende Klage des
Blutes Abels in den Uranfingen und zugleich das Jammern der Scharen, derer
Christus sich erbarmte 35,

Der christliche Drang zur Armut und zur Solidaritit mit den Armen und Leiden-
den hat nichts mit irgendwelchem Masochismus oder irgendeiner ,Sklavenmoral®
zu tun. Es geht bei dieser Solidaritat mit jenen, denen das Himmelreich in beson-
derer Weise verheiflen ist, um eine Nachahmung Gottes selbst, der sich nicht das Reiche
und Méchtige aussuchte, sondern das Arme und Geringe. Die Nachahmung des armen
Jesus hat einen heilstheologischen Sinn, ohne den sie letztlich nicht voll erklirt wer-
den kann. Im Alten Bund hatte man sich vor Verachtung und Unterdriickung der
Armen zu hiiten%, weil sie — als ,Figur® des Kommenden — Schiitzlinge des Herrn

5t Ebda. 112f. — Gelin zitiert Hesiod, wenn dieser von Zeus sagt: ,Leicht erniedrigt er
die Stolzen und erhéht er die Demiitigen®, und Asop, der sagt: ,Das Niedrige erhéht er und
das Hohe erniedrigt er.

52 Die Nihe zum Kreuz des Herrn und zur Mitiibernahme dieses Kreuzes im freiwilligen
Opfer und nicht die Indifferenz ist also kennzeichnend fiir die Armut. ,Wer das Geheimnis
des Kreuzes betrachtet, versteht, daff dic Armut eine wesentliche Voraussetzung des Aposto-
lats ist.“ Gelin, a.a.0. 122.

5 Ebda. 125.

54 Die , Verwandtschaft zwischen Magnifikat und Seligpreisungen®, von der Gelin spricht
{(ebda. 114), dentet in dieselbe Richtung. — Hinsichtlich des Gehorsams sagt Phil 2, 7ff.
etwas Ahnliches. 5% Gelin, a.a.0.47. 56 Ebda. 11 — 25, 84.



426 Heinrich Krauss

waren. ,Jesus hingegen hat uns gelehrt, den Armen als Sakrament seiner eigenen
Gegenwart unter uns zu betrachten ... Es ist die besondere Aufgabe der Armen,
in der Kirche das Antlitz Jesu lebendig zu erhalten, weil er ja in der Menschwer-
dung, in seinem 6ffentlichen Leben und in seiner Passion die Armut, das Leiden
und den Mifierfolg sich ganz zu eigen gemacht hat“s7,

Es mag paradox erscheinen, daff man nach den ,Wegen heutiger Armut® erst
suchen mufl. Ist das nicht ein deutliches Zeichen dafiir, dafl dieses Suchen nichts
anderes als fromme Romantik bedeutet, weil die Zeit der Armut voriiber ist? Man-
cher wird das sagen. Aber ist es nicht in Wirklichkeit die Herzenshirte, die dem
Reichen — wie zu allen Zeiten — auch heute die Existenz und die Not des Armen
verdeckt? Ist es nicht jener Abgrund, der zwischen den beiden Gruppen von Men-
schen, den Reichen und den Armen, liegt und iiber den — wie Jesus sagt (Lk 16, 26)
— keine Briicke fiihrt?

Fiir den, der zu sehen bereit ist, ist allerdings die Kluft zwischen denen, die alles
haben, und denen, die das Notwendigste entbehren, so grofl wie je. Dreiviertel der
Menschheit hungert oder ist unterernihrt, wobei der Abstand zwischen den im Uber-
flufl lebenden Gesellschaften und jenen, in denen die Not herrscht, sogar stindig
grofler wird — wohlgemerkt, nicht nur weil bei den ersteren ein schnellerer wirt-
schaftlicher und sozialer Fortschritt festzustellen ist, sondern auch weil bei den letzte-
ren sich vielfach die Verhiltnisse mit jedem Jahr verschlechtern®®. Mag also bei uns
die Armut des Einzelnen nicht mehr auf so krassen Gegensitzen beruhen, obwohl es
auch hier noch vielerlei driickende Not gibt®, so bleibt die Kluft innerhalb der
Menschheit als eine solche zwischen reichen und armen Vélkern weiterhin bestehen®e,
Sie ist sogar ein viel groflerer Skandal, weil die Not heute nicht mehr auf technischen
und wirtschaftlichen Unzuldnglichkeiten beruht wie friiher, sondern auf der noch
immer anzutreffenden mangelnden Bereitschaft der Menschen, zusammenzuarbeiten,

Zwar muf} der Christ alles tun, was in seinen Kriften steht, um auf nationaler wie
auf internationaler Ebene durch einen Umbau der wirtschaftlichen und gesellschaft-
lichen Verhéltnisse hierin Wandel schaffen zu helfen. Oft wird er aber madhtlos vor
dieser Trennung der Menschheit in Reiche und Arme, vor dem ,Abgrund* anch des
Unverstindnisses zwischen Reich und Arm, stehen. Dann kann es sein, dafl ihm das
Beispiel seines Herrn und Meisters zeigt, wie doch eine Briicke zu schlagen ist — schon
in dieser Welt, wenn auch nicht nach der Weise dieser Welt —, die jene Einheit der
Menschen wiederherstellt, deren Fehlen seit den Tagen Kains das sichtbare Zeichen
einer in Siinde verstrickten Menschheit ist. )

57 Ebda. 116f. — Vgl. im Brevier die IV. Lesung vom Fest des hl. Laurentius, wo der
Mirtyrer ja etwas Ahnliches zum Ausdruck bringt.

%8 Louis-Joseph Lebret OP, Suicide ou survie de I'Occident?, Paris 1958, S. 18 und
passim.,

% Man denke allein an die stets zu engen Wohnungen, die nicht gewollte und aufge-
dringte, allzu mechanische Form der Arbeit usw., um von der eigentlichen Not einmal zu
schweigen.

% Francois Russo SJ, La pauvreté devant les transformations économiques et sociales
du monde moderne, in: Christus 6 (1959), 489.



