
Armut in der Überflußgesellschaft 

Von Heinrich Krauss SJ, Mannheim 

In unserer Zeit, in der der bekannte amerikanische Nationalökonom Galbraith ein 
Buch unter dem Titel •Gesellschaft im Überfluß" veröffentlichen konnte, worin nicht 
mehr der Mangel, sondern die Überfülle der Güter als das eigentliche volkswirt- 
schaftliche Problem von heute aufgezeigt wird1, stellt sich die Frage nach dem Sinn 
und den Formen des christlichen Armutsideals in einer neuen und dringlichen Weise. 

Für viele Menschen unserer westeuropäischen und nordamerikanischen •Überfluß- 
gesellschaft" ist die Armut keine greifbare Realität mehr. Obwohl es auch in der 
Bundesrepublik noch Arme gibt • sogar in den USA gibt es sie •, obwohl es in 
den Entwicklungsländern noch unübersehbares Elend gibt, scheint es selbst für die- 
jenigen bei uns, die diese Fülle von Armut oder Elend durchaus sehen und sich um 
Abhilfe bemühen, nur noch eine Frage der Zeit zu sein, bis durch Technik und 
moderne Wirtschaft, durch Sozialpolitik und Entwicklungshilfe der Hunger und die 
Not auf der gesamten Erde beseitigt sind. Wer wollte leugnen, daß man bei uns 
allzusehr geneigt ist, jene Hoffnung auf die ganze Welt auszudehnen, die Herbert 
Hoover vor dreieinhalb Jahrzehnten für die USA ausgesprochen hat: •Wir werden 
bald mit Gottes Hilfe den Tag erleben, an dem die Armut aus unserem Volke ver- 
bannt sein wird." Die Armut hat im Bewußtsein des heutigen Menschen aufgehört, 
eine unumstößliche Gegebenheit des menschlichen Daseins zu sein, der mindestens 
ein Teil der Menschen zwangsläufig unterworfen ist. Die Armut wird dort, wo sie 
sich findet, als eine bloße Panne der wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Organi- 
sation oder als eine sicher bald zu beseitigende Unzulänglichkeit in der Ausnutzung 
der landwirtschaftlichen und industriellen Möglichkeiten angesehen. 

Wird der uralte Gegensatz von Arm und Reich demnach verschwinden? Wird der 
Fluch, der auf der Armut zu liegen schien, ebenso durch den Reichtum aller über- 
wunden sein wie die Segensverheißungen, die die christliche Botschaft an die im 
rechten Geiste getragene Armut geknüpft hat? Werden die Weherufe des Herrn 
über die Reichen und sein erschreckender Ausspruch, daß eher ein Kamel durch ein 
Nadelöhr geht als ein Reicher in den Himmel, ihren Sinn verlieren, und werden die 
Seligpreisungen der Armen sowie die Aufforderung an die Besitzenden, alles zu 
verlassen, um dadurch das ewige Leben zu gewinnen, gegenstandslos sein? Wird der 
Gegensatz von Arm und Reich also nicht nur aufhören, eine Kategorie des mensch- 
lichen Daseins zu sein, wird er damit zwangsläufig auch aufhören, eine religiöse 
Kategorie zu sein? 

Unbestreitbar hat der Sinn der Armut • wie der des Leides • den Menschen 
von jeher Schwierigkeiten gemacht. Im Bereich der Offenbarung ging es bei der 
Frage der Armut stets auch um die der göttlichen Vorsehung. Man sah in der Armut 
zunächst mehr den Charakter der Strafe, um später • anfangsweise bei manchen 
Propheten (Isaias) und voll im Neuen Testament • zum Verständnis ihrer heils- 
wirkenden Kraft geführt zu werden. Der Optimismus der Aufklärung und der 

1 John Kenneth Galbraith, Gesellschaft im Überfluß, Ubertr. aus dem Amerikani- 
schen, München 1959. 



Armut in der Überflußgesellschaft 411 

liberale Fortschrittsglaube, die unterschwellig unser aller Bewußtsein bestimmen, 
wenden sich von solcher Deutung der Armut ab. Durch bessere Erziehung und Bil- 
dung, durch technische und wirtschaftliche Methoden will man den Ursachen der 
Armut zu Leibe gehen, um sie und die mit ihr verbundene Entwürdigung des Men- 
schen zu beseitigen. Der Chiliasmus der Marxisten sieht pseudo-theologisch zwar 
eine Art Heilskraft im •absoluten" Elend des Proletariats, die aber zum •Umschlag" 
der Revolution und dann zur kommunistischen Überflußgesellschaft führen muß. 
Auch hier wird also eine Überwindung der Armut im Bereich dieser Welt und über 
die Mittel dieser Welt angestrebt. Sowohl im liberalen wie im marxistischen Denken 
ist die Armut bloßer Grund des Anstoßes und Ärgernisses. Für ein tieferes Ver- 
ständnis des Armutsproblems bleibt kein Raum. 

Solche Überlegungen sind nicht nur bei den •Reichen" festzustellen, sondern auch 
bei den •Armen". Ein Grund dafür ist nicht zuletzt die oft mißverständliche Ver- 
kündigung der christlichen Armutsbotschaft während der großen Krisen der begin- 
nenden industriellen Revolution, als gewisse Kreise innerhalb der Kirche statt der 
Pflicht zu sozialer Gerechtigkeit allzulange bloß eine Pflicht der karitativen Näch- 
stenliebe anerkennen wollten. Das hat noch Konsequenzen bis in unsere Zeit: •Das 
Paradox ist ganz offensichtlich: Die Nächstenliebe spornt gewisse Christen unserer 
Zeit an, ihre Solidarität mit der Arbeiterbewegung zur ersten Forderung eines 
gelebten Glaubens zu machen. Aber nun verschmäht die Arbeiterwelt eine Nächsten- 
liebe, in der sie die verdächtige Geste jener wiederzuerkennen glaubt, die ehemals 
gern davon sprachen, ,zum Volke zu gehen', wobei dieser Ausdruck eine Nuance 
von Herablassung und Fürsorge enthielt. Das Arbeiterbewußtsein fürchtet, daß man 
wieder einmal mit dem Wort ,die Armen' ein infantiles Stadium und einen natür- 
lichen Zustand der Abhängigkeit bezeichnen will. Eine lange praktische Kenntnis 
des wohlgesinnt-reaktionären Paternalismus mahnt die Armen von heute zur Vor- 
sicht gegenüber einer allzu bekannten Rede. Und sie haben recht, daß sie die Erinne- 
rung an gewisse Täuschungsmanöver wachhalten... Gegenüber dieser Haltung einer 
Christenheit ohne Christentum haben sich die Armen erhoben und fordern ihre 
Menschenehre, ihre volle Würde, entschlossen, sie mit Gewalt zu erobern und sich, 
da es nicht anders geht, die politische Macht zu sichern, die von ihren augenblick- 
lichen Trägern ohne Gerechtigkeit ausgeübt wird"2. Die geistige Haltung mancher 
Eliten in den ehemaligen Kolonien und heutigen Entwicklungsländern hat ihre Wur- 
zel u. a. in einem ähnlichen Phänomen. 

Zwei Dinge sind es darum, die für den heutigen Christen hinsichtlich der Armut 
zur Diskussion stehen: Nicht nur, ob die Formen der Armut noch zeitgemäß sind, in 
denen sich die Armut als Stand oder Haltung ausspricht, sondern ob die Armut in 
ihrer religiösen Bedeutung nicht einfach durch die Zeitereignisse überholt ist. 

Neuentdeckung der Armut in der Kirche 

Während das profane Denken am Problem der Armut und des Elends zwar nicht 
vorbeigeht • man denke an die Bemühungen auf Weltebene zur Entwicklungs- und 
Katastrophenhilfe •, aber es doch nur sehr wenig grundsätzlich betrachtet, hat sich 

2 Albert Beguin, Les pretres-ouvriers et Vesperance des pauvres, in Esprit 22, S. 338f. 
Zitiert bei Gregor S i e f e r, Die Mission der Arbeiterpriester, Essen 1960, S. 258f. 



412 Heinrich Krauss 

in den letzten Jahrzehnten paradoxerweise in der Kirche eine Renaissance des 
Armutsdenkens und des Armutsstrebens vollzogen. P. Regamey OP, der 1941 ein 
Buch über die Armut veröffentlicht hatte8, schrieb im vergangenen Herbst: •Es 
drängt sich einem geradezu auf, daß heute die Veröffentlichungen über die Armut 
nur so aus dem Boden schießen, während kein einziges Buch dieser Frage gewidmet 
war, als 1941 mein Werk erschien, mit Ausnahme allerdings der Arbeit von Mgr. 
Baunard im Jahre 1903"4. Die Erörterungen und Traktate über die Armut sind in 
den letzten Jahren tatsächlich immer zahlreicher geworden. Neben dem schon 
erwähnten Buch von Regamey OP sei hier nur an die ausgezeichnete Untersuchung 
von Gelin über den Begriff der •Armen" im Alten und Neuen Testament erinnert. 
Wir werden darauf noch zurückkommen5. Auch bei den evangelischen Christen ist 
eine gewisse Neubesinnung unverkennbar. Man vergleiche nur die Behandlung des 
Stichwortes •Armut" in der zweiten Auflage des RGG von 1927 mit der in der 
neuen, dritten Auflage von 19576. 

Man fragt sich u. a., welche Besonderheiten unser modernes Wirtschafts- und 
Gesellschaftssystem für das Verhältnis von Reichtum und Armut mit sich bringt, und 
trifft verwundert auf die Naivität vieler Christen, die glauben, unser modernes 
kapitalistisches System sei schon darum menschlicher als frühere Sozialordnungen, 
weil es eine größere Fülle von Gütern produziert. Es sei hier nur an Studien wie die 
von Em. Mounier, Ciaire Lucques und P. Bigo SJ7 oder die von Jaques Ellul8 in 
protestantischer Sicht erinnert. 

Auch im Klerus und bei den schon seit Jahrhunderten bestehenden Orden und 
Kongregationen sucht man einen neuen Zugang zum Armutsideal, der den ver- 
änderten Verhältnissen angepaßt ist. Mgr. Ancel, Weihbischof von Lyon, hat hier 
einen wertvollen Beitrag geliefert8 und P. Karl Rahner viele Fragen aufgeworfen10. 

3 Pie-Raymond Regamey OP, La Pauvrete, introduction necessaire ä la vie chretienne. 
Aubier, Coll. •La Vie interieure". 

4 La pauvrete depuis vingt ans, in: La Vie spirituelle, oct. 1962, S. 417. 
5 Albert G e 1 i n, Die Armen • Sein Volk, Mainz 1957. • Man könnte hier ebenfalls 

nennen: Jacques Gilles Gourbillon (Hrsg.), Der Gott der Armen im Alten und Neuen 
Testament, Düsseldorf 1961 (Reihe •Die Welt der Bibel"). 

6 Während sich die 2. Auflage damit begnügte, abschließend zu sagen: •Vom Standpunkt 
evangelischer Ethik ist zu fordern, daß es Armut überhaupt nicht gebe ... Selbstverleugnung 
führt zu der wahren Armut, d. h. zu der inneren Freiheit und Unabhängigkeit gegenüber 
dem irdischen Besitz", sagt die neue, dritte Auflage in ihrem letzten Absatz: • ... Armut 
als in Freiheit ergriffener Beruf, wie sie für die katholische Morallehre so bedeutsam ist, ist 
als Möglichkeit auch in einer evangelischen Ethik anzuerkennen. Ein für immer verbindliches 
Armutsgelübde hat in ihr allerdings keinen Raum." 

7 Emmanuel Mounier, De la propriete capitaliste ä la propriete humaine, Paris 1936; 
Ciaire Lucques, La nouvelle pauvrete, Paris 1961; Pierre Bigo SJ, Richesse et Evangile, 
in: Revue de l'Action Populaire, Jahrg. 1956, S. 257ff., sowie ähnlich in deutscher Sprache 
in dem von Armin S p i t a 1 e r herausgegebenen Sammelwerk •Sachlichkeit und Sittlichkeit 
in der Wirtschaft", Graz 1962, S. 193ff. • Hinzuweisen wäre hier auch auf die verschie- 
denen Werke von Louis-Joseph L e b r e t OP und die von ihm ins Leben gerufene Zeit- 
schrift •Economie et Humanisme". 

8 Jacques Ellul, L'homme et Vargent, Neufdiatel 1954. 
9 Mgr. A n c e 1, La Pauvrete du pretre ..., Lyon 1946. 
10 Vgl. Karl R a h n e r SJ, Die Armut des Ordenslebens in einer veränderten Welt, in: 

Geist und Leben 33 (1960), 262ff. 



Armut in der Überflußgesellschaft 413 

Die von den französischen Jesuiten 1954 gegründete Zeitschrift CHRISTUS kommt 
immer wieder auf die Frage der Armut in der heutigen Zeit zurück. 

Es sind in den letzten Jahrzehnten aber auch neue religiöse Gemeinschaften und 
Institute entstanden, in deren Spiritualität und Lebensweise die Armut einen ebenso 
bedeutenden Platz einnimmt wie einst beim heiligen Franz von Assisi. Man denke 
nur an Charles de Foucauld, dessen innerer Weg fast allein vom Ringen um die 
größtmögliche Armut bestimmt gewesen ist11. Die in seinem Gefolge entstandenen 
Gemeinschaften stehen ihm hierin nicht nach. 

Wenn man sich nach den Ursachen dieser Neuentdeckung der Armut innerhalb der 
Kirche fragt, so wäre einmal die Güterfülle zu nennen, die der humane und religiöse 
Mensch sehr bald als Bedrohung empfinden muß, da sie die innere Einheit seines 
Lebens nach tausend Richtungen hin zu zersplittern geeignet ist. Wer sich den von 
allen Seiten auf ihn eindringenden Anregungen und Reizen • selbst ganz unschul- 
diger Art • in Presse, Film, Fernsehen, Wohnungs-, Kleidungs-, Reisekomfort ein- 
fach hingibt, wird bald feststellen müssen, daß ihm der Weg zur innerer Sammlung 
und Besinnung und selbst zu fruchtbarer geistiger Arbeit verschlossen bleibt. Zu- 
sammen mit der Erfahrung der Ungesichertheit all solchen Besitzens und Genießens, 
eine Folge zweier Weltkriege und der dadurch ausgelösten politischen und ökonomi- 
schen Umwälzungen, mag dies bei vielen zu einer Neubesinnung auf die Werte einer 
freiwillig übernommenen Armut beigetragen haben12. 

Dazu kommt noch ein weiterer Grund, der vielleicht erklärt, warum das christliche 
Armutsideal gerade in den Ländern zuerst eine Neubelebung erfahren hat, in denen 
größere Teile der Bevölkerung von der marxistischen Ideologie erfaßt oder beein- 
flußt sind. Der sich auf eine Mystifizierung des Proletariats stützende kommunisti- 
sche Messianismus hat weite Kreise aus einer wirklichen oder vermeintlichen Ver- 
bürgerlichung aufgeschreckt und sie mit der Realität der Armut und des Elends der 
Massen konfrontiert. Die Bewegung der Arbeiterpriester ist dafür • sowohl in ihren 
fruchtbaren Aspekten wie auch in ihren Mißgriffen • bezeichnend13. 

Armut und Indifferenz 

Natürlich ist die Nachahmung des armen Jesus wie schon bei allen früheren 
Erneuerungsbewegungen innerhalb der Kirche auch bei der heutigen Neubesinnung 
auf die Werte der Armut das Entscheidende. Für diese Nachahmung gibt es aber 
kein einfaches Rezept und keine Schablone. Sie muß immer den Zeitumständen an- 

11 Jean-Francois Six, lüneraire spirituel de Charles de Foucauld, Paris 1958, S. 127ff.; 
133ff. und passim. 

12 Im Zusammenhang mit dieser Neuentdeckung der Armut ist auch bemerkenswert, daß 
sich bei den Erscheinungen der Muttergottes in Banneux (1933) diese selbst •Jungfrau der 
Armen" nennt. Vgl. Les faits de Banneux Notre-Dame, Etudes par J. Beyer, R. Car- 
pen t i e r etc., 1959. Dort Hinweis, daß die Eigenart von Banneux • im Vergleich zu 
Lourdes, La Salette, Fatima, Beauraing • das Thema der Armut ist, a.a.O. S. 174. •In 
Banneux gewinnt ein biblischer Grundgedanke neues Leben, der noch so aktuell ist, daß 
zum Beispiel Abbe Pierre nicht zögerte, seine Person und sein Werk unter den besonderen 
Schutz der Jungfrau der Armen' zu stellen." a.a.O. S. 173. 

13 Sief er, a.a.O. S. 84, 165. • Ebda. 261 auch Hinweis auf gewisse Zusammenhänge 
der Armutsbewegung in Frankreich mit der dort weniger entwickelten Wohnkultur und dem 
weit verbreiteten Verzicht auf repräsentativen Aufwand in Gebäuden und Mobiliar. 



414 Heinrich Krauss 

gepaßt sein. Nur dann wird sie ein heilsgeschichtliches Zeichen darstellen können. 
Diese Notwendigkeit einer immer neu zu findenden Ausprägung des christlichen 
Armutsideals hat bereits für die Länder und Zeiten gegolten, deren soziale und 
gesellschaftliche Zustände denen Palästinas zur Zeit Jesu ähnlich waren. Um wieviel 
mehr gilt sie für die Länder und Zeiten, in denen sich die äußeren Verhältnisse ganz 
wesentlich gewandelt haben. Die Schwierigkeit ist hier größer. Moderne Soziologen 
sehen nicht zu Unrecht die industrielle Revolution der letzten 200 Jahre als eine 
ebensolche Zäsur in der Menschheitsgeschichte an, wie sie die Seßhaftwerdung im 
neolithischen Zeitalter darstellte133. Die heuzutage notwendige Anpassung der 
Armut sowie der Zugang zu ihrem Sinn erfordern eine Berücksichtigung der neuen 
Einstellung zu den Schätzen der Erde. Unsere •Überflußgesellschaft'' beruht nicht 
lediglich auf einer mengenmäßigen Fülle der Güter, wie sie in früheren Zeiten auch 
da und dort vorgekommen sein mochte, sondern auf der Verwirklichung von früher 
ungeahnten Möglichkeiten im Bezug des Menschen zur Natur und zur Gesellschaft. 

Man könnte sich die Antwort auf dieses Problem leicht machen und einfach sagen, 
der Geist der Armut könne doch heute ebensogut wie früher verwirklicht werden, 
da er im Grunde nichts anderes beinhalte als die innere Freiheit von den Gütern 
dieser Welt; es spiele dafür keine allzugroße Rolle, ob diese Güter in einer Gesell- 
schaft zahlreich zur Verfügung stünden oder nicht, man dürfe nur sein Herz nicht an 
sie hängen und sie nur insoweit gebrauchen, als sie zur Erreichung der jeweiligen 
Ziele nötig seien; dies gelte in gleicher Weise für die persönlichen Bedürfnisse der 
in der Welt lebenden Christen wie für die Erfordernisse der mit apostolischen Auf- 
gaben betrauten Priester und Ordensleute. 

Nun ist zwar durchaus richtig, daß Existenz und Arbeit in einer •Überflußgesell- 
schaft" eine andere Benutzung der Erdengüter nahelegen als eine Zeit, in der so 
ziemlich alles eine seltene Ware war. Aber damit ist die eigentliche Frage der Armut 
noch nicht gelöst. Die Kirche hat nämlich in der Armut • diese als Entschluß 
verstanden, wenig oder nichts von den zur Verfügung stehenden Gütern haben zu 
wollen • stets einen eigenständigen Wert gesehen und nicht nur ein anderes Wort 
für die Indifferenz gegenüber den irdischen Gütern. Sie kennt von jeher einen 
•Stand" der Armut. Bloßes Streben nach Indifferenz gegenüber den Gütern dieser 
Welt genügt darum für die Verwirklichung der christlichen Armut nicht. Zur Indif- 
ferenz muß • soll es sich um das christliche Armutsideal handeln • noch eine tat- 
sächliche Armut hinzukommen, die immer mehr sein sollte als die Beschränkung auf 
das Notwendige. Das gilt für den Weltchristen ebenso wie für Ordensleute. Ohne 
ein bestimmtes Maß tatsächlicher Armut kann auch die •geistliche Armut" nicht 
erlangt werden. Bei den großen Heiligen zeigte sich stets ein unwiderstehlicher 
Drang nach wirklicher Armut. Wer wollte die Unrast Charles de Foucaulds in seinem 
Streben nach wahrer Armut auf ein bloßes Streben nach Indifferenz zurückführen? 
Schreibt dieser doch in den ersten Monaten nach seiner Ankunft bei den Trappisten 

i3a Vgl. Hans F r e y e r , Theorie des gegenwärtigen Zeitalters, Stuttgart 1955: •Maschi- 
nen zu bauen, sie für sich arbeiten zu lassen und sich von ihrem Gang bis in die Seele hinein 
abhängig zu machen: Dieser Entschluß hat das menschliche Dasein ebenso gründlich ver- 
wandelt wie damals der Entschluß, zwischen vier Pfählen zu wohnen und sein Schicksal mit 
einem Stück Erde zu verbinden" (81). 



Armut in der Überflußgesellschaft 415 

von Akbes in Syrien, einem der ärmsten Klöster selbst unter den Trappisten, an 
Abbe Huvelin: •Sie drücken die Hoffnung aus, daß ich hier genug Armut finde. 
Keineswegs! Wir sind arm für die reichen Leute, aber wir sind nicht so arm wie 
Unser Herr es war, nicht so arm wie ich es in Marokko war, nicht so arm wie der 
heilige Franziskus war.. ."14. Es ist die gänzliche Angleichung an den •armen" Jesus, 
um die es hier ebenso geht wie einst bei Franz von Assisi, bei Dominikus, bei Igna- 
tius von Loyola15 oder in neuerer Zeit bei der kleinen Therese. Was Charles de 
Foucauld will, ist ein Leben mit dem Herrn, •ein Leben wie das Deine war, in dem 
ich vollständig Dein Verachtetsein, Deine Armut, Deine niedrige Arbeit, Dein Sich- 
begraben-Lassen und Dein Im-Dunkel-bleiben teilen kann"16. Das ist mehr als bloß 
Streben nach Indifferenz und innerer Freiheit gegenüber den Gütern der Welt. 

Darum wäre es auch falsch, die Armut im Orden auf die bloße Abhängigkeit von 
der Ordensregel, von der Praxis des jeweiligen Instituts oder von der Erlaubnis der 
Oberen zurückzuführen. Auch hier nähme man der Armut ihre Eigenständigkeit 
und machte sie zu einem Unterfall des Gehorsams. Man spräche ihr jeden materiel- 
len Inhalt ab und bliebe im Formalismus stecken. •Armut und Abhängigkeit sind 
nicht dasselbe"17. Im Grunde weicht man auch hier der eigentlichen Frage nach 
Wesen und Eigenart der Armut nur aus, um dann doch zu einer Antwort gezwungen 
zu werden, wenn es darum geht, zu bestimmen, welche Kriterien nun der Obere beim 
Geben solcher Erlaubnisse anwenden müsse. 

Die unleugbare Wandelbarkeit der Formen und Ansatzpunkte der Armut darf also 
keineswegs zu der Meinung verführen, eine objektive und generelle Bestimmung 
dessen, worin die Armut in einer bestimmten Zeit bestehen könne, sei überhaupt 
unmöglich. Wenn die Armut den Umständen entsprechen muß und darum in gewis- 
ser Weise relativ ist, so bedeutet das keine uferlose Relativität. Es gibt eine obere 
und eine untere Grenze18. Wer einen Blick in die Kirchengeschichte, auch die der 
neuesten Zeit, tut, wird erstaunt sein, wie sich immer wieder die Armutsformen ein- 
stellen, die in ihrer Zeichenhaftigkeit und in ihrem Botschaftscharakter trotz aller 
Radikalität die am besten •angepaßten" sind. Neue Formen und Ausdrucksweisen 
der christlichen Armut sind allerdings weniger durch bloßes Deduzieren entstanden, 
sondern unter dem Antrieb der Gnade erfunden worden: •Die Treue gegen das Vor- 
bild Jesu muß auch schöpferisch sein. Sooft man neuen Zivilisationen begegnet, wer- 
den auch neue Weisen der Armut zu erfinden sein. Die Nachfolge Christi darf nicht 
nur buchstabengetreu, sondern muß erfinderische Neuschöpfung sein"19. 

14 Six, a.a.O. S. 128. 
15 Man beachte, welch überragende Rolle die Armut zeit seines Lebens für ihn gespielt 

hat: von der •heroischen" Zeit als Pilger bis zu dem Ringen um die größtmögliche Armut 
in den Konstitutionen. Ferner sei darauf hingewiesen, daß auch im Zusammenhang der 
Exerzitien die Armut, und zwar die tatsächliche Armut, eine grundlegende Rolle spielt (Vgl. 
die Wahlbetrachtungen der 2. Woche, wo fast nur von der Armut die Rede ist). Mit der 
Indifferenz wird die Armut in den Exerzitien keineswegs gleichgesetzt: im Fundament wird 
Indifferenz gegenüber Armut oder Reichtum verlangt • was impliziert, daß Armut etwas 
anderes ist als Indifferenz •, und in der Betrachtung über die drei Grade der Demut wird 
angestrebt, daß man die Armut eher wolle als den Reichtum, daß man also über die Indif- 
ferenz hinauswachse in eine Bevorzugung der Armut hinein. 

16 Six, a.a.O. S. 101. lsK.Rahner, a.a.O. S. 275f. 
"K. Rahner, a.a.O. S. 264.                        10 G e 1 i n, a.a.O. S. 121. 



416 Heinrich Krauss 

Um die Möglichkeiten der christlichen Armut in unserer Zeit ausfindig zu machen, 
gibt es zwar den Weg, sich zu fragen, welche Grundhaltungen in der Armut über- 
haupt zum Ausdruck kommen, und dann zu suchen, welche Verwirklichung sich dar- 
aus nahelegt. Dieses Vorgehen ist durchaus legitim und bis zu einem gewissen Grade 
immer auch unerläßlich. Um jedoch konkreter zu sehen, welches die für unsere Zeit 
besonders passenden Formen der Armut sind, gibt es noch einen anderen Weg. Man 
kann nämlich an den in unserer Zeit entstandenen religiösen Gemeinschaften und 
Instituten sowie an den verschiedenen Reformbewegungen sozusagen ablesen, welche 
Gesichtspunkte gerade unter den Umständen unseres Wirtschafts- und Gesellschafts- 
systems für die Armut von Bedeutung sind. Jede große Periode der Kirchen- 
geschichte hat ihre konkrete Armutsgestaltung hervorgebracht. Wenn eine solche 
auch eine gewisse Überzeitlichkeit hat und darum ihre Daseinsberechtigung bis an 
das Ende der Tage behalten wird, so ist doch unverkennbar, daß in ihr jeweils eine 
besondere Aussage für die betreffende Zeitperiode zu finden ist. Die benediktinische 
Armut ist eine etwas andere Antwort auf die Übel und Gefahren der •Welt" als 
die Armut der franziskanischen Regel. Und die Armut der Jesuiten sowie der in 
ihrem Gefolge entstandenen Kongregationen trägt in ihren entscheidenden Zügen 
nicht nur dem besonderen Ordensideal Rechnung, sondern auch der besonderen ge- 
sellschaftlichen und wirtschaftlichen Situation der heraufkommenden Neuzeit. 

Wenn man wirklich unterstellen kann, daß in solchen Neugründungen der Heilige 
Geist in besonderer Weise am Werk war, dann darf es nicht als abwegig erscheinen, 
hier besondere Hinweise dafür finden zu wollen, wie gerade für die betreffende Zeit 
die Armut nach dem Willen des Herrn verwirklicht werden soll. Natürlich sind das 
nur Hinweise, und man muß sich auch hier vor einer bloßen Kopie hüten. Da jeweils 
der besondere Ordenszweck mit in Betracht gezogen werden muß, so darf etwa die 
besondere Armut der Kleinen Brüder von Charles de Foucauld nicht ohne weiteres 
und unbesehen auf Lebensformen übertragen werden, in denen wissenschaftliche 
oder apostolische Ziele und Aufgaben eine viel größere Rolle spielen als bei diesen. 
Trotzdem ist grundsätzlich ein Hinblicken auf solche neue Formen des religiösen 
Lebens für die Weltchristen, die die Armut ihren Möglichkeiten und Pflichten ent- 
sprechend üben wollen, gleicherweise wichtig wie für die alten Orden und Kongre- 
gationen, welche die Schwierigkeiten der Anpassung ihrer vielfach veralteten 
Armutsvorschriften an die neue Zeit in der rechten Weise bewältigen wollen. 

Armutsgestaltung in heutiger Zeit 

Es sind unverkennbar Wege zur tatsächlichen Armut, die die von der Armuts- 
bewegung erfaßten Menschen heute suchen, und nicht Wege zur bloßen Indifferenz 
oder zur bloß geistlichen Armut • wobei es dahingestellt bleiben mag, ob letztere 
ohne wirkliche Armut jemals erlangt werden konnte. Dieser Drang nach tatsäch- 
licher Armut spricht sich ebenso aus in den neugegründeten Orden und Säkular- 
instituten wie bei vielen Laien, die sich zwar nicht zu einem Leben der Armut als 
•Stand" berufen fühlen, die aber trotzdem die Armut konkret in ihr Familien- und 
Berufsleben hineinnehmen wollen. 

Den Versuchen zu einer Neugestaltung liegt dabei durchaus • Charles de Fou- 
cauld ist dafür nur ein Beispiel unter vielen • das Streben nach möglichst genauer 



Armut in der Überflußgesellschaft 417 

Angleichung an das Leben des Herrn zugrunde. Gerade in der Angleichung an die- 
ses Leben werden auch die anderen Motive, die von jeher für die christliche Armut 
bestimmend waren, erfaßt: die Armut um Gottes willen, in der sich der absolute 
Primat Gottes ausspricht (•Eines nur ist notwendig" Lk 10,41, •Gott allein ist 
genug" Theresia von Avila); die Armut um des Bruders willen, in der sich die 
Solidarität aller Menschen ausspricht; und schließlich die Armut um des Evangeliums 
willen, dessen Inhalt als •Frohbotschaft für die Armen" durch die Tat bezeugt und 
bekräftigt werden muß. Dabei vermeidet man alles Schablonenhafte sowie die Ver- 
wechslung der Armut mit der Indifferenz und dem Gehorsam schon dadurch, daß 
man sich nicht von einem abstrakten Prinzip, sondern von der Nähe zu einer Person 
und ihrem konkreten Leben leiten läßt. Man weist darauf hin, daß Jesus die Armut 
in verschiedenen Formen gelebt hat, daß die Armut der Krippe von Bethlehem und 
des Kreuzes von Golgatha nicht dieselbe sei wie die in Nazareth, die sich ihrerseits 
wieder unterscheide von der Armut der öffentlichen Jahre20. Man weist darauf hin, 
daß Jesus den Verkehr mit den Reichen und sogar die Teilhabe an ihrem Reichtum 
keineswegs grundsätzlich gemieden habe21, wenn sich auch aus seiner Berufung, 
gerade den Armen die Frohe Botschaft zu bringen, eine besondere Solidarität mit 
diesen und eine Angleichung an ihre Lebensbedingungen ergeben habe22. Bei aller 
Beweglichkeit im einzelnen, die sich daraus ergibt, will man jedoch vor allem dem 
•armen" Jesus in die heroische Armut der Stunden der Geburt sowie des Leidens 
und Sterbens nachfolgen, wofür wiederum vielleicht die Haltung Charles de Fou- 
caulds am bezeichnendsten ist23. 

Was nun im einzelnen bei all diesen modernen Bemühungen um die Armut beson- 
ders in die Augen fällt, läßt sich am besten unter den folgenden vier Gesichtspunk- 
ten vorlegen, die sich zwar vielfach überschneiden, die aber doch einige große Linien 
erkennen lassen: 

1. Armut als Konsumverzicht 

Auf den ersten Blick fällt an der Armut der Mangel an Gütern materieller Art 
ins Auge. Wenn man die Armut freiwillig auf sich nimmt, erscheint sie in dieser 

20 Zum Beispiel Manuel 0 11 e r o s, Problemes actuels de pauvrete, in: Christus, Heft 35 
(Juli 1962), 322ff. 

21 G e 1 i n , a.a.O. 118f. • Ähnlich für den hl. Paulus ebda. 121f. • Dieser Gesichtspunkt 
ist wichtig. Nicht nur wegen der Möglichkeit auch einer bloß geistlichen Armut • ein Pro- 
blem, das in diesem Beitrag ausgeklammert bleibt •, sondern noch aus einem andern 
Grunde: Gerade wenn man die Frage der Armut nicht lediglich am ständigen •Ist das 
notwendig?" abrollt, also an der Angleichung an die Indifferenz, entgeht man der Gefahr, 
die Tugend der •liberalitas" zu verletzen, wie das die Murrenden anläßlich der Salbung 
Jesu in Bethanien getan haben. • Über Verwandtschaft von Armut und •liberalitas" vgl. 
Regamey, a.a.O. 431. 

22 •Die Evangelisierung der Armen ist eines der Zeichen für die Ankunft des Reiches 
Gottes, das Jesus den Abgesandten des Täufers angegeben hat." Rene Voillaume, 
Lettres aux Fraternites, 1.1. S. 321. 

23 •Ich kann mir die Liebe nicht ohne das Bedürfnis, ohne das drängende Bedürfnis der 
Angleichung, der Ähnlichkeit und vor allem der Teilhabe an allen Mühen, allen Schwierig- 
keiten und allen Härten des Lebens Jesu vorstellen." Zitiert bei Six, a.a.O. S. 219, im 
Zusammenhang mit einer bemerkenswerten Meditation Charles de Foucaulds über die 
Armut. 



418 Heinrich Krauss 

Sicht als ein Verzicht auf die Güter, zu denen man sonst legitimen Zugang hätte. 
Legitimer Zugang bedeutet hier nicht nur rechtmäßigen Erwerb oder Besitz, sondern 
auch das Fehlen einer aszetischen Forderung, die um des inneren Gleichgewichts wil- 
len oder wegen der größeren Freiheit für den Dienst Gottes auf das betreffende Gut 
verzichten läßt. (Natürlich wird der letztere Gesichtspunkt auch für die Armut eine 
große Rolle spielen.) 

Es sind vor allem die Konsumgüter, in bezug auf die heute solche Armut prakti- 
ziert werden kann24. Der moderne Mensch wird davon zwangsläufig mehr haben und 
mehr gebrauchen müssen als der Mensch zur Zeit Christi oder noch vor hundert Jah- 
ren. Aber er kann sich doch selbst über die notwendige Aszese hinaus noch manches 
versagen, wenn er wirklich mit der Armut ernstmachen will. •Wer konsequent auf 
Genußmittel und Feinschmeckerei und überreichliches Essen verzichtet, wer Schmer- 
zen erträgt, ohne sie gleich durch Medikamente zu betäuben, wer sich dem Diktat der 
Mode diskret entzieht, seine soziale Stellung nicht zur Schau stellt, wem Sensations- 
hunger widerstrebt (Vergnügungen, Radio, Kino, Fernsehen, Reisesucht), wer sich 
keine der vielen Möglichkeiten der Verweichlichung gestattet, der kann in einer 
wirklich harten und ins Leben eingreifenden Weise bezeugen, daß er von .leben- 
digem Wasser' lebt und nicht von solchem, das den Durst nur noch vergrößert.. ."25. 

Als christliches Zeugnis ist diese Art von Armut bereits sehr wichtig. Besagt sie 
doch im kronkreten Fall, daß hier ein Mensch ist, der die Nähe zu Gott mehr schätzt 
als den Genuß der Dinge dieser Welt, und der mit der Botschaft des Herrn ernst 
zu machen bereit ist26. 

2. Armut als Besitz- und Erwerbsverzicht 

Armut ist aber in der Praxis mehr als bloßer Verzicht auf dieses oder jenes Gut: 
•Wer ein armes Leben begonnen hat, wird bald feststellen, daß die Armut ihm 
Verzichte auferlegt, an die er vorher gar nicht gedacht hat. In unserer Gesellschaft 
kann man durch Geld so ziemlich alles erreichen. Steht das Geld nicht nach Belieben 
zur Verfügung, so bedeutet das eine wesentliche Einschränkung der Bewegungs- 
freiheit. Ferner bedeutet Armut geringeren Einfluß auf die Mitmenschen und gerin- 
geres Ansehen, weniger Respekt und Freundlichkeit, die einem von den Mitmen- 
schen entgegengebracht werden .. ."27. 

Es ist heute zweifellos schwieriger als früher, die radikale Form der Armut zu 
leben, die in der gänzlichen Hingabe an die Vorsehung Gottes liegt. Hier konnte es 

24 Vgl. auch Anton Böhm, Das Weltverhältnis des Christen im Dienen, in: GuL 35 
(1962) 195. 

25 •Jesus • Caritas", Heft 1, S. 43. • Es handelt sich hier um eine geistliche Viertel- 
jahresschrift, herausgegeben vom •Sekretariat Charles de Foucauld", Freiburg i. Br., Bel- 
fortstraße 16. 

26 Hier darf auch der Verzicht auf •die Zeit, die einem gehört", nicht unerwähnt bleiben. 
Kommt er einem doch in unserem vielbeschäftigten Zeitalter oft so schwer an! •Diese 
Armut besteht darin, sich innerlich loszuschälen, auf ruhige Stunden zu verzichten • aber 
nicht auf die innere Ruhe und den Frieden •, vollständig und ohne selbstsüchtige Abwehr 
allem ausgeliefert sein, was jene, die irgendein Recht über uns haben, von uns verlangen." 
Rene V o i 11 a u m e, Botschaft am Wege, Freiburg 1962, S. 209. 

27 •Jesus • Caritas", a.a.O. 45. 



Armut in der Überflußgesellsdiaft 419 

früher zu einer radikalen Kontingenzerf ahrung28 kommen, die heute freiwillig nicht 
leicht realisiert werden kann. •Wenn jemand zur Zeit des hl. Franz von Assisi seine 
mit Goldstücken gefüllte Börse einem Armen gab, dann war diese Geste oft das 
Zeichen einer echten Bekehrung. Die Reichen übernahmen ja in einer Wirtschafts- 
ordnung, die zugleich in sich geschlossen und auf die Produktion seltener Güter 
abgestellt ist, die Funktion der Akkumulation, welche den Unterhalt vieler • wenn 
nicht sogar aller • sicherstellte. Wer seine Börse unter diesen Umständen verschenkt, 
verzichtet auf diese Wohltäterrolle, ohne zu wissen, welche Rolle er hernach spielen 
wird... Das kann eine heroische Ganzhingabe an Gott in Form des Wegwerfens 
aller Sorge um das Geld darstellen. Im Empfänger der Wohltat konnte damals 
leicht das Bild der Liebe, die nicht geliebt wird, sichtbar werden • ein Bild, das sich 
aufdrängt in einer Gesellschaft, in der es nicht für jeden Arbeit gibt und in der alle 
schweren Krankheiten unheilbar sind ... Heute haben die Staaten und die großen 
Weltorganisationen mehr und mehr alle Funktionen der Akkumulation und der 
sozialen Sicherung übernommen .. ."2». 

Es ist in unserer Zeit zweifellos schwer, aus dem System der sozialen Sicherungen 
freiwillig auszuscheiden. Kaum irgend jemand braucht damit zu rechnen, in Not und 
Krankheit gänzlich sich so überlassen zu bleiben, wie das früher nur allzu oft der 
Fall war. Es wäre sicher auch abwegig, um der Ermöglichung christlicher Armut 
willen, Einzelnen oder Gemeinschaften zu gestatten, sich außerhalb des Systems der 
Kranken-, Alters- und Sozialversicherungen zu stellen, wenn die Gefahr besteht, 
daß sie diesen schließlich doch zur Last fallen. Armut ist trotzdem auch hier mög- 
lich. Schon eine Lebensform, die sich nur auf die Leistungen der Kassen verläßt, gibt 
manche Vorteile im Falle von Krankheit oder Not auf, die sich der Begüterte immer 
noch verschaffen kann. Es ist ja bekannt, daß manche Medikamente oder Kuren nur 
bei entsprechender Eigenleistung angewendet werden können30. 

Darüber hinaus stellt sich gerade für manchen Weltchristen immer wieder die 
Entscheidung, ob er um einer Aufgabe willen, der er sich verpflichtet fühlt, gewisse 
berufliche Sicherungen und Aufstiegsmöglichkeiten hintanstellen soll oder nicht. 
Diese Frage stellt sich heute nicht selten z. B. für Menschen, die aus christlicher Ver- 
antwortung für einige Jahre zur fachlichen Hilfe in Entwicklungsländer gehen wol- 

28 K. R a h n e r , a.a.O. 286 über die Kontingenzerfahrung als Charakteristikum der 
Armut. 

29 L u c q u e s, a.a.O. 30f. 
30 Ein Beispiel für eine solche Anpassung der Armut gerade an die heutige Zeit ist die 

Lebensweise der Kleinen Brüder von Jesus: • ... Allen Fraternitäten ist es verboten, Geld 
als Kapital anzulegen oder von Zinsen zu leben... Jede (Fraternität) muß unbedingt von 
der eigenen Arbeit leben und auch alle Schwierigkeiten ertragen, die sich durch Arbeitslosig- 
keit, Krankheit und Streiks ergeben, ohne Hilfe von außen in Anspruch zu nehmen... Die 
Einrichtung muß sehr einfach sein und darf nur die unbedingt nötigen Haushaltungs- und 
Einrichtungsgegenstände enthalten ... Die Brüder wohnen immer nur in Miete und ertragen 
die daraus erwachsende Abhängigkeit und Unsicherheit... Wenn ein Kleiner Bruder krank 
wird, wird seine Pflege aus den Löhnen der Fraternität und den Leistungen der Sozial- 
versicherung bestritten. Es soll darauf gesehen werden, daß man dabei nicht über das hin- 
ausgeht, was sich ein einfacher Arbeiter aus dem gleichen Stand leisten könnte ... In ihrer 
Armut soll die Fraternität froh und gastfreundlich sein..." (Rene Voillaume, Mitten 
in der Welt, Freiburg 1960, S. 124f.). 



420 Heinrich Krauss 

len. Ein Arzt oder Ingenieur etwa, der drei, vier oder fünf Jahres seines Lebens 
dafür einsetzen will, läuft Gefahr, daß er bis zur Rückkehr den Anschluß verpaßt 
hat, sowohl was die Stellenbesetzung als auch was den wissenschaftlichen oder tech- 
nischen Fortschritt in seinem Beruf angeht. In ähnlicher Weise kann sich dieses 
Problem auch in Deutschland selbst stellen. 

3. Armut als Solidarität mit dem Nächsten 

Wie alle christlichen Werte und Tugenden, so ist die Armut nicht nur Ausdruck 
des Verhältnisses zu Gott, sondern auch zum Nächsten. Die Gütergemeinschaft der 
Urkirche oder die Geste des hl. Martin, der sich selbst entblößt, um den Bettler zu 
bedecken, sind ein Hinweis darauf, daß die christliche Armut ihren konkreten An- 
satzpunkt stets auch in der Not des Mitmenschen gesehen hat. 

Dabei ist zunächst von Bedeutung, daß man das, was einem gehört, gern dem 
andern zur Verfügung stellt. Man hat gesagt, das beste Zeichen dafür, ob heute ein 
Mensch oder eine Familie wirklich den Geist der Armut habe, sei eine Gastlichkeit, 
in der sich jeder wohlfühle. Diese selten gewordene Tugend31 ist bei den derzeitigen 
Wohnungsverhältnissen und bei der Hetze des Alltags nur noch bei Menschen zu 
finden, die weder ihr Eigentum noch ihre Zeit als etwas Exklusives ansehen, wovon 
man die andern mit Recht ausschließen kann und darf. Auch in verschiedenen moder- 
nen religiösen Gemeinschaften kommt dieser Gedanke • stärker vielleicht als in den 
alten • zum Durchbruch. •Armut besagt (bei den Säkularinstituten) zuallererst, daß 
man alles, was man zu eigen besitzt • viel oder wenig •, für andere besitzt, daß 
man es nur als Lehen erachtet und für den gemeinsamen Gebrauch verwaltet. Es gilt 
also in den Säkularinstituten nicht schlechthin der Satz der Armutsüberlieferung des 
Mönchtums: ,Was der Mönch erwirbt, erwirbt das Monasterium'. Gewiß sollen auch 
die Bedürfnisse und Notwendigkeiten der eigenen Gemeinschaft: wie etwa Ver- 
waltung, Kranke, Ausbildung der jüngeren Mitglieder, Bedürftige, Werke, von allen 
getragen werden • das ist selbstverständlich. Aber der Kern der Armut besteht 
doch darin, daß jeder in seiner Umgebung eine Art von Gütergemeinschaft ent- 
wickelt, das heißt, andere an seinem Besitz teilnehmen läßt, um so die Menschen 
durch das lebendige Beispiel zur Erkenntnis der Existenz und des Reichtums der 
neuen Bruderschaft in Christus zu führen, was nicht ausschließt, daß die Verfügung 
über das Eigentum der Kontrolle und der Erlaubnis der Vorgesetzten untersteht32". 

Christentum wird hier vordringlich als Bruderschaft aller Menschen, als ein Für- 
einander-da-Sein gesehen. Das kann sehr konkret werden. Man braucht nur an die 
verschiedenen Weisen der Gastfreundschaft zu denken • ganz gleich, ob es sich 
dabei um die sozial auf einer unteren Stufe stehenden Fremdarbeiter handelt, wie 
bei den Nordafrikanern in Frankreich und Belgien, oder um finanziell zwar besser 
gestellte, aber doch in einer ganz fremden Umwelt nur schwer heimisch werdende 

31 Vgl. Helga Rusche, Gastfreundschaft in der Verkündigung des Neuen Testaments 
und ihr Verhältnis zur Mission, Münster 1958. 

32 Friedrich W u 1 f SJ, Die Spiritualität der Säkularinstitute und die Probleme ihrer Ver- 
wirklichung (Beiträge zur Begegnung von Kirche und Welt Nr. 50, herausg. von der Aka- 
demie der Diözese Rottenburg). S. 12. 



Armut in der Überflußgesellsdiaft 421 

Studenten und Praktikanten aus Übersee33, oder auch an neue Formen der Kranken- 
pflege (Ambulante Halbtagskrankenpflege34, Sonntagsdienst in Krankenhäusern), 
der Familien- und Altenpflege35 oder der Fürsorge. In all diesen Fällen geht es 
darum, die Liebe Christi zu den Einsamen, Fremden, Ausgestoßenen oder Deklas- 
sierten sichtbar zu machen. 

In besonderer Weise kommt das moderne christliche Armutsideal dort zum Aus- 
druck, wo es bemüht ist, sich auf die gleiche materielle Stufe mit dem armen und 
notleidenden Bruder zu stellen36. Bei Charles de Foucauld gehört dies zum Pro- 
gramm. So sehr sein Armutsstreben ganz auf die vollkommene Nachahmung der 
Armut Jesu ausgerichtet war, so sehr konkretisierte es sich auch durch das Streben 
nach Solidarität mit den Ärmsten. Und zwar mit den Ärmsten der neuen Zeit, die 
Charles de Foucauld als einer der ersten in jenen Ländern entdeckte, die man jetzt 
Entwicklungsländer nennt. Nicht als ob nicht auch vorher Ärzte oder Missionare 
dort in oft heroischer Weise gegen das Elend gekämpft hätten. Darum geht es hier 
nicht. Da Charles de Foucauld seine Landsleute nicht dazu bringen konnte, die ein- 
heimische Bevölkerung als ihresgleichen zu behandeln37, stellte er sich selbst auf die 
Stufe der Tuareg, eines der verlassensten Völker der Erde. 

Der Verfasser konnte selbst bei einem Besuch verschiedener Teams von Entwick- 
lungshelfern in Afrika feststellen, wie wichtig gerade dieses von der Spiritualität 
Charles de Foucaulds inspirierte Streben nach Armut ist. Wer in engem Kontakt 
mit einer noch auf der Stufe der Steinzeit lebenden Bevölkerung Entwicklungshilfe 
treiben will, muß sich in seinem äußeren Lebenszuschnitt alles versagen, was außer- 
halb des Fassungs- und Nachahmungsvermögens der betreffenden Bevölkerung 
steht • unter Umständen sogar den für Europäer in den Tropen fast unumgäng- 
lichen Kühlschrank • und dies nicht nur aus rein praktisch pädagogischen Erwägun- 
gen, sondern aus einem Geist der Liebe und Armut heraus, weil nur dann der über 
die Zivilisationsstufen hinweg immer schwierige Zugang zum Herzen der fremden 
Menschen möglich ist. Es gibt hier Beispiele heroischer Armut von Laien, die über- 
dies nicht viel Wesens daraus machen. 

4. Armut um des Evangeliums willen 

Wenn heute von der Armut Jesu die Rede ist, dann vergißt man nicht, auch auf 
die Art und Weise des Apostolats des Herrn hinzuweisen. Denn noch in einer ande- 
ren Form spricht sich die christliche Armut aus, nämlich in der Wahl der Mittel, mit 
denen die Botschaft des Evangeliums unter die Menschen getragen wird. So fragt 
z. B. P. Rene Voillaume in einem Aufsatz für apostolisch tätige Priester und Laien: 
•In welchem Ausmaß müssen sich die Seligpreisungen sogar auf die Tätigkeit des 

33 Es gibt ein eigens dafür gegründetes Säkularinstitut, die •Auxiliaires Feminines Inter- 
nationales" (AFI) mit Betreuungsstellen in vielen Ländern. 

34 Hauptsächlich übernommen von Witwen, kinderlosen Ehefrauen, Frauen, deren Kinder 
schon erwachsen sind. 

35 Mit eigenen Schulen zur Ausbildung von Familien- und Altenpflegerinnen in München, 
Freiburg i. B., Aachen, Bad Wildungen; in Frankreich gibt es ein eigenes Säkularinstitut zur 
Betreuung der Alten, die •Kleinen Brüder der Armen". 

36 Vgl. das diesbezügliche Gelübde des Arbeiterpriesters Joseph de Lorgeril SJ, in: GuL 
34 (1961) 16f.; ähnlich in manchen Instituten. 

37 Vgl. seine Klage in S i x, a.a.O. 331. 



422 Heinrich Kraust 

Apostels auswirken, um diese in ein ,armes Mittel' oder ein .evangelisches Mittel' 
umzuwandeln?"S8. 

Um hier nicht mißverstanden zu werden, sei gleich betont, daß keines der moder- 
nen Mittel des Apostolats als solches dem Geist des Evangeliums widerspricht39. 
Trotzdem muß der Apostel das Verhalten des Herrn in Rechnung stellen. Ist doch 
die Unaufdringlichkeit seines Lebens und seiner Predigt, der ausdrückliche Ver- 
zicht auf die aufsehenerregenden Mittel (das •Zeichen vom Himmel"!) und die 
Zurückhaltung im Gebrauch all dessen, was eine äußerlich weitreichende Wirkung 
hat, mit dem Inhalt seiner Botschaft engstens verknüpft. Jesus hat das so gewollt40, 
und die Mission der ersten Apostel ist nicht anders vorangegangen. Charles de 
Foucauld zieht daraus die Konsequenzen: • ... Wenn wir darauf warten, bis wir 
in diese Länder mit fliegenden Fahnen einziehen können, dann werden viele von 
uns nie hineinkommen: der hl. Petrus hat Rom allein mit dem Kreuz und ohne 
Fahne betreten, und der hl. Paulus kam mit Handschellen dorthin. Das sind die 
Vorbilder unserer Väter. Das ist der Weg, den der hl. Paulus uns gezeigt hat, als 
er sagte: ,Ahmt mich nach, wie ich ein Nachahmer Christi geworden bin'"41. 

Gewiß, weder der Rundfunk noch das Fernsehen, weder die Presse noch die Archi- 
tektur unserer Tage dürfen als Mittel des Apostolats außer acht gelassen werden. 
Ebensowenig ist es für den modernen Apostel abwegig, sich des Telefons, des Autos 
oder des Flugzeugs zu bedienen, um in kurzer Zeit an vielen Orten wirken zu kön- 
nen. Trotzdem muß man dabei darauf achten, daß der Inhalt der Botschaft, die die 
Kirche der Welt zu bringen hat, sich auch in der diskreten Verwendung der zur 
Übermittlung verwendeten Mittel ausspricht. •Ist es möglich den Menschen das 
,Selig die Armen' mit Mitteln zu verkünden, die auf Reichtum schließen lassen? Kann 
man die Herrschaft der Sanftmütigen und Friedfertigen proklamieren, wenn man 
die Macht menschlichen Prestiges ausnützt? Kann man sagen .Selig die Weinenden' 
und dabei sein Leben unter dem Vorwand, es für einen weiterreichenden apostoli- 
schen Erfolg zu bewahren, bewußt von jedem ernsten Einsatz fernhalten?"42 Die 
Gewißheit, daß Gott es ist, der eigentlich wirkt und das Gelingen gibt, wird zwar 
nicht von einer sachgemäßen und wirkungsvollen Anwendung neuzeitlicher Mittel 
abhalten, aber sie kann vor mancher hektischen Sucht des Aufwandes und der 
Versuchung, in die Augen fallen zu wollen, bewahren. Gott wirkt ohne Lärm und 
ohne Betriebsamkeit. Er läßt sich Zeit und findet immer neue, unauffällige Wege, 
um die Menschen an sich zu erinnern, Wege, die keineswegs immer die nach rein 
menschlicher Vorstellung •schnellsten" und •wirksamsten" darstellen43. 

Mit dieser Vorliebe für die •kleinen" und •diskreten" Mittel • was, es sei noch- 
mals wiederholt, nicht die ärmlichen und rückständigen Mittel meint • vermeidet 
das Apostolat der Kirche noch eine andere Gefahr, der gerade die neue Armuts- 
bewegung entgehen will. Der Arme hat keine äußere Macht über die Menschen, 

38 Vo i 11 aume,Lettres ... I 351. 
39 Voillaume verwahrt sich ausdrücklich dagegen, ebda. 350. 
40 Ebda. 355ff. 
41 S i x , a.a.O. 333. 
42 Voillaume, Lettres... I 360 • Eine ähnliche Fragestellung findet sich bei 

O 11 e r o s , a.a.O. 336f. und K. Rainer, a.a.O. 282f. 
43 Voillaume, ebda. 367. 



Armut in der Überflußgesellschaft 423 

während der Reiche durch sein Geld oder seinen gesellschaftlichen Einfluß auf andere 
Druck ausüben kann. Wenn die Macht für religiöse Zwecke eingesetzt wird, so nennt 
man das heute Klerikalismus, und der heutige Mensch ist hier äußerst • vielleicht 
allzu • empfindlich. Aber erscheint nicht die •Macht" der Kirche am schönsten, wenn 
sie sich auf den Appell an die Hochherzigkeit verläßt? Das mag oft wenig •sicher" 
erscheinen. Es ist aber im Grunde die Art, wie auch Gott mit den Menschen umgeht. 

Hochschätzung der Armut und Kampf gegen die Armut 

Es war von jeher ein Doppelgesicht, das die Lehre der Kirche über die Armut 
zeigte. Einmal gab es stets die Hochschätzung der Armut, von der in diesem Beitrag 
in besonderer Weise die Rede ist. Zum andern hat die Kirche von jeher auch die 
Pflicht zur Bekämpfung der Armut betont. Auf diesen Gesichtspunkt muß noch kurz 
eingegangen werden, damit kein Mißverständnis entsteht. 

Der Rat zur freiwilligen Armut steht also neben der unbedingten Verpflichtung 
zur Beseitigung der Armut überall dort, wo sie nicht freiwillig übernommen ist und 
eine Entwürdigung des Menschen mit sich bringt oder auf Ungerechtigkeit und 
Unterdrückung beruht. Schon das Alte Testament hat hierüber sehr deutliche Worte, 
und in der Kirchengeschichte ist die Verantwortung der Christen für gesunde und 
gerechte Sozial- und Gesellschaftsstrukturen gerade in den letzten hundert Jahren 
immer stärker ins Bewußtsein getreten. Während man früher den Kampf gegen die 
Armut hauptsächlich als Verpflichtung zum Almosen betonte, das übrigens sehr oft 
eine Rechtspflicht, nicht nur eine Liebespflicht darstellt44, legt man heute stärkeren 
Nachdruck auf die Forderungen, die sich für den Einsatz der Christen auf dem 
Gebiet der Arbeit in Wirtschaft, Gesellschaft und Staat ergeben. Dies ist keine grund- 
sätzlich neue Sicht, sondern nur die Konsequenz aus den Erfahrungen und Einsichten 
der Soziologie, Nationalökonomie usw., die es dem Menschen heute erlauben und 
ermöglichen, mehr als früher auf die gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Struktu- 
ren einzuwirken. 

Dieser christliche Kampf gegen die Armut ist darum auch kein Ausweichen der 
Kirche auf das Terrain der sozialen Utopien. Es gehört zur Aufgabe der Kirche, den 
Menschen ihre Pflichten auch im Bereich dieser Welt deutlich zu machen, da sie ja 
ihr Heil auf dieser Welt und im Verhältnis zum Mitmenschen wirken sollen. Ob das 
heute in diesem Zusammenhang vielberedete Wort des Herrn: •Arme werdet ihr 
immer unter euch haben" (Joh 12, 8) nur ein situationsbedingtes Wort, ein obiter 
dictum, ohne tiefere Prophezeiung war, oder ob es klar ausspricht, daß sich der 
Mensch im Verlauf der Geschichte nie vom Leiden und Elend wird befreien können, 
mag in diesem Zusammenhang dahingestellt bleiben. Auf keinen Fall war es eine 
Aufforderung zum Stillsitzen, wenn es um Fragen der zwischenmenschlichen Gerech- 
tigkeit und Nächstenliebe geht«. Der Christ weiß, daß der Kampf gegen Leiden, 
Krankheit und Tod in dieser Weltzeit trotz aller Fortschritte der Medizin nicht 
gewonnen werden kann. Er hat Gründe dafür, zu vermuten, daß dies auch für den 
Kampf gegen die Armut gilt. Wenn er darum gegen Krankheit oder Elend kämpft, 
so setzt er sidi nicht für die Utopie eines endgültigen Paradieses auf Erden ein, son- 
dern für das Heil einer zukünftigen Welt, im •neuen Himmel und auf der neuen 

44 B i g o, a.a.O. 263f. 45R£gamey, a.a.O. 423. 



424 Heinrich Krauss 

Erde" (Apok 21, 1), für ein Heil, das auch der Kampf für die irdische Wohlfahrt der 
Menschen bewirken hilft, falls er im richtigen Geist geführt wird. 

Der Segen der freiwilligen Armut 

Bis auf weiteres zumindest • und für den, der die Realität der Sünde ernst 
nimmt, bis ans Ende der Tage • wird aber dieser direkte Kampf gegen die Armut 
sehr oft erfolglos bleiben. Dem Christen wird dann nur der Weg Christi selbst offen 
stehen, der die Armut auf sich genommen hat, um sie durch das Opfer in künftiges 
Heil zu verwandeln. •Folgen wir diesem einzigartigen Vorbild, und wir können 
sicher sein, daß wir viel Gutes tun. Denn dann sind es nicht mehr wir, die leben, 
sondern Er ist es, der in uns lebt, unsere Akte sind nicht mehr die unsrigen, voll 
menschlicher Unzulänglichkeiten, sondern die Seinen, voll göttlicher Wirkkraft"46. 
Dieses •voll göttlicher Wirkkraft" ist keine neue Lehre. Nach dem hl. Thomas47 

spendet die Armut einen siebenfachen Segen: Sündenerkenntnis, Tugendbewah- 
rung, Herzensruhe, Gebetserhörung, Gottesgenuß, Erhöhung, Himmelserbe. • Las- 
sen wir die Frage der Siebenzahl beiseite; interessant ist an dieser Stelle die Tat- 
sache, daß der hl. Thomas der Armut eine Wirkkraft zuschreibt, einen Segen, der 
sogar die ewige Seligkeit zu verursachen vermag. Die Armut wird hier als •Tugend" 
ernst genommen. Tugend meint hier nicht irgendeine Fehlerlosigkeit, sondern virtus, 
also Kraft. Mit solcher verwandelnden Kraft muß somit das Wesen der Armut zu 
tun haben. 

Gott scheint es sich vorbehalten zu haben, gerade durch und über die Armut in 
besonderer Weise seinen Heilswillen zu manifestieren. Der hl. Paulus war sich 
bereits dessen bewußt, und für Charles deFoucauld wird jenes •die Kraft aus meiner 
Schwäche ziehen" noch in unseren Tagen geradezu lebensbestimmend48. Aus dieser 
Kraft Gottes, die sich über die Armut im Menschen kundtut, kommt auch der beson- 
dere Zeugnischarakter der Armut (wie auch der der Keuschheit und des Gehorsams). 
Die Gnadenfülle Gottes bewirkt im Menschen einen Drang zur Armut40. Beim 
•Nahen Gottes" läßt der Mensch alles fahren. Der Mensch, der arm wird, gibt so 
Zeugnis, daß Gott in sein Leben eingetreten ist, daß Gott für seine Zwecke dieses 
Leben ganz mit Beschlag belegt hat. 

Die Armut ist also auch unter diesem Gesichtspunkt nicht nur Verzicht auf Besitz, 
um die Sünde zu meiden oder um für den Dienst Gottes ganz frei zu sein. Sie ist 
Verherrlichung Gottes, der das Kleine erwählt, um große Dinge zu tun. Sie hängt 
damit innigst mit der Heilsökonomie zusammen und ist Schlüssel zum Verständnis 
des göttlichen Heilsplans im Alten und Neuen Bund wie auch in der Geschichte der 
Kirche. •Infirma mundi elegit Deus" (nach dem griech. Text: •das Törichte der Welt 
hat Gott erwählt") (1 Kor 1, 27), sagt der hl. Paulus und nimmt dabei das Thema 
des Magnifikats wieder auf, in welchem dieser •Schlüssel zur Heilsökonomie" seine 
kürzeste und klarste Formulierung gefunden hat50. 

Nicht nur durch ihre Eignung, die Macht Gottes aufzuzeigen, ist die Armut der 
Heilsökonomie verhaftet. Sie ist es auch durch ihre Nähe zum Kreuz. Im Kreuz zeigt 

46Six, a.a.O. 328. « S i x, a.a.O. 100. 
47 In Isai. 48, MSL XIX s 21. «K.Rahner, a.a.O. 274. 
50 Vgl. die Analyse des Magnifikat bei G e 1 i n, a.a.O. 108ff. 



Armut in der Überflußgesellschaft 425 

sich die Möglichkeit der Umwandlung des Bösen ins Gute auf dem Weg der Sühne 
oder der freiwilligen Übernahme des stellvertretenden Leidens. 

Mag auch das Heidentum in der Erhöhung der Armen bereits ein Zeichen der 
Macht der Gottheit gesehen haben51 und die Entblößung von Gütern in außerchrist- 
lichen Philosophien und Religionen als aszetisches Mittel bedeutsam gewesen sein, 
der Gedanke einer in der Armut selbst liegenden Heilskraft ist der Bibel allein 
eigen. Er wird zum ersten Mal deutlicher ausgesprochen in den Stellen bei Isaias, 
die vom stellvertretend leidenden Gottesknecht handeln, und findet seine klare Dar- 
stellung im Leben und Sterben Jesu, der, ohne selbst schuldig zu sein, Armut, Leiden 
und Tod um des Heiles der Menschen willen auf sich nahm. In den Seligspreisungen 
wird diese heilswirksame Kraft allen Menschen verheißen, die die unerlöste Welt 
in der Nachfolge des Herrn annehmen und erleiden wollen, um sie in der Mitsühne 
mit Jesu zu erlösen52. Dabei ist keineswegs die Armut als solche kanonisiert worden. 
Sie ist und bleibt ein Übel. Gelin warnt davor, anzunehmen, •daß Jesus eine 
bestimmte soziale Klasse seliggesprochen hätte. Nirgends trägt das Evangelium den 
Charakter eines sozialen Manifests"53. Es geht vielmehr bei den Seligpreisungen 
gerade um diese verwandelnde Kraft der Armut, durch die aus Bösem Gutes werden 
kann • was ja gerade der Kern der Botschaft Jesu ist54. 

Es geht deshalb auch bei der christlichen Solidarität mit den Armen um das Ernst- 
nehmen des Problems der Not, der Krankheit und des Elends in der Welt in einer 
Weise, die den anderen Philosophien und Religionen weitgehend unbekannt blei- 
ben mußte. •War die antike Literatur der Darstellung der Großen und der Herren 
gewidmet..., so war es der Bibel vorbehalten, vor uns die unübersehbaren Scharen 
der Kleinen heraufzubeschwören, die durch die Weltgeschichte ziehen, und deren 
Aufbegehren die Menschheit aus der Ruhe stört... die himmelschreiende Klage des 
Blutes Abels in den Uranfängen und zugleich das Jammern der Scharen, derer 
Christus sich erbarmte"55. 

Der christliche Drang zur Armut und zur Solidarität mit den Armen und Leiden- 
den hat nichts mit irgendwelchem Masochismus oder irgendeiner •Sklavenmoral" 
zu tun. Es geht bei dieser Solidarität mit jenen, denen das Himmelreich in beson- 
derer Weise verheißen ist, um eine Nachahmung Gottes selbst, der sich nicht das Reiche 
und Mächtige aussuchte, sondern das Arme und Geringe. Die Nachahmung des armen 
Jesus hat einen heilstheologischen Sinn, ohne den sie letztlich nicht voll erklärt wer- 
den kann. Im Alten Bund hatte man sich vor Verachtung und Unterdrückung der 
Armen zu hüten56, weil sie • als •Figur" des Kommenden • Schützlinge des Herrn 

51 Ebda. 112f. • Gelin zitiert Hesiod, wenn dieser von Zeus sagt: •Leicht erniedrigt er 
die Stolzen und erhöht er die Demütigen", und Äsop, der sagt: •Das Niedrige erhöht er und 
das Hohe erniedrigt er". 

52 Die Nähe zum Kreuz des Herrn und zur Mitübernahme dieses Kreuzes im freiwilligen 
Opfer und nicht die Indifferenz ist also kennzeichnend für die Armut. •Wer das Geheimnis 
des Kreuzes betrachtet, versteht, daß die Armut eine wesentliche Voraussetzung des Aposto- 
lats ist." G e 1 i n, a.a.O. 122. 

53 Ebda. 125. 
54 Die •Verwandtschaft zwischen Magnifikat und Seligpreisungen", von der Gelin spricht 

(ebda. 114), deutet in dieselbe Richtung. • Hinsichtlich des Gehorsams sagt Phil 2, 7ff. 
etwas Ähnliches. 55 G e 1 i n, a.a.O. 47. 58 Ebda. 11 • 25, 84. 



420 Heinrich Kraust 

waren. •Jesus hingegen hat uns gelehrt, den Armen als Sakrament seiner eigenen 
Gegenwart unter uns zu betrachten... Es ist die besondere Aufgabe der Armen, 
in der Kirche das Antlitz Jesu lebendig zu erhalten, weil er ja in der Menschwer- 
dung, in seinem öffentlichen Leben und in seiner Passion die Armut, das Leiden 
und den Mißerfolg sich ganz zu eigen gemacht hat"57. 

Es mag paradox erscheinen, daß man nach den •Wegen heutiger Armut" erst 
suchen muß. Ist das nicht ein deutliches Zeichen dafür, daß dieses Suchen nichts 
anderes als fromme Romantik bedeutet, weil die Zeit der Armut vorüber ist? Man- 
cher wird das sagen. Aber ist es nicht in Wirklichkeit die Herzenshärte, die dem 
Reichen • wie zu allen Zeiten • auch heute die Existenz und die Not des Armen 
verdeckt? Ist es nicht jener Abgrund, der zwischen den beiden Gruppen von Men- 
schen, den Reichen und den Armen, liegt und über den • wie Jesus sagt (Lk 16, 26) 
• keine Brücke führt? 

Für den, der zu sehen bereit ist, ist allerdings die Kluft zwischen denen, die alles 
haben, und denen, die das Notwendigste entbehren, so groß wie je. Dreiviertel der 
Menschheit hungert oder ist unterernährt, wobei der Abstand zwischen den im Über- 
fluß lebenden Gesellschaften und jenen, in denen die Not herrscht, sogar ständig 
größer wird • wohlgemerkt, nicht nur weil bei den ersteren ein schnellerer wirt- 
schaftlicher und sozialer Fortschritt festzustellen ist, sondern auch weil bei den letzte- 
ren sich vielfach die Verhältnisse mit jedem Jahr verschlechtern58. Mag also bei uns 
die Armut des Einzelnen nicht mehr auf so krassen Gegensätzen beruhen, obwohl es 
auch hier noch vielerlei drückende Not gibt69, so bleibt die Kluft innerhalb der 
Menschheit als eine solche zwischen reichen und armen Völkern weiterhin bestehen80. 
Sie ist sogar ein viel größerer Skandal, weil die Not heute nicht mehr auf technischen 
und wirtschaftlichen Unzulänglichkeiten beruht wie früher, sondern auf der noch 
immer anzutreffenden mangelnden Bereitschaft der Menschen, zusammenzuarbeiten. 

Zwar muß der Christ alles tun, was in seinen Kräften steht, um auf nationaler wie 
auf internationaler Ebene durch einen Umbau der wirtschaftlichen und gesellschaft- 
lichen Verhältnisse hierin Wandel schaffen zu helfen. Oft wird er aber machtlos vor 
dieser Trennung der Menschheit in Reiche und Arme, vor dem •Abgrund" auch des 
Unverständnisses zwischen Reich und Arm, stehen. Dann kann es sein, daß ihm das 
Beispiel seines Herrn und Meisters zeigt, wie doch eine Brücke zu schlagen ist • schon 
in dieser Welt, wenn auch nicht nach der Weise dieser Welt •, die jene Einheit der 
Menschen wiederherstellt, deren Fehlen seit den Tagen Kains das sichtbare Zeichen 
einer in Sünde verstrickten Menschheit ist. 

57 Ebda. 116f. • Vgl. im Brevier die IV. Lesung vom Fest des hl. Laurentius, wo der 
Märtyrer ja etwas Ähnliches zum Ausdruck bringt. 

58 Louis-Joseph Leb ret OP, Suicide ou survie de l'Occident?, Paris 1958, S. 18 und 
passim. 

50 Man denke allein an die stets zu engen Wohnungen, die nicht gewollte und aufge- 
drängte, allzu mechanische Form der Arbeit usw., um von der eigentlichen Not einmal zu 
schweigen. 

60 Francois R u s s o SJ, La pauvrete devant les transformations economiques et sociales 
du monde moderne, in: Christus 6 (1959), 489. 


