Der Mensch vor Gott

Zur Anthropologie des hl. Johannes vom Kreuz

Von Rudolf Mosis, Karlsruhe

In den Schriften des hl. Johannes vom Kreuz, besonders in ,Aufstieg zum Berge
Karmel®, findet sich eine grofie Vielfalt von Schemata und Ausdriicken, die ihm aus
traditionellen psychologischen Systemen iiberkommen sind!. Er bedient sich ihrer in
reichem Mafle, um seine Anweisungen fiir den Weg der ,Dunklen Nacht®, den der
Mensch zu seinem Ziel gehen muB, zu gliedern. So ist viel die Rede von den fiinf
dufleren und den beiden inneren Sinnen, von den drei geistigen Seclenvermogen
Verstand, Gedichtnis und Wille, vom sinnlichen und vom geistigen Teil der Seele
usf.

Versucht man, den Sinn dieser traditionellen psychologischen Begrifflichkeit bei
Johannes vom Kreuz genauer zu fassen und die Funktion und das Wesen der ver-
schiedenen Seelenvermégen in ihrer Unterschiedenheit voneinander zu kliren, so
stoRt man auf nicht geringe Schwierigkeiten. Es stellt sich bald heraus, daf alles,
was sich dazu aus den Schriften des hl. Johannes vom Kreuz erheben 1aft, sehr dun-
kel und vage ist; bisweilen scheinen sogar einzelne Aussagen geradezu gegenein-
ander zu stehen.

Gerade diese Schwierigkeiten reizen jedoch offensichtlich dazu, der Frage einer
metaphysischen Psychologie besondere Aufmerksamkeit zu widmen: nicht wenige
Untersuchungen zu Johannes vom Kreuz handeln von der ,Struktur der Seele“. Man
versucht vielfach, einzelne Elemente seiner Schriften als philosophisch aufgefafite
Psychologie aus dem Zusammenhang seiner Werke herauszuschilen und systematisch
zu ordnen, und bisweilen soll die so gewonnene Psychologie sogar die Grundlage
fir die Interpretation seiner Theologie abgeben.

Man konnte sich indes auch fragen, ob die Dunkelheit und teilweise Widerspriich-
lichkeit der psychologischen Aussagen des Johannes vom Kreuz nicht etwa dadurch
bedingt sind, dafl die {ibernommenen psychologischen Schemata und Begriffe dem
eigentlichen Anliegen seines Denkens sehr duflerlich bleiben.

Zunichst steht ja auler jedem Zweifel, dafl er keine ausdriickliche Lehre iiber die
Seelenvermégen oder dergleichen geben will. Klar genug gibt er besonders im ,Auf-
stieg zum Berge Karmel“ an, was sein Ziel ist: durch alles und in allem die Seele
hinzulenken auf Gott2, der in seinem Sohn, dem , Wort“, den Menschen zu sich ruft.

1 Die Frage nach den Quellen des Johannes vom Kreuz ist nicht geldst. Im hier gesteckten
Rahmen kann dieses Problem {ibergangen werden.

2 Vel.z. B.S 2,16, 5; 2,28, 1; 2,27, 7;2,28,1; 2, 30, 7; 8, 2, 1 und &. — Die Texte
werden hier zitiert nach der Ausgabe von P. Simeén de la Sagrada Familia
OCD, der mit geringen Abweichungen Text und Numerierung der Ausgabe P. Silverios
bietet. — Abkiirzungen der Werke: S = Subida (Aufstieg zum Berge Karmel); N = Noche
oscura (Dunkle Nacht); C = Cantico espiritual (Geistlicher Gesang); L = Llama de amor
viva (Lebendige Flamme der Liebe); P = Poesias. — Cantico und Llama liegen in zwei
verschiedenen Fassungen vor. Sie werden hier zitiert nach der zweiten, gréfieren Textform
(Cantico B und Llama B).



Der Mensch vor Gott 481

Johannes vom Kreuz, der ,Praktiker der Kontemplation“s, lehrt keine Theorien, die
gewuSt werden sollen, sondern zeigt den Weg, den er gegangen ist und auf den sich
der Mensdh, der ihn hort, einlassen soll. Wer bei Johannes vom Kreuz ¢in psycholo-
gisches System finden will, sucht etwas, das — wenigstens ausdriicklich — von ihm
selbst nicht gefragt wurde.

Auflerdem sagt Johannes vom Kreuz oft genug, daf die Geheimnisse Gottes, von
denen er redet, unbegreiflich sind4, und daf nicht so sehr klar umgrenzte Begriffe
die ganze Fiille der Weisheit Gottes ahnen lassen, soweit das in diesem Leben mog-
lich ist, sondern viel eher die Bilder und Gleichnisse der Schrift, in denen der Geist
Gottes selbst sprach, um etwas wenigstens von Gottes Wahrheit zu offenbaren5, Die
Wirklichkeit, die Johannes zur Sprache bringen will, glaubt er selbst am reinsten
vernehmbar in diesen Bildern und Gleichnissen der Schrift, aus denen seine Ge-
dichte wie auch deren Kommentar zum gréfiten Teil gewoben sind®. Wenn man
wissen will, was es um den Menschen ist, den Johannes zur Vereinigung mit Gott
fithren will, wird man also vor allem nach diesen Bildern und Gleichnissen suchen
missen.

Die gesamte christliche Tradition ist in ihren Aussagen iiber das Wesen des Men-
schen geleitet vom Bericht der Genesis: ,Gott schuf den Menschen nach seinem
Bilde“. — Freilich wurde diese Gottebenbildlichkeit des Menschen sehr unterschiedlich
gedeutet. Man sah sie vor allem in der Vernunfibegabung des Menschen gegeben.
Diese zunichst philosophisch-griechische Bestimmung des Menschen als animal ratio-
nale fand selbst wieder sehr verschiedene Erklarungen. Bisweilen kam sie im Ver-
lauf der Geschichte in Gefahr, aus dem Menschen einen verendlichten Gott zu
machen und seine Vernunftbegabung als Anteilnehmen an der einen Weltvernunft
zu verstehen. Aus dem biblischen Ebenbild Gottes wird ein Aspekt oder Teil Gottes
selbst.

Auch Johannes vom Kreuz spricht von den ,vernunftbegabten Geschopfen®. Er
erklirt jedoch diese Vernunftbegabung als ein ,Vacare Deo“, ein vor Gott und fiir
Gott voll offen und frei Dastehen?. Dieses Offenstehen zu Gott meint bei ihm nicht
eine blofle Moglichkeit des Subjekts, das zundchst einmal in sich fertig besteht und
zusitzlich noch die Fahigkeit besitzt, sich irgendwann einmal auf Gott hin anszu-
richten und zu 6ffnen. Vielmehr ist der Mensch wesentlich diese Offenheit zu Gott.
Die Bilder und Gleichnisse des Menschen, die sich in den Schriften des hl. Johannes
vom Kreuz finden, beleuchten diese theologische Bestimmung des Menschen als
Gottes Gegeniiber in vielfacher Weise.

Braut des Wortes

Das Geheimnis Gottes selbst und ebenso das Verhéltnis Gottes und des Menschen
findet in keiner menschlichen Sprache und in keiner geschaffenen Wirklichkeit volle
Entsprechung. Immer wieder betont Johannes vom Kreuz, wie unbegreifbar, unsag-

3 J.Maritain, Degrées du Savoir, S. 615: ,Saint Jean de la Croix, Practicien de la
Contemplation®.

4 Vgl.N2,17,2u.3;C14,8; N 2,17,6; N 2, 20, 4; S2,26,4u. 0.

5 Vgl. C prologo.

¢ Zur Bedeutung der Bibel in den Schriften des hl. Johannes von Kreuz: Vilnet, Bible
et Uie mystique. 7 Vgl. C 7, 6.



432 Rudolf Mosis

bar, unerreichbar fiir jedes menschliche Vermégen Gott und seine Geheimnisse sind.
Dennoch weifl er sehr wohl um die Spuren, die Gottes Schopfertat in seinem Werk
hinterlassen hat. Im Bild der Liebenden spiegelt sich fiir Johannes vom Kreuz mehr
als in andern Vergleichen das Verhiltnis zwischen Gott und Mensch wieder.

Uberaus hiufig nennt er die Seele ,Braut” des ,Wortes Gottes®. Die géttliche
»Weisheit“ ist der Briutigam, dem die Seele schon im ,Mittag der Ewigkeit* zu-
gedacht ist. Der Sohn Gottes sucht sie und sehnt sich nach ihr, wie der Brautigam
sich sehnt nach seiner Braut. In der Vermédhlung mit ihm findet die Secle ihre
Erfillung.

Der Gedanke der Brautschaft ist das Leitbild einer ganzen Schrift des Heiligen;
der ,Geistliche Gesang“ ist ganz auf ithm aufgebaut. Aber keineswegs nur der
»Geistliche Gesang®, auch alle anderen Schriften sind mehr oder weniger durch-
trankt von dieser Auffassung des Menschen: dafl namlich der Mensch vor Gott steht
wie die Braut vor ihrem Brautigam. Vor allem gilt das von den Gedichten des
Heiligen.

Die Brautschaft Gottes ist fiir Johannes vom Kreuz in der Ewigkeit Gottes begriin-
det: ,Am anderen Tag ..., der ein anderer ist als dieser zeitliche Tag . .., am Tag
der Ewigkeit bestimmte Gott die Seele zur Herrlichkeit . . .“72, ,Der Briutigam wird
ihr dies zeigen: ...sie lehren, den Brautigam zu lieben mit der gleichen Vollkom-
menheit, mit der er sie liebt. .. er wird ihr die wesentliche Verherrlichung geben,
fir die er sie bestimmte seit dem Tag der Ewigkeit“s. ,Am Tag der Ewigkeit®,
sbevor Gott die Seele schuf“?, nennt sie der Vater Braut des Sohnes: ,Eine Braut
will ich dir geben, mein Sohn, die dich lieben soll“. An diesem ,Tag der Ewigkeit*
nimmt der Sobn die Menschen insgesamt und jede einzelne Seele vom Vater an als
seine Braut: ,Viel dankend nehme ich dies an, Vater, antwortete ihm der Sohn. Der
Braut, die du mir geben wirst, will ich meinen hellen Glanz geben“10. Die ganze
Welt, die ,anderen Dinge“, wie Ignatius von Loyola sagt, ist Brautgemadch, ,ein
Schlof fiir die Braut, daf} sie den Briutigam erkenne . . .“11. Dieser Briutigam ,war
das Haupt der Braut, die er besafl; ihr wollte er alle Glieder, die Gerechten niamlich,
einfiigen. Sie sind der Leib der Braut... er nimmt sie sanft in seine Arme und
schenkt ihr hier seine Liebe. Und so alle in eins vereinigt bringt er sie zum Vater“:,

Die Geschichte Gottes mit dem Menschen ist nichts anderes als die Erfiilllung dieser
Brautschaft. Der Entschluf der Ewigkeit, den Menschen als Braut des Sohnes zu
schaffen und als Braut des Sohnes zu begnadigen und zu beseligen, wird ausgefiihrt
in der Geschichte. In Menschwerdung und Kreuzestod holt der Briutigam seine Braut
heim.

Die Braut sehnt sich nach der Vollendung des géttlichen Planes: ,Das Sehnen, sich
mit dem Brautigam vereint zu freuen, wichst und peinigt sie. . .; sie (die Glieder
der Braut) baten ihn Tag und Nacht, sich zu entschliefien, ihnen seine Gemein-
schaft zu schenken“13. ,Als die Zeit gckommen war, in der die Erlésung der Braut
geschehen sollte . . ., sprach der Vater also: Du sichst, Sohn, daf} ich deine Braut nach
deinem Bilde machte, und daf sie gut {ibereinkam mit dir in dem, worin sie dir ahn-

7a C 38, 6. 10 P g, Romance 3. 12 p 9, Romance 4.
8 C 38, 2. i1 P 9 Romance 4. 13 P 9, Romance 5.
9 C 38, 6.



Der Mensch vor Gott 433

lich war . . . Dic Wonne wird ohne Zweifel grof wachsen fiir deine Braut, wenn sie
dich ihr gleich sieht in dem Fleische, das sie tragt...“ Und der Sohn nimmt die
Menschwerdung an mit den Worten: ,Ich will meine Braut suchen gehen®14. ,Als
dann die Zeit gekommen war, da er geboren werden sollte, ging er aus dem Braut-
gemach hervor wie ein Verlobter, seine Braut umarmend, die er in den Armen mit
sich fithrte“1s,

Ineins mit der Menschwerdung sieht Johannes vom Kreuz das ganze Erldsungs-
werk des Fleischgewordenen, besonders seinen Kreuzestod, im Bilde der Brautschaft:
Schon die Antwort des Sohnes, mit der er in der Ewigkeit die Menschwerdung
annimmt, nennt Lasten und Plagen, die er tragen wird. , Ich will meine Braut suchen
gehen und jhre Lasten und Plagen auf mich nehmen, unter denen ich soviel leiden
werde. Und damit sie Leben habe, werde ich fir sie sterben®18,

Das Offenbarwerden des géttlichen Planes in der Geburt Christi im Stall verbindet
sich fiir Johannes vom Kreuz mit dem Tod Christi. Auch die Geburt Christi steht
unter dem Gesetz, das die ganze Erlésung der Braut beherrscht. Vor der Krippe
»singen die Menschen Lieder und die Engel Melodien, festlich feiernd die Vermah-
lung, die zwischen solchen beiden (Mensch und Gott) stattfand. Gott indes weinte
und klagte dort in der Krippe; das waren Kleinode, die die Braut zur Verméihlung
trug. Und die Mutter war voll Staunen, als sie solchen Tausch sah: Das Weinen des
Menschen bei Gott, und beim Menschen die Frohlichkeit . . .“17,

Ahnlich ist auch im Lied von der ,Klage des Hirten“ das Verhiltnis der Licbenden
das Modell, in dem das Erlosungswerk Gottes begriffen wird. Der Hirte, der nach
seiner Hirtin verlangt, ,erhéht sich am Baum (des Kreuzes), wo er seine schénen
Arme breitete, und an ihnen angeheftet stirbt er . . .“18, Auch am Baum des Kreuzes,
nicht nur in Menschwerdung und Geburt, ist die Erlosung ein Heimholen der Braut:
Beschattet von der Gunst des Kreuzesbaumes, . .. wo der Sohn Gottes die mensch-
liche Natur und folglich jede cinzelne Seele erloste und also mit sich vermahlte,
indem er ihr dafiir Gnade und Pfand gab . ..“ (unter diesem Baum), ,dort wurdest
du mir vermahlt, dort gab ich dir die Hand . . . meiner Gunst und Hilfe, als ich dich
von deinem niederen Stand zu meiner Gemeinschaft und Vermihlung empor-
hob .. .“19,

Das Urbild der Brautschaft zwischen Mensch und Wort ist die Einheit der Liebe
zwischen Vater und Sohn. Wie die Einheit zwischen Vater und Sohn ein ewiges
Gesprich der Liebe ist??, so die Brautschaft zwischen Wort und Mensch: ,Meine
Seele zerflof, als der Brautigam sprach. Das Sprechen des Briutigams heifit hier
(im Lied), sich der Secle ubereignen“2l. Wie der Vater seinen Glanz und seine
Herrlichkeit dem Sohne gibt22, so gibt das Wort seinen Glanz der Braut: ,... Meinen
hellen Glanz will ich ihr geben...“2s.  Die Seele hilt (im Lied) dem Briutigam
den Glanz der Herrlichkeit vor, den er ihr nach ihrer Vorherbestimmung geben
wird ...“2%:  Jenes Mafl von Herrlichkeit, zu dem du mich bestimmtest, du mein
Brautigam, am Tag deiner Ewigkeit . . ., als es dir gefiel, mich zu erschaffen, wirst du

14 P 9, Romance 7. 21 C 26, 5.
15 P 9, Romance 9. 18 p 7. 2pg;C1,s5.
16 P 9, Romance 7. 1 G 28, 8. 2 P 9, Romance 3.

17 P9, Romance 9. 20 P 9, Romance 2. 24 (38, 1.



434 Rudolf Mosis

mir bald geben am Tag meiner Vermidhlung und meiner Hochzeit und am Tag der
Frohlichkeit meines Herzens . . .“25, Und schlieflich: Wie der Vater im Sohn und der
Sohn im Vater sein Leben hat, so die Seele im Geliebten: ,. .. Es ist wahr zu sagen,
der Geliebte lebt im Liebenden und der Liebende im Geliebten“26, Denn ,in Gott
hineingesenkt wird die Braut das Leben Gottes leben®#7,

Das Ziel aller Wege Gottes mit dem Menschen ist fiir Johannes vom Kreuz die
Vollendung der Liebe zwischen Braut und Brautigam. Von der Erschaffung der Welt
an ist alles ausgerichtet auf die Heimfiithrung der Braut. ,...Zu diesem innersten
und letzten Weinkeller gelangen wenige Seelen in diesem Leben schon. In ihm
geschieht die vollendete Vereinigung mit Gott, die man geistige Ehe nennt. Und
was Gott der Seele in dieser engen Verbindung zueignet, ist véllig unsagbar, und
man kann nichts dariiber sagen, das wire wie er. Denn mittels der wunderbaren
Herrlichkeit der Umgestaltung der Seele in ihn eignet sich Gott selbst ihr zu. Hier
sind beide eins, wie wir eben sagten vom Glas und dem Lichtstrahl, oder von der
Kohle und dem Feuer, oder von dem Licht der Sterne mit dem der Sonne. . .“28,
LFreuen wir uns, Geliebter”, sagt hier die Seele zum Briutigam, ,mégen wir uns
sehen in deiner Schénheit . . . Handeln wir so, dafl wir.dahin kommen, uns zu sehen
in deiner Schonheit im ewigen Leben. Das heifit: daB ich derart in deine Schénheit
umgestaltet sei, dal wir gleich in Schonheit uns beide in deiner Schonheit sehen, da
ich ja deine Schénheit schon besitze. So dafl jeder den anderen ansieht und jeder im
anderen seine Schonheit erblickt, da die Schonheit des einen und die des anderen
einzig deine Schonheit ist, nachdem ich in deine Schénheit eingesenkt wurde. Und so
werde ich dich sehen in deiner Schonheit, und du mich in deiner Schénheit, und ich
werde mich sehen in deiner Schonheit, und du wirst dich in mir sehen in deiner
Schénheit. Und so werde ich wie du erscheinen in deiner Schonheit, und wirst du wie
ich erscheinen in deiner Schonheit, und meine Schonheit sei deine Schonheit, und
deine Schonheit sei meine Schonheit. Und so werde ich du sein in deiner Schonheit
und wirst du ich sein in deiner Schonheit, denn deine eigene Schénheit wird meine
Schénheit sein. Und so werden wir uns, einer den anderen, sehen in deiner Schén-
heit . . .“29, Der ganze mystische Leib der Braut, ,die Kirche, wird am Tage ihres
Triumphes an der Schonheit des Brautigams Anteil bekommen. Das wird sein, wenn
sie Gott von Angesicht zu Angesicht sieht“2,

In das Bild der Brautschaft figt Johannes vom Kreuz andere Bilder ein, die die
Wahrheit, daff der Mensch Braut des Wortes ist, in einzelnen Ziigen erginzen und
erkldren. In den angefithrten Texten war schon mehrfach vom Schauen die Rede.
Wie die Erschaffung der Welt insgesamt als Schauen Gottes mittels seines Antlitzes,
das sein Sohn ist, gefat wird®®, so ganz besonders die Erschaffung und die briutliche
Liebe Gottes und des Menschen.

Das Blicken der Augen

Wenn in der theologischen Tradition hinsichtlich der Welt und des Menschen von
Gottes Schauen die Rede ist, meint man fiir gewShnlich jenes Schauen Gottes, das in
seiner Wesenheit oder in seinem Wort die Ideen aller mdglichen Dinge erkennt.

25 C 88, 9. 27 P 9, Romance 7. 2% C 36, 5.
» C12,7. 8 C 26, 4. 0 Vgl. C 5, 4.



Der Mensch vor Gott 435

Bei diesem Schauen bleibt Gott in sich selbst. — Johannes weif} sehr wohl, daf} Gott
nichts liebt, das aufler ihm wire®, und dafl er die Geschépfe durch seine Liebe zu
ihnen in gewisser Weise in sich hineinnimmt. Das Bild der Augen und des Blickens
Gottes beniitzt er gleichwohl anthropomorpher und unreflektierter. Gott schaut nach
aufien, er schaut mit seinem Antlitz oder mit seinen Augen, das ist mit seinem Sohn,
die Dinge und Menschen an. Im Schauen Gottes wird das gnidige Zuneigen des
Vaters zu scinem Geschopf im Sohn als Mittler aller Werke Gottes bildlich aus-
gesagt. Fiir Johannes vom Kreuz ist das Schauen Gottes nicht ein innergottliches
Beisichsein Gottes, sondern Lieben und Schenken nach auflen.

Auch das Alte und Neue Testament reden in diesem Sinn vom Antlitz oder vom
Blicken Gottes, und oft sciliefit Johannes vom Kreuz seine Ausfithrungen tber das
Schauen an Sitze der Heiligen Schrift an. Im Bild des Schauens schliefen sich fiir ihn
zwei Seiten des Verhiltnisses zwischen Gott und Mensch eng zusammen, die fiir
gewodhnlich nur schwer ineins gebracht werden kénnen, und die von manchen als
sich ausschlieflende und sich widersprechende Kategorien gegeneinander ausgespielt
werden. Man spricht in der Gnadenlehre vom ,Personhaften oder ,Dynamischen*
im Gegensatz zum ,Statischen“ oder ,Substantiellen® und glaubt, das Statische und
Substantielle sei der Heiligen Schrift fremd, ja feindlich. Im Bild des Schauens der
Augen Gottes verbinden sich fiir Johannes vom Kreuz unlésbar beide Aspekte des
Verhiltnisses Gottes zu seinem Geschopf: Durch sein Schauen stellt Gott den Men-
schen in seinem Wesen hin und legt in ihn , Geschenke und Gaben®, und im Schauen
steht Gott dem Menschen Angesicht in Angesicht gegeniiber in der Bezichung per-
sonaler Liebe.

»Mit Augen meint die Seele (in ihrem Lied) ... Gottes Strahlen und Wahrhei-
ten... Sie nennt hier diese Wahrheiten Augen wegen der grofen Gegenwart des
Geliebten, die sie empfindet, so dafl ihr vorkommt, er wiirde immerdar auf sie
blicken“s2. Die Augen sind das Symbol fiir die Gegenwart des Geliebten und fiir
seine schenkende Nahe. Darum ,ersehnt die Seele mit groflen Peinen diese gottlichen
Augen .. .“ss. Entsprechend der grofien Sehnsucht, die die Seele nach diesen gott-
lichen Augen empfand, mit denen das géttliche Wesen gemeint ist, empfing sie auch
vom Geliebten im Inneren solche Mitteilung und Erkenntnis Gottes, dafl diese sie
sagen lieR: Wende sie weg, Geliebter“s4. ,Denn das Elend des natiirlichen Wesens
in diesem Leben ist derart, daf sie . .. von den Augen, die sie doch mit soviel Sorg-
falt und Peinen suchte, . . . sagt: Wende sie weg, Geliebter“ss. Der ,Strahl der Dun-
kelheit“, das ,gottliche Wesen“, das sich ,im Dunkel“ mitteilt, ,dies vernommene
Wesen ... ist die ersehnten Augen, von denen die Seele sagt: Wende sie ab, Ge-
liebter, als der Geliebte sie enthiillte“36. Obwohl sie in der »Armseligkeit des natiir-
lichen Wesens“ den Blick der Augen nicht ertragen kann, geht doch alles in der Seele
auf das Antlitz Gottes hin. Sie bittet: ,Schau mit deinem Gesicht die Hiigel an...
Das Gesicht Gottes ist das gottliche Wesen . . . Damit erbittet die Seele alles, was sie
je erbitten kann . . .: Die Mitteilung Gottes durch das Gesicht Gottes . . .“s7,

31 P 9, Romance 2.
32 C 12, 5.
33 C13,2

w
-

&
oY9]

36 C 14, 16.
37 C19, 4.

—

% S
o N



436 Rudolf Mosis

Das Gesicht Gottes, mit dem er sich der Schdpfung und der Seele zuneigt, ist sein
Sohn. ,Nach dem heiligen Paulus ist der Sohn Gottes Widerschein seines Glanzes
und Gesicht und Gestalt seines Wesens. Man mufl nun wissen, dafl Gott allein mit
diesem Gesicht, das sein Sohn ist, alle Dinge schaute; das war, ihnen das natiirliche
Sein geben, ihnen viele natiirliche Lieblichkeit und Gaben zueignen, sie vollendet
und ohne Fehl machen, wie es in der Genesis heifit: Und Gott sah alle Dinge, die er
gemacht hatte, und sie waren sehr gut. Sie als sehr gut ansehen war, sie als sehr
gute machen im Wort, seinem Sohn“%®. In diesem Schauen durch das Antlitz des
Sohnes ,eignet Gott den Dingen, indem er sie ansieht, nicht nur natiirliches Sein
und Liebreiz zu, . . . sondern allein mittels dieses Gesichtes, das sein Sohn ist, lief} er
sie mit Schonheit umkleidet . ..“38,  Diese Schénheit nahm den Weg herab zu den
Dingen und wurde diesen zugeeignet von jener iibernatiirlichen Schonheit des
Antlitzes Gottes her, dessen Schauen die Welt und alle Himmel mit Schonheit und
Frohlichkeit umkleidete 3.

Die Mitteilung Gottes durch dieses sein Gesicht, das sein Sohn ist, erbittet also
die Seele: ,Schan mit deinem Gesicht die Hiigel an. Das Gesicht Gottes ist das gott-
liche Wesen. .. Damit erbittet die Secle alles, was sie je erbitten kann...: Die Mit-
teilung Gottes durch das Gesicht Gottes .. .4, Sie bittet: ,Schau die Gefahrtinnen
an. Das Schauen Gottes ist Lieben und Gunst-Erweisen. Die Gefdhrtinnen, von
denen die Seele hier (im Liede) sagt, Gott solle sie anschauen, sind die Vielfalt der
Tugenden und Gaben und Vollkommenheiten und anderer geistiger Reichtiimer, die
er schon in sie legte, als Angeld und Pfand und Brautschmuck . . .“41

Die ,Reichtiimer, die er schon in sie legte®, sind der Grund, warum der Brautigam
{iberhaupt die Seele anschauen will; ohne sie wiirde er nicht auf sie blicken. Diese
Reichtiimer sind indes nicht anders in die Seele gekommen, als eben durch Gottes
Blick. Wie er Welt und Menschen schafft, indem er sie mit dem Antlitz, das sein
Sohn ist, anschant, so begnadet er anch die Seele, die in der Siinde hifllich und dunkel
wurde, durch seinen Blick. ,Gottes Schaunen ist Lieben. Denn wenn er uns nicht zuerst
in seinem grofien Erbarmen anschaute und liebie und sich erniedrigte, witrde er sich
nicht fangen im Fluge des Haares unserer geringen Liebe. Denn diese Liebe hitte
keinen so hohen Flug, dafl sie den gottlichen Vogel der Hohen fangen kénnte. Aber
da er sich erniedrigte, uns anzuschauen und den Flug zuallererst hervorzurufen und
uns von unserer (kleinen) Liebe emporzuheben, . .. deshalb fing er sich im Flug des
Haares... Denn man versteht, dafl der Vogel niedrigen Fluges den kéniglichen
Adler, der hoch fliegt, fangen kann, wenn dieser ins Niedere kommt, weil er gefan-
gen zu werden sucht . . . “42.

Das Herniedersteigen Gottes, in dem er mit seinen Gnaden all unserem Tun
zuvorkommt, ist das Schauen des Geliebten. ,Die Ursache, warum er sich im Haar
der Liebe der Braut fing, . .. war, weil er ihr die Gunst erwies, sie mit Liebe anzu-
blicken. Damit machte er sie sich anmutig und wohlgefillig...“4s. ,Als du mich
anschautest, nimlich mit der Zartlichkeit der Liebe — wir sagten ja schon: Gottes
Schauen ist hier Gottes Lieben —, da driickten deine Augen in mir deine Gnaden .
ein. Unter den Augen des Briutigams versteht die Seele hier seine erbarmende

% C 3, 4. % C19 4 2 C 31,8
3 C6, 1. 4 C19,6. 4 C 322



Der Mensdh vor Gott 437

Gottheit, die sich voll Erbarmen iiber die Seele neigt und in sie seine Liebe und
Gnade eindriickt und eingiet...“#4. ,...indem er sie anschaute, wollte er ihr
Gnade und Liebreiz geben, damit er sein Wohlgefallen habe an ihr...“4. JNach-
dem er sie das erste Mal anschaute, wobei er sie schmiickte mit seiner Gnade und
kleidete mit seiner Schénheit, da kann er sie wohl ein zweites Mal und mehr Male
anschauen, wobei er ihr die Gnade und Schonheit mehrt, da ja geniigend Gruud und
Ursache dazu vorhanden ist, weil er sie anschaute, als sie es nicht wert war und nichts
dazu beitrug“4. ;Wenn du, bevor du mich gnidig anschautest, in mir Schmutz und
Schulden und Unvollkommenheiten und Niedrigkeit der natiirlichen Verfassung
fandest, kannst du jetzt schou sehr wohl mich anschauen, nachdem du mich anschau-
test. Nachdem du mich anschautest und so die dunkle und hifiliche Farbe der Schuld
von mir nahmst . . ., wobei du mir das erste Mal Gnade gabst, kauunst du mich jetzt
sehr wohl anschauen, das heifit, vermag ich und verdiene ich schon sehr wohl, gesehen
zu werden, indem ich mehr Gnade und Liebreiz vou deinen Augen empfange. Denn
mit ihnen nahmst du mir beim ersten Mal nicht nur die dunkle Farbe, sondern
machtest mich auch wiirdig, gesehen zu werden, denn mit dem Blick deiner Liebe
lieest du Gnade und Schonheit in mir“47. ,Gut kannst du also, Gott, anschauen und
schdtzen die Seele, die du auschaust, denn mit deinem Blick legst du in sie Schatz und
Pfand, die du hochschitzest und womit du dich verpfindest“48, ;Mit seinem Schauen
also gab er ihr Gnade und Schonheit*4®,

" 'Wenn die Seele kraft der im Blick des Geliebten empfangenen Wohltaten sich dem
Geliebten zuwendet, ist fiir Johaunes vom Kreuz auch solches Antworten der Seele
ein Hinwenden und Schauen der Augen. Weil Gott in seinem Sohn, dem Brautigam
der Secle, diese in Liebe anschaut und in diesem Anschauen sie schafft und schén
macht, kann die Braut ihrerseits dankend den Briutigam anschauen: ,In dieser
Gunst, die die Augen deines Erbarmens mir erwiesen, als du mich anschautest und
mich so deinen Augen wohlgefallig machtest und wiirdig, von dir gesehen zu wer-
den, verdienten es meine Augen, anzubeten, was sie in dir sahen... Was war es
denn, was sie schon sahen? Sie sahen der Tugenden Erhabenheit, der Wonne Uber-
flufl, unermefiliche Giite, Liebe und Erbarmen in Gott, unzihlige Wohltaten, die die
Seele vou ihr empfangen hatte, sowohl jetzt, da sie schon so sehr in die Nihe Gottes
gelangt ist, als auch zur Zeit, da sie es noch nicht war. All das verdienten die Augen
der Seele jetzt anzubeten®s9,

Die ,Beschauung“, das ,liebende Aufmerken auf Gott“, in dem die Seele ihre
ewige Bestimmung erfiillt, ist ein Hinschauen der Seele auf Gott: ,Der Briautigam
nennt die Seele weifle Taube ... Denn die Taube ist nicht nur lauter und sanft,
ohne Galle und Falschheit, sondern hat auch helle und liebevolle Augen. Darum
sagt der Brautigam dort (im Hohenlied) auch, daf} sie Taubenaugen habe, um damit
diese wesentliche Eigenheit der liebevollen Beschauung zu benenunen, mit der sie
Gott anschaut“s!. Die Vollendung dieser Beschauung ist ein Sehen des Geliebten
und der Seele selbst in der Schonheit des Geliebten: ,O sihen dich meine Augen,
das heifdt, michte ich dich doch sehen von Angesicht zu Angesicht mit den Augen

4 C 32,4 47 C33,5u.6. 5 C 32, 8.
4 C 32, 5. 4 (C 338,09 51 C 84, 3.

4 C 33, 3. 4 C 34, L.



438 Rudolf Mosis

meiner Seele“52.  Allein fiir dich will ich meine Augen besitzen. Damit sucht die
Seele den Brautigam zu verpflichten, dafl er sie dieses Licht ihrer Augen sehen
lasse . . ., weil sie diese ja fiir nichts anderes haben will als fiir thn .. .“58,

In Schopfung und Erldsung also wendet sich Gott im Mittler aller seiner Werke,
im ,Wort“, dem Menschen zu. Das ,Wort Gottes®, der Brautigam der Seele, schaut
sie an und erschafft und begnadet sie in diesem Anschaven. Kraft dieses Blickes, in
dem Gottes Erbarmen zuvorkommend sich dem Menschen zuneigt, kann sich die
Braut dem Brautigam zuwenden, richtet sie thre Augen auf ihn und seine Schénheit.
In diesem Aug in Aug, von Angesicht zu Angesicht, vollendet sich in der Gemein-
schaft des dreifaltigen Gottes das Geschick des Menschen.

Die Strahlen der Sonne

Mit dem Bild des Briutigams und der Braut ist noch ein anderes eng verbunden:
Der Briutigam ist die Sonne, die Licht und Warme spendend iiber der Seele steht.
Unter all den Bildern, die den Menschen als vor Gott gestellt zeigen, redet dieses
am deutlichsten von der Siinde des Menschen.

Im Gedicht von der Klage des Hirten taucht schon innerhalb der Vorstellung der
brautlichen Liebe der Gedanke an die Siinde auf: die Hirtin will vom Hirten nichts
wissen, er breitet seine Arme umsonst nach ihr aus. — Ahnlich stellt sich im ,, Geist-
lichen Gesang“ die Vermahlung der Seele mit dem Sohne Gottes als Heilung der
Wunden dar, die die Siinde unter dem Baum des Paradieses der Braut zufiigte.
Lauter noch macht sich das Thema der Siinde bemerkbar, wo das Verhiltnis zwischen
Gott und Mensch im Anschauen Gottes mittels den Augen seiner Barmherzigkeit
beschrieben ist: Das Gegeniiber des gottlichen Blickes ist der siindige Mensch, das
Blicken der Augen Gottes reinigt ihn zuallererst von der schwarzen Farbe der Schuld
und macht ihn wieder anmutig und schén.

Hier im Bild der Sonne und ihrer Strahlen erscheint Gott fast ausschlieflich als
der Widersacher der Siinde im Menschen. Johannes vom Kreuz sieht nicht irgendein
abstraktes Menschenwesen vor Gott gestellt. Er sicht den Menschen in seiner Ge-
schichte, der Stinder steht vor Gott. Gottes unfaflbare und iiber alles erhabene Heilig-
keit einerseits und des Menschen Entscheidung gegen Gott andrerseits, Gottes Liebe
und des Menschen Nein zu dieser Licbe, das sind die beiden Pole des Verhiltnisses
Schopfer und Geschdpf. Der ,Alte Mensch® steht vor Gott, und diesem ,, Alten Men-
schen® steht Gottes Liebe gegeniiber. Die Barmherzigkeit und Liebe Gottes totet den
»Alten Menschen“, damit in der Dunkelheit solchen Todes der ,Neue Mensch® zum
Leben komme, wie Johannes vom Kreuz im Anschlufl an Paulus sagt.

Trotz der Verschiedenheit der Akzente hat auch dieses letzte Bild von der Sonne
und dem Feuer das eine mit den beiden zuerst genannten gemeinsam: dafl namlich
der Mensch nicht in sich abgeschlossen, sondern auf Gott hin gedffnet und ausge-
richtet betrachtet wird. ,Man muf} wissen, daf das Schauen Gottes der Seele vier
Wohltaten erweist: sie lautern, sie anmutig machen, sie bereichern und sie erleuchten,
so wie die Sonne, wenn sie ihre Strahlen schickt, trocknet und wiarmt und schén macht
und erhellt“s4, ,Der Strahl der Sonne fillt in ein Glas. Wenn das Glas einige von

2 C 10, 7. 5 C10,9. 5 C 32 1.



Der Mensch vor Gott 439

Flecken oder Diinsten blinde Stellen hat, wird er es nicht v6llig erhellen und in sein
Licht umgestalten konnen, wie wenn es von allen jenen Flecken frei und rein ware.
Vielmehr wird er es desto weniger erhellen, je weniger es jener blinden Stellen und
Flecken ledig ist. Und es liegt nicht am Strahl, sondern am Glas, in dem Mafle, dafl
der Strahl es, wenn es ganz rein und sauber wire, derart umgestalten und erhellen
wiirde, dafl es wie der Strahl selbst erschiene und das gleiche Licht gdbe wie der
Strahl ... Und so ist die Seele wie dies Glas, in das das géttliche Licht des Seins
Gottes immer einfallt, . .. oder besser gesagt, in dem es immer weilt“ss. ;Wie das
Glas nichts dazu tut, den Strahl der Sonne zu hindern, in es einzufallen, sondern
dieser es passiv, ohne seine Sorgfalt und sein Werk erhellt, wenn es in Sauberkeit
dazu bereit ist, so kann auch die Seele nicht aufhoren, diese Einfliisse und Mitteilun-
gen Gottes. .. zu empfangen, selbst wenn sie wollte ... Denn den tbernatiirlichen
Einflissen kann allein die Unreinheit und die Unvollkommenheit der Seele wider-
stehen, wie auch im Glas es die Flecken sind, die die Helle hindern . . .“56,

Indem Gott dergestalt in die Seele einstrahlt, reinigt er sie von diesen Flecken der
Unreinheit und der Unvollkommenheiten, ,wie es die Sonne im Glas tut. Wenn sie
sich in es ergiefit, macht sie es hell, und es verschwinden alle Makel und Staubchen,
die sich vordem in ihr zeigten“s?. Unter solchem Scheinen verhilt sich die Seele
empfangend; Gott handelt, die Seele ist ruhig, ,genau so wie die Luft: Je mehr sie
von Diinsten rein ist, je heiterer und ruhiger, desto mehr erhellt und erwirmt sie die
Sonne“ss. Allein das eine hat die Seele selbst zu tun: thr Fenster frei machen, daf}
Gottes Licht einfallen kann. Gottes Werk ist es dann, die Seele zu erleuchten: ,Noch
unmaglicher ist es, dafl der Strahl der Sonne aufhort, in heiterem und offenem Ort
einzufallen. Denn wie die Sonne aufgeht in der Friihe, um in dein Haus einzutreten,
wenn du das Fenster offnest, so wird Gott . .. in die Seele eintreten“s®. Darum wird
die Seele aufgefordert: ,Vertreibe . .. die Stdubchen, . . . die Nebel, und reinige das
Auge, und die Sonne wird dir leuchten“so,

Die Seele ist wie ein Stiick Holz unter dem Feuer des Strahls Gottes: ,Dieses gott-
liche Licht ... verhalt sich in der Seele wie das Feuer im Holz“¢1. In der Seele
kimpfen dann Gegensitze gegeneinander um die Herrschaft, nimlich: ,Gott, der
alle Vollkommenheit ist, gegen alle unvollkommenen Haltungen der Seele, damit er
sie umgestalte und sie so lind und friedlich und hell mache, wie es das Feuer mit
dem Holze tut, wenn es in das Holz eingetreten ist“¢2. , Unser Herr und Gott ist ver-
zehrendes Feuer, das heifit, Feuer der Liebe. Da er unendliche Macht hat, kann er
die Seele, die er beriihrt, uniibersehbar verzehren und umgestalten in sich“ss,

Wenn das Werk der Umgestaltung vollendet ist und alle Flecken und hindernden
Dunkelheiten verzehrt sind, wird die Seele vor Gott die Flammen der Liebe Gottes
zu ihm zuriicksenden: Sie ist dann wie Holz, das glithend ist und selbst flammts4, Die
Helle des Lichtes, die die Seele von der gottlichen Sonne empfangt, schickt sie im
Tausch zuriick: ,Wenn Vermogen und Sinn der Seele, die vordem dunkel und blind
waren. .., mit den vielen und groflen Botschaften, die alle voll Liebe sind, erleuchtet

5% 8§92, 5,6. % L 3, 46. % 1.1, 23.

% 52,16, 10. 60 L 3, 38. 8L 22
57 C 26, 7. 6 N 2,10, 1. % Vgl.L1,3;1,16 u. 6.

% L 3, 34.



449 Rudolf Mosis

und zum liecben gebracht sind, kénnen sie schon erbellt sein und mit Wirme und

Liebe erfillt .. ., um Licht und Liebe dem geben zu kénnen, der sie erhellte und in
ihnen Liebe weckte . . .“%5, ,Die Hohlen der Vermdgen . . . senden in Gott zu Gott . . .
in liebender Glorie ... die gleichen Feuerscheine, die sie empfangen haben. . ., in-

dem sie dem Geliebten eben das Licht und die Warme der Liebe geben, die sie
empfangen“8s.

Ebenbild

Nach all dem kénnen die wenigen Stellen, wo Johannes vom Kreuz den Menschen
als Ebenbild Gottes bezeichnet, nicht mehr mifldeutet werden. Ebenbild Gottes kann
nicht eine im Menschen ruhende richtungslose Eigenschaft meinen, sondern das durch
Gottes Liebe und Blick und Licht hervorgerufene Antworten der Seele. Die Seele
ist gleichsam ein Spiegel: Gott schaut in sie hinein, und sie soll das Bild Gottes
widerspiegeln, sein Ebenbild sein.

Obwohl sie nun, was das natiirliche Sein angeht, immer das vollkommene Bild
Gottes bleibt, als das sie geschaffen®?, kann sie, wenn sie von Begehren beherrscht
wird, Gottes Bild nur schlecht und unvollkommen widerspiegeln: ,Die Begehren . . .
verdiistern die Seele. So wie die Diinste die Luft verdiistern und die Sonne nicht
scheinen lassen, oder wie der beschlagene Spiegel in sich das Antlitz nicht klar auf-
nehmen kann, oder wie das vom Schlamm getriibte Wasser: Das Gesicht dessen, der
sich in ihm beschaut, 148t sich nicht gut in ihm erkennen — so die Seele .. .“®8, und
zwar nach all ihren Vermégen: ,Weder besitzt der Verstand Fassungskraft, um die
Erleuchtung der Weisheit Gottes aufzunehmen, sowenig wie die finstere Luft die
Erleuchtung der Sonne aufnehmen kann; noch besitzt der Wille Fihigkeit, in sich
Gott zu umfangen in lauterer Liebe, sowenig der vom Dampf angelaufene Spiegel
die Fahigkeit hat, hell in sich das gegenwirtige Antlitz widerzugeben; und noch
weniger besitzt das Gedachnis, das von den Finsternissen des Begehrens verdunkelt
ist, Fihigkeit, mit Klarheit in sich das Bild Gottes aufzunehmen, sowenig das schmut-
zige Wasser klar das Antlitz dessen zeigen kann, der sich in ihm beschaut“se,

Wenn der Geliebte, der Brautigam der Seele, in den Spiegel der Secle schaut und
sich in diesem Schauen der Seele zueignet, zeichnet er gleichsam der Seele sein Bild
ein. Die Seele wird mehr und mehr, was sie von Anfang an ist und schlieRlich voll-
kommen sein soll: Ebenbild Gottes.

»Die Seele erfihrt sich wie das Wachs, das den Eindruck des Siegels aufzunehmen
begann und nicht vollends geformt wurde, und sie erkennt, daR sie wie die erste
Skizze eines Bildes und nur eine Zeichnung ist. Sie ruft dem, der dies zeichnete, daf}
er zu Ende male und bilde . . .“70. Solange die Seele im Glauben und nicht im offenen
Schauen den Augen des Geliebten zugewandt ist, trigt sie sein Bild unvollendet in

% 1.1, 3. % L 3, 77. %7 Vgl.$1,9,8;C1,8. %8S1,8, 1.

% 8 1, 8, 2; P. Ambrosius a S. Theresia libersetzt: ,Noch weniger vermag das Gedachtnis
. .. sich ein klares Bild von Gott zu machen” (Werke, Bd. I, S. 40). In solcher Ubersetzung ist
das unbedingte Zuvorkommen des Schauens Gottes, des Scheinens der Sonne verwischt; das
Gedichtnis macht sich ein Bild von Gott. Ebenso ist die dialogische Struktur dessen, was mit
Spiegelbild gemeint ist, verkannt; das Gedichtnis bleibt in sich geschlossen. Auflerdem ist
die Aussage von der theologischen Ebene auf die einer Bewufitseinspsychologie verschoben.

° C12, 1.



Der Mensch vor Gott 441

sich: ,,Sie sagt, sie habe die erschnten Augen in ihrem Innern gezeichnet, das heifit,
in ihrem Verstand und Willen . .. Da die Kunde dieser Wahrheiten nicht vollkom-
men ist, sagt sie, sie seien gezeichnet. Denn wie die Zeichnung nicht vollendetes
Gemadlde ist, so ist die Kunde des Glaubens nicht vollendete Erkenntnis“?t, ,Uber
der Zeichnung des Glaubens gibt es eine andere Zeichnung der Liebe in der Seele
des Liebenden, und das ist gemdfl dem Willen, in dem sich die Gestalt des Geliebten

derart einzeichnet und so verbunden und lebendig abbildet, . .. dafl es wahr ist zu
sagen, der Geliebte lebe im Liebenden und der Liebende im Geliebten“72. ,Das
wird vollkommen geschehen im Himmel im géttlichen Leben . . .“73. Denn ,man mufl

wissen, dafl die Liebe niemals dahin kommt, vollkommen zu sein, bis die Liebenden
sich so ineins angleichen, dafl der eine im anderen Gestalt gewinnt... Und weil
hier die Seele sich mit einer gewissen Zeichnung der Liebe vorfindet . . . und ersehnt,
daf} das Bild bis zu Ende gestaltet werde mittels der Gestalt, dessen Zeichnung dies
ist — das ist ihr Brautigam, das Wort, Sohn Gottes, welcher Widerschein seiner
Herrlichkeit und Gestalt seines Wesens ist . . .“74, bittet sic um die Vollendung dieses
Bildes.

Nochmals bei der Erorterung der Ebenbildlichkeit des Menschen zeigt sich, wie
fiir Johannes vom Kreuz das Verhiltnis des Vaters zum Sohn Urbild des Verhilt-
nisses des Sohnes zur Seele ist. Wie die Secle Spiegel des Geliebten ist, so ist der
Sohn Spiegel des Vaters. Der Vater legt sein ganzes Wesen in den Sohn und erkennt
sich in ihm. Die Seele sagt zum Briutigam: ,Viele Dinge sieht man in dir, wenn
man nur eines sicht. Denn du bist die Hinterlegung der Schitze des Vaters, der
Widerschein des ewigen Lichtes, Spiegel ohne Makel und Bild seiner Giite“?s; ,des
Vaters Spiegel ohne Makel ist sein Sohn“7®,

»Centro“

- Wenn auch Gott der Seele nie fehlt, und wenn auch der Briutigam immer im
Innersten der Seele weilt, so ist doch die Brautschaft und das Ebenbild nicht von
vornherein vollkommen. Die Seele hat sich mit ,Hiillen“ umgeben, sie versteckt sich
vor dem immer gegenwirtigen Antlitz des Geliebten. Erst durch das barmherzige
Anschauen des Brautigams wird sie die schéne Braut, die sie sein soll.

Im Symbol des Weges, das auf jeder Seite der Werke des Heiligen Johannes vom
Kreuz begegnet, wird dies deutlich. Der Mensch ist unterwegs, er kommt erst zu
seinem ihm bestimmten Ort vor Gottes Angesicht. Er wird von Gott gerufen, ,seine
Behausung zu verlassen, um zur Vereinigung mit Gott zu gehen“77. In diesem ,Hin-
iibergehen“78 gelangt die Seele auf dem ,Weg des Kreuzes Christi“7 zum ,Land der
Verheiflung“8o.

Eine Ausformung dieses allgemeinsten und haufigsten aller Vergleiche und Sym-
bole in den Schriften des Heiligen Johannes vom Kreuz kann die theologische Sicht
des Menschen, wie sie sich im Bild der Brautschaft, des Blickens der Augen und des
Scheinens der Sonne darbot, nach ihrer dynamischen Seite hin ergéinzen: Gott ist

1 C12,6. L3, 17. 8

S1,21.
2 C12,7. 7 Carta 11. » C3, 5.
s C12,8. 781,83, 5. 8 S1,11, 2.



442 Rudolf Mosis

fiir Johannes vom Kreuz ,Centro“, Mittelpunkt und ,Natiirlicher Ort“ der Seele.

»Bei den Dingen nennen wir tiefsten Ruhepunkt jenen letzten, bis zu dem ihr Sein
und Kraft und Stirke ihres Wirkens gelangen kann, und von wo sie nicht weiter-
gehen konnen. So wie das Feuer oder der Stein, der in seiner Natur Kraft und Bewe-
gung besitzt, um zum innersten Zentrum seiner Sphire zu gelangen: wie er von dort
nicht weiterkommen noch es lassen kann, dorthin zu gelangen und dort zu bleiben,
aufler wegen eines entgegenstehenden und gewaltsamen Hindernisses. Demgemaf
kénnen wir sagen, der Stein sei in irgendeiner Weise in seinem Zentrum, wenn er in
irgendeiner Weise in der Erde ist, obgleich er nicht in ihrem Tiefsten ist. Denn er ist
innerhalb der Sphire seines Zentrums und seiner Titigkeit und Bewegung. Wir
werden jedoch nicht sagen, er sei in ihrem Tiefsten, das ist die Mitte der Erde; und
so bleibt ihm immer noch Kraft und Stirke und Neigung, niederer zu gehen und zam
letzten und tiefsten Zentrum zu gelangen . . . Und wenn er anlangt und aus Eigenem
nicht noch mehr Kraft und Bewegung besitzt, werden wir sagen, er sei in seinem tief-
sten Zentrum. — Das Zentrum der Seele nun ist Gott. Wenn sie nach der ganzen
Fassungskraft ihres Seins und nach der Stirke ihrer Bewegung und Neigung zu ihm
gelangt ist, wird sie zu ihrem letzten und tiefsten Zentrum in Gott gelangt sein. . . “81,
~Man muff sodann wissen, dafl die Liebe die Neigung der Seele und die Kraft und
die Stirke ist, die sie besitzt, um zu Gott zu gehen. Denn mittels der Liebe vereint
sich die Seele mit Gott“s2. ,Wie alle Bewegungen und feurigen Schwingungen, die
die Flamme mit der entflammten Luft macht, dahin zielen, sie mit sich zum Zentrum
ihrer Sphire emporzuheben“ss, so alle Wohltaten, die Gott der Seele erweist. ,Die
Licbe ist dem Feuer gleich, das immer aufsteigt bis oben hin, mit dem Bestreben, sich
ins Zentrum seiner Sphire einzusenken“s4.

Wenn auch das Gut der Seele, ihr Brautigam in ihr verborgen ist, wei} sie doch
um ihn. ,Und deswegen ist die Scele mit mehr Kraft von diesem Gut angezogen und
zu ihm hingerissen, als irgendein Naturding von seinem Zentrum“ss.  Die Seele
sieht sich mit soviel Heftigkeit zu Gott gehen, wie der Stein, wenn er mehr zu seinem
Zentrum gelangt“ss,

Verwandt mit dieser der mittelalterlichen Naturtheorie entlehnten Vorstellung ist
das biblische Bild der Arche, in die die Seele zuriickkehrt als in den ihr eigenen Ort.
» Wie die Taube ging und zur Arche kam, weil sie in den Wassern der Flut nichts
fand, wo sie thren Fufl ruhen lassen konnte, bis sie schlieSlich mit einem Oliven-
zweig im Schnabel zu ihr kehrte, . .. so die Seele. Sie ging aus von der Arche der
Allmacht Gottes, als er sie schuf. Nachdem sie durch die Wasser der Flut der Siin-
den und Unvollkommenheiten hin gegangen war und nicht fand, wo sie ihr Begehren
ruhen lassen konnte, ging und kam sie durch die Liifte der Sehnsiichte der Liebe zur
Arche des Herzens Gottes, ihres Schopfers . . .“87, Die Ruhe dieser vollendeten Liebe
am Herzen ihres Schopfers ist Gesundheit und Heil der Seeless, hier findet sie Ruhe
und Frieden, und dieser ,Frieden ist der Ort, der der Secle eigen ist“se.

8 L1, 11 u 12

2 11,18

5 L 3, 10.

54 N 2,21, 6. 8 C 12, 1. 8 Vgl C 11, 11.
& C 11, 4. 57 C 84, 4; vgl. C 14, 1. #2192 7.



Der Mensch vor Gott 443

Folgerungen

Jobannes vom Kreuz niennt die Kenntnis der Geschopfe, die der wiederhergestellte,
gelauterte Mensch von den Geschdpfen hat, eine Erkenntnis von der Wurzel her.
Wenn der Mensch durch das liuternde Feuer der ,Dunklen Nacht* zur ,,Unschuld
Adams® zuriickgekehrt jst, enthiillen sich ihm die letzten Grinde der Geschopfe,
die dem ,Alten Menschen“ verborgen sind. Er sieht die Geschopfe in ihrem Ur-
sprung aus Gott. — Ahnlich kann man seine eigene Sicht des Menschen charakteri-
sieren. Er begniigt sich nicht damit, psychologische Theorien iiber die Natur des
Menschen und seiner Tatigkeit zu iibernehmen und zu lehren. Derlei Theorien
kénnen ja unabhingig von aller Berufung des Menschen zu Gottes dreifaltigem
Leben aufgestellt werden und reichen darum auch nicht in jene Tiefe hinab, in der
das Innerste des Menschen sich eréffnet. Johannes vom Kreuz richtet seine Aufmerk-
samkeit nicht auf die ,Schale“ und Oberfliche des Menschen. Denn er will den
Menschen zu dem Ziele helfen, das ihm von Gott bereitet i1st. Er bemiiht sich deshalb
nicht, eine klare und unwiderspriichliche Analyse der Natur des Menschen und ihrer
»Teile® zu geben, sondern legt alles Gewicht auf das eine, das nottut: Er sieht den
Menschen angesichts seiner Vollendung bei Gott. Alle Unterscheidungen der geistigen
und sinnlichen Vermégen der Seele, ihres sinnlichen und geistigen , Teils“ sind damit
zuriickgeschoben. Wille, Verstand, Gedachtnis, innere und adufiere Sinne werden nur
daraufhin betrachtet, daf} sie Spiegel Gottes sind und immer mehr sein sollen, Ver-
mogen der Seele, womit sie auf die Liebe, auf das Schauen und Scheinen Gottes zu
antworten vermag.

Dabei ist nicht zu vergessen, dafl immer wieder das Verhiltnis zwischen der Person
des Vaters und der Person des Sohnes das Urbild des Verhéltnisses Gottes und des
Menschen ist. Der Mensch ist ,Sohn Gottes durch Teilnahme*. ,Das ist die Annahme
der Sohne Gottes, die in Wahrheit zu Gott das sagen, was der Sohn selbst beim
heiligen Johannes zum Ewigen Vater sagte: Alle meine Dinge sind dein und deine
Dinge sind mein. Er aufgrund des Wesens, weil er natiirlicher Sohn ist, wir aufgrund
der Teilnahme, weil wir angenommene S6hne sind“%0, Wir sind ,Gott von Gott
durch Teilnahme“®t, — In diesem Abbild der dreifaltigen Liebe Gottes, in der per-
sonalen Beziehung und durch sie empfingt der Mensch Gottes Gaben. Die Licbe
Gottes zum Menschen ist nicht nur cine duflerliche Relation zwischen absolut Jen-
seitigem und hoffnungslos Diesseitigem. Sie betrifft und wandelt den Menschen
selbst, so daf er, zuerst Siinder, durch den Blick der Liebe in sich all das trégt, womit
er dem Briutigam gefallen kann.

Die Anthropologie des Heiligen Johannes vom Kreuz erscheint damit wesentlich
einfacher und unkomplizierter, als das die vielen verwendeten psychologischen Be-
griffe und Schemata vermuten lassen. Zugleich zeigt es sich, daf sie sich in Dimen-
sionen bewegt, die tiefer und reicher sind als jede nur psychologische Betrachtungs-
weise des Menschen.

% C 36, 5.
L 3, 8.



