
Der Mensch vor Gott 
Zur Anthropologie des hl. Johannes vom Kreuz 

Von Rudolf M o s i s, Karlsruhe 

In den Schriften des hl. Johannes vom Kreuz, besonders in •Aufstieg zum Berge 
Kännel", findet sich eine große Vielfalt von Schemata und Ausdrücken, die ihm aus 
traditionellen psychologischen Systemen überkommen sind1. Er bedient sich ihrer in 
reichem Maße, um seine Anweisungen für den Weg der •Dunklen Nacht", den der 
Mensch zu seinem Ziel gehen muß, zu gliedern. So ist viel die Rede von den fünf 
äußeren und den beiden inneren Sinnen, von den drei geistigen Seelenvermögen 
Verstand, Gedächtnis und Wille, vom sinnlichen und vom geistigen Teil der Seele 
usf. 

Versucht man, den Sinn dieser traditionellen psychologischen Begrifflichkeit bei 
Johannes vom Kreuz genauer zu fassen und die Funktion und das Wesen der ver- 
schiedenen Seelenvermögen in ihrer Unterschiedenheit voneinander zu klären, so 
stößt man auf nicht geringe Schwierigkeiten. Es stellt sich bald heraus, daß alles, 
was sich dazu aus den Schriften des hl. Johannes vom Kreuz erheben läßt, sehr dun- 
kel und vage ist; bisweilen scheinen sogar einzelne Aussagen geradezu gegenein- 
ander zu stehen. 

Gerade diese Schwierigkeiten reizen jedoch offensichtlich dazu, der Frage einer 
metaphysischen Psychologie besondere Aufmerksamkeit zu widmen: nicht wenige 
Untersuchungen zu Johannes vom Kreuz handeln von der •Struktur der Seele". Man 
versucht vielfach, einzelne Elemente seiner Schriften als philosophisch aufgefaßte 
Psychologie aus dem Zusammenhang seiner Werke herauszuschälen und systematisch 
zu ordnen, und bisweilen soll die so gewonnene Psychologie sogar die Grundlage 
für die Interpretation seiner Theologie abgeben. 

Man könnte sich indes auch fragen, ob die Dunkelheit und teilweise Widersprüch- 
lichkeit der psychologischen Aussagen des Johannes vom Kreuz nicht etwa dadurch 
bedingt sind, daß die übernommenen psychologischen Schemata und Begriffe dem 
eigentlichen Anliegen seines Denkens sehr äußerlich bleiben. 

Zunächst steht ja außer jedem Zweifel, daß er keine ausdrückliche Lehre über die 
Seelenvermögen oder dergleichen geben will. Klar genug gibt er besonders im •Auf- 
stieg zum Berge Kännel" an, was sein Ziel ist: durch alles und in allem die Seele 
hinzulenken auf Gott2, der in seinem Sohn, dem •Wort", den Menschen zu sich ruft. 

1 Die Frage nach den Quellen des Johannes vom Kreuz ist nicht gelöst. Im hier gesteckten 
Rahmen kann dieses Problem übergangen werden. 

2 Vgl. z. B. S 2, 16, 5; 2, 23, 1; 2, 27, 7; 2, 28, 1; 2, 30, 7; 3, 2, 1 und ö. • Die Texte 
werden hier zitiert nach der Ausgabe von P. Simeon de laSagrada Familia 
OCD, der mit geringen Abweichungen Text und Numerierung der Ausgabe P. S i 1 v e r i o s 
bietet. • Abkürzungen der Werke: S = Subida (Aufstieg zum Berge Karmel); N = Nodie 
oscura (Dunkle Nacht); C = Cantico espiritual (Geistlicher Gesang); L = Llama de amor 
viva (Lebendige Flamme der Liebe); P = Poesias. • Cantico und Llama liegen in zwei 
verschiedenen Fassungen vor. Sie werden hier zitiert nach der zweiten, größeren Textform 
(Cantico B und Llama B). 



Der Mensch vor Gott 431 

Johannes vom Kreuz, der •Praktiker der Kontemplation"3, lehrt keine Theorien, die 
gewußt werden sollen, sondern zeigt den Weg, den er gegangen ist und auf den sich 
der Mensch, der ihn hört, einlassen soll. Wer bei Johannes vom Kreuz ein psycholo- 
gisches System finden will, sucht etwas, das • wenigstens ausdrücklich • von ihm 
selbst nicht gefragt wurde. 

Außerdem sagt Johannes vom Kreuz oft genug, daß die Geheimnisse Gottes, von 
denen er redet, unbegreiflich sind4, und daß nicht so sehr klar umgrenzte Begriffe 
die ganze Fülle der Weisheit Gottes ahnen lassen, soweit das in diesem Leben mög- 
lich ist, sondern viel eher die Bilder und Gleichnisse der Schrift, in denen der Geist 
Gottes selbst sprach, um etwas wenigstens von Gottes Wahrheit zu offenbaren5. Die 
Wirklichkeit, die Johannes zur Sprache bringen will, glaubt er selbst am reinsten 
vernehmbar in diesen Bildern und Gleichnissen der Schrift, aus denen seine Ge- 
dichte wie auch deren Kommentar zum größten Teil gewoben sind9. Wenn man 
wissen will, was es um den Menschen ist, den Johannes zur Vereinigung mit Gott 
führen will, wird man also vor allem nach diesen Bildern und Gleichnissen suchen 
müssen. 

Die gesamte christliche Tradition ist in ihren Aussagen über das Wesen des Men- 
schen geleitet vom Bericht der Genesis: •Gott schuf den Menschen nach seinem 
Bilde". • Freilich wurde diese Gottebenbildlichkeit des Menschen sehr unterschiedlich 
gedeutet. Man sah sie vor allem in der Vernunftbegabung des Menschen gegeben. 
Diese zunächst philosophisch-griechische Bestimmung des Menschen als animal ratio- 
nale fand selbst wieder sehr verschiedene Erklärungen. Bisweilen kam sie im Ver- 
lauf der Geschichte in Gefahr, aus dem Menschen einen verendlichten Gott zu 
machen und seine Vernunftbegabung als Anteilnehmen an der einen Weltvernunft 
zu verstehen. Aus dem biblischen Ebenbild Gottes wird ein Aspekt oder Teil Gottes 
selbst. 

Auch Johannes vom Kreuz spricht von den •vernunftbegabten Geschöpfen". Er 
erklärt jedoch diese Vernunftbegabung als ein •Vacare Deo", ein vor Gott und für 
Gott voll offen und frei Dastehen7. Dieses Offenstehen zu Gott meint bei ihm nicht 
eine bloße Möglichkeit des Subjekts, das zunächst einmal in sich fertig besteht und 
zusätzlich noch die Fähigkeit besitzt, sich irgendwann einmal auf Gott hin auszu- 
richten und zu öffnen. Vielmehr ist der Mensch wesentlich diese Offenheit zu Gott. 
Die Bilder und Gleichnisse des Menschen, die sich in den Schriften des hl. Johannes 
vom Kreuz finden, beleuchten diese theologische Bestimmung des Menschen als 
Gottes Gegenüber in vielfacher Weise. 

Braut des Wortes 

Das Geheimnis Gottes selbst und ebenso das Verhältnis Gottes und des Menschen 
findet in keiner menschlichen Sprache und in keiner geschaffenen Wirklichkeit volle 
Entsprechung. Immer wieder betont Johannes vom Kreuz, wie unbegreifbar, unsag- 

3 J. M a r i t a i n , Degrees du Savoir, S. 615: •Saint Jean de la Croix, Practicien de la 
Contemplation*. 

* Vgl. N 2, 17, 2 u. 3; C 14, 8; N 2, 17, 6; N 2, 20, 4; S 2, 26, 4 u. ö. 
5 Vgl. C prologo. 
• Zur Bedeutung der Bibel in den Schriften des hl. Johannes von Kreuz: V i 1 n e t, Bible 

et Vie mystique. 7 Vgl. C 7, 6. 



432 Rudolf Mosis 

bar, unerreichbar für jedes menschliche Vermögen Gott und seine Geheimnisse sind. 
Dennoch weiß er sehr wohl um die Spuren, die Gottes Schöpfertat in seinem Werk 
hinterlassen hat. Im Bild der Liebenden spiegelt sich für Johannes vom Kreuz mehr 
als in andern Vergleichen das Verhältnis zwischen Gott und Mensch wieder. 

Überaus häufig nennt er die Seele •Braut" des •Wortes Gottes". Die göttliche 
•Weisheit" ist der Bräutigam, dem die Seele schon im •Mittag der Ewigkeit" zu- 
gedacht ist. Der Sohn Gottes sucht sie und sehnt sich nach ihr, wie der Bräutigam 
sich sehnt nach seiner Braut. In der Vermählung mit ihm findet die Seele ihre 
Erfüllung. 

Der Gedanke der Brautschaft ist das Leitbild einer ganzen Schrift des Heiligen; 
der •Geistliche Gesang" ist ganz auf ihm aufgebaut. Aber keineswegs nur der 
•Geistliche Gesang", auch alle anderen Schriften sind mehr oder weniger durch- 
tränkt von dieser Auffassung des Menschen: daß nämlich der Mensch vor Gott steht 
wie die Braut vor ihrem Bräutigam. Vor allem gilt das von den Gedichten des 
Heiligen. 

Die Brautschaft Gottes ist für Johannes vom Kreuz in der Ewigkeit Gottes begrün- 
det: •Am anderen Tag..., der ein anderer ist als dieser zeitliche Tag..., am Tag 
der Ewigkeit bestimmte Gott die Seele zur Herrlichkeit.. ."7a. •Der Bräutigam wird 
ihr dies zeigen: ... sie lehren, den Bräutigam zu lieben mit der gleichen Vollkom- 
menheit, mit der er sie liebt... er wird ihr die wesentliche Verherrlichung geben, 
für die er sie bestimmte seit dem Tag der Ewigkeit"8. •Am Tag der Ewigkeit", 
•bevor Gott die Seele schuf"9, nennt sie der Vater Braut des Sohnes: •Eine Braut 
will ich dir geben, mein Sohn, die dich lieben soll". An diesem •Tag der Ewigkeit" 
nimmt der Sohn die Menschen insgesamt und jede einzelne Seele vom Vater an als 
seine Braut: •Viel dankend nehme ich dies an, Vater, antwortete ihm der Sohn. Der 
Braut, die du mir geben wirst, will ich meinen hellen Glanz geben"10. Die ganze 
Welt, die •anderen Dinge", wie Ignatius von Loyola sagt, ist Brautgemach, •ein 
Schloß für die Braut, daß sie den Bräutigam erkenne .. ."u. Dieser Bräutigam •war 
das Haupt der Braut, die er besaß; ihr wollte er alle Glieder, die Gerechten nämlich, 
einfügen. Sie sind der Leib der Braut... er nimmt sie sanft in seine Arme und 
schenkt ihr hier seine Liebe. Und so alle in eins vereinigt bringt er sie zum Vater"12. 

Die Geschichte Gottes mit dem Menschen ist nichts anderes als die Erfüllung dieser 
Brautschaft. Der Entschluß der Ewigkeit, den Menschen als Braut des Sohnes zu 
schaffen und als Braut des Sohnes zu begnadigen und zu beseligen, wird ausgeführt 
in der Geschichte. In Menschwerdung und Kreuzestod holt der Bräutigam seine Braut 
heim. 

Die Braut sehnt sich nach der Vollendung des göttlichen Planes: •Das Sehnen, sich 
mit dem Bräutigam vereint zu freuen, wächst und peinigt sie...; sie (die Glieder 
der Braut) baten ihn Tag und Nacht, sich zu entschließen, ihnen seine Gemein- 
schaft zu schenken"13. •Als die Zeit gekommen war, in der die Erlösung der Braut 
geschehen sollte ..., sprach der Vater also: Du siehst, Sohn, daß ich deine Braut nach 
deinem Bilde machte, und daß sie gut übereinkam mit dir in dem, worin sie dir ähn- 

7* C 38, 6. 10 P 9, Romance 3. 12 P 9, Romance 4. 
8 C 38, 2. " P 9, Romance 4. 13 P 9, Romance 5. 
9 C 38, 6. 



Der Mensch vor Gott 433 

lieh war ... Die Wonne wird ohne Zweifel groß wachsen für deine Braut, wenn sie 
dich ihr gleich sieht in dem Fleische, das sie trägt..." Und der Sohn nimmt die 
Menschwerdung an mit den Worten: •Ich will meine Braut suchen gehen"14. •Als 
dann die Zeit gekommen war, da er geboren werden sollte, ging er aus dem Braut- 
gemach hervor wie ein Verlobter, seine Braut umarmend, die er in den Armen mit 
sich führte"«. 

Ineins mit der Menschwerdung sieht Johannes vom Kreuz das ganze Erlösungs- 
werk des Fleischgewordenen, besonders seinen Kreuzestod, im Bilde der Brautschaft: 
Schon die Antwort des Sohnes, mit der er in der Ewigkeit die Menschwerdung 
annimmt, nennt Lasten und Plagen, die er tragen wird. •Ich will meine Braut suchen 
gehen und ihre Lasten und Plagen auf mich nehmen, unter denen ich soviel leiden 
werde. Und damit sie Leben habe, werde ich für sie sterben"16. 

Das Offenbarwerden des göttlichen Planes in der Geburt Christi im Stall verbindet 
sich für Johannes vom Kreuz mit dem Tod Christi. Auch die Geburt Christi steht 
unter dem Gesetz, das die ganze Erlösung der Braut beherrscht. Vor der Krippe 
•singen die Menschen Lieder und die Engel Melodien, festlich feiernd die Vermäh- 
lung, die zwischen solchen beiden (Mensch und Gott) stattfand. Gott indes weinte 
und klagte dort in der Krippe; das waren Kleinode, die die Braut zur Vermählung 
trug. Und die Mutter war voll Staunen, als sie solchen Tausch sah: Das Weinen des 
Menschen bei Gott, und beim Menschen die Fröhlichkeit.. ,"17. 

Ähnlich ist auch im Lied von der •Klage des Hirten" das Verhältnis der Liebenden 
das Modell, in dem das Erlösungswerk Gottes begriffen wird. Der Hirte, der nach 
seiner Hirtin verlangt, •erhöht sich am Baum (des Kreuzes), wo er seine schönen 
Arme breitete, und an ihnen angeheftet stirbt er .. ,"18. Auch am Baum des Kreuzes, 
nicht nur in Menschwerdung und Geburt, ist die Erlösung ein Heimholen der Braut: 
Beschattet von der Gunst des Kreuzesbaumes,... wo der Sohn Gottes die mensch- 
liche Natur und folglich jede einzelne Seele erlöste und also mit sich vermählte, 
indem er ihr dafür Gnade und Pfand gab ..." (unter diesem Baum), •dort wurdest 
du mir vermählt, dort gab ich dir die Hand ... meiner Gunst und Hilfe, als ich dich 
von deinem niederen Stand zu meiner Gemeinschaft und Vermählung empor- 
hob ..."«. 

Das Urbild der Brautschaft zwischen Mensch und Wort ist die Einheit der Liebe 
zwischen Vater und Sohn. Wie die Einheit zwischen Vater und Sohn ein ewiges 
Gespräch der Liebe ist20, so die Brautschaft zwischen Wort und Mensch: •Meine 
Seele zerfloß, als der Bräutigam sprach. Das Sprechen des Bräutigams heißt hier 
(im Lied), sich der Seele übereignen"21. Wie der Vater seinen Glanz und seine 
Herrlichkeit dem Sohne gibt22, so gibt das Wort seinen Glanz der Braut: •... Meinen 
hellen Glanz will ich ihr geben.. ,"23. •Die Seele hält (im Lied) dem Bräutigam 
den Glanz der Herrlichkeit vor, den er ihr nach ihrer Vorherbestimmung geben 
wird.. ."24: •Jenes Maß von Herrlichkeit, zu dem du mich bestimmtest, du mein 
Bräutigam, am Tag deiner Ewigkeit..., als es dir gefiel, mich zu erschaffen, wirst du 

14 P 9, Romance 7. 21 Q 26, 5. 
15 P 9, Romance 9. 18 P 7. 22 P 8; C 1, 5. 
18 P 9, Romance 7. 10 C 23, 3. *» P 9, Romance 3. 
17 P 9, Romance 9. 20 P 9, Romance 2. 24 C 38, 1. 



434 Rudolf Mosis 

mir bald geben am Tag meiner Vermählung und meiner Hochzeit und am Tag der 
Fröhlichkeit meines Herzens . . ."Z5. Und schließlich: Wie der Vater im Sohn und der 
Sohn im Vater sein Leben hat, so die Seele im Geliebten: •... Es ist wahr zu sagen, 
der Geliebte lebt im Liebenden und der Liebende im Geliebten"26. Denn •in Gott 
hineingesenkt wird die Braut das Leben Gottes leben"27. 

Das Ziel aller Wege Gottes mit dem Menschen ist für Johannes vom Kreuz die 
Vollendung der Liebe zwischen Braut und Bräutigam. Von der Erschaffung der Welt 
an ist alles ausgerichtet auf die Heimführung der Braut. •... Zu diesem innersten 
und letzten Weinkeller gelangen wenige Seelen in diesem Leben schon. In ihm 
geschieht die vollendete Vereinigung mit Gott, die man geistige Ehe nennt. Und 
was Gott der Seele in dieser engen Verbindung zueignet, ist völlig unsagbar, und 
man kann nichts darüber sagen, das wäre wie er. Denn mittels der wunderbaren 
Herrlichkeit der Umgestaltung der Seele in ihn eignet sich Gott selbst ihr zu. Hier 
sind beide eins, wie wir eben sagten vom Glas und dem Lichtstrahl, oder von der 
Kohle und dem Feuer, oder von dem Licht der Sterne mit dem der Sonne.. ."28. 
•Freuen wir uns, Geliebter", sagt hier die Seele zum Bräutigam, •mögen wir uns 
sehen in deiner Schönheit... Handeln wir so, daß wir dahin kommen, uns zu sehen 
in deiner Schönheit im ewigen Leben. Das heißt: daß ich derart in deine Schönheit 
umgestaltet sei, daß wir gleich in Schönheit uns beide in deiner Schönheit sehen, da 
ich ja deine Schönheit schon besitze. So daß jeder den anderen ansieht und jeder im 
anderen seine Schönheit erblickt, da die Schönheit des einen und die des anderen 
einzig deine Schönheit ist, nachdem ich in deine Schönheit eingesenkt wurde. Und so 
werde ich dich sehen in deiner Schönheit, und du mich in deiner Schönheit, und ich 
werde mich sehen in deiner Schönheit, und du wirst dich in mir sehen in deiner 
Schönheit. Und so werde ich wie du erscheinen in deiner Schönheit, und wirst du wie 
ich erscheinen in deiner Schönheit, und meine Schönheit sei deine Schönheit, und 
deine Schönheit sei meine Schönheit. Und so werde ich du sein in deiner Schönheit 
und wirst du ich sein in deiner Schönheit, denn deine eigene Schönheit wird meine 
Schönheit sein. Und so werden wir uns, einer den anderen, sehen in deiner Schön- 
heit .. ."20. Der ganze mystische Leib der Braut, •die Kirche, wird am Tage ihres 
Triumphes an der Schönheit des Bräutigams Anteil bekommen. Das wird sein, wenn 
sie Gott von Angesicht zu Angesicht sieht"29. 

In das Bild der Brautschaft fügt Johannes vom Kreuz andere Bilder ein, die die 
Wahrheit, daß der Mensch Braut des Wortes ist, in einzelnen Zügen ergänzen und 
erklären. In den angeführten Texten war schon mehrfach vom Schauen die Rede. 
Wie die Erschaffung der Welt insgesamt als Schauen Gottes mittels seines Antlitzes, 
das sein Sohn ist, gefaßt wird30, so ganz besonders die Erschaffung und die bräutliche 
Liebe Gottes und des Menschen. 

Das Blicken der Augen 

Wenn in der theologischen Tradition hinsichtlich der Welt und des Menschen von 
Gottes Schauen die Rede ist, meint man für gewöhnlich jenes Schauen Gottes, das in 
seiner Wesenheit oder in seinem Wort die Ideen aller möglichen Dinge erkennt. 

25 C 38, 9. -7 P 9, Romance 7. 2t* C 36, 5. 
28 C 12, 7. 28 C 26, 4. so Vgl. C 5, 4. 



Der Mensch vor Gott 435 

Bei diesem Schauen bleibt Gott in sich selbst. • Johannes weiß sehr wohl, daß Gott 
nichts liebt, das außer ihm wäre31, und daß er die Geschöpfe durch seine Liebe zu 
ihnen in gewisser Weise in sich hineinnimmt. Das Bild der Augen und des Blickens 
Gottes benützt er gleichwohl anthropomorpher und unreflektierter. Gott schaut nach 
außen, er schaut mit seinem Antlitz oder mit seinen Augen, das ist mit seinem Sohn, 
die Dinge und Menschen an. Im Schauen Gottes wird das gnädige Zuneigen des 
Vaters zu seinem Geschöpf im Sohn als Mittler aller Werke Gottes bildlich aus- 
gesagt. Für Johannes vom Kreuz ist das Schauen Gottes nicht ein innergöttliches 
Beisichsein Gottes, sondern Lieben und Schenken nach außen. 

Auch das Alte und Neue Testament reden in diesem Sinn vom Antlitz oder vom 
Blicken Gottes, und oft schließt Johannes vom Kreuz seine Ausführungen über das 
Schauen an Sätze der Heiligen Schrift an. Im Bild des Schauens schließen sich für ihn 
zwei Seiten des Verhältnisses zwischen Gott und Mensch eng zusammen, die für 
gewöhnlich nur schwer ineins gebracht werden können, und die von manchen als 
sich ausschließende und sich widersprechende Kategorien gegeneinander ausgespielt 
werden. Man spricht in der Gnadenlehre vom •Personhaften" oder •Dynamischen" 
im Gegensatz zum •Statischen" oder •Substantiellen" und glaubt, das Statische und 
Substantielle sei der Heiligen Schrift fremd, ja feindlich. Im Bild des Schauens der 
Augen Gottes verbinden sich für Johannes vom Kreuz unlösbar beide Aspekte des 
Verhältnisses Gottes zu seinem Geschöpf: Durch sein Schauen stellt Gott den Men- 
schen in seinem Wesen hin und legt in ihn •Geschenke und Gaben", und im Schauen 
steht Gott dem Menschen Angesicht in Angesicht gegenüber in der Beziehung per- 
sonaler Liebe. 

•Mit Augen meint die Seele (in ihrem Lied) ... Gottes Strahlen und Wahrhei- 
ten... Sie nennt hier diese Wahrheiten Augen wegen der großen Gegenwart des 
Geliebten, die sie empfindet, so daß ihr vorkommt, er würde immerdar auf sie 
blicken"32. Die Augen sind das Symbol für die Gegenwart des Geliebten und für 
seine schenkende Nähe. Darum •ersehnt die Seele mit großen Peinen diese göttlichen 
Augen.. ."33. •Entsprechend der großen Sehnsucht, die die Seele nach diesen gött- 
lichen Augen empfand, mit denen das göttliche Wesen gemeint ist, empfing sie auch 
vom Geliebten im Inneren solche Mitteilung und Erkenntnis Gottes, daß diese sie 
sagen ließ: Wende sie weg, Geliebter"3«. •Denn das Elend des natürlichen Wesens 
in diesem Leben ist derart, daß sie ... von den Augen, die sie doch mit soviel Sorg- 
falt und Peinen suchte,... sagt: Wende sie weg, Geliebter "3s. Der •Strahl der Dun- 
kelheit", das •göttliche Wesen", das sich •im Dunkel" mitteilt, •dies vernommene 
Wesen... ist die ersehnten Augen, von denen die Seele sagt: Wende sie ab, Ge- 
liebter, als der Geliebte sie enthüllte"3«. Obwohl sie in der •Armseligkeit des natür- 
lichen Wesens" den Blick der Augen nicht ertragen kann, geht doch alles in der Seele 
auf das Antlitz Gottes hin. Sie bittet: •Schau mit deinem Gesicht die Hügel an ... 
Das Gesicht Gottes ist das göttliche Wesen ... Damit erbittet die Seele alles, was sie 
je erbitten kann ...: Die Mitteilung Gottes durch das Gesicht Gottes.. ,"37. 

38 C 14, 16. 
37 C 19, 4. 

31 P9, Romance 2. 
32 C 12, 5. 34 C  13, 2. 
33 C13: ,2. 85 C 13, 3. 



436 Rudolf Mosis 

Das Gesicht Gottes, mit dem er sich der Schöpfung und der Seele zuneigt, ist sein 
Sohn. •Nach dem heiligen Paulus ist der Sohn Gottes Widerschein seines Glanzes 
und Gesicht und Gestalt seines Wesens. Man muß nun wissen, daß Gott allein mit 
diesem Gesicht, das sein Sohn ist, alle Dinge schaute; das war, ihnen das natürliche 
Sein geben, ihnen viele natürliche Lieblichkeit und Gaben zueignen, sie vollendet 
und ohne Fehl machen, wie es in der Genesis heißt: Und Gott sah alle Dinge, die er 
gemacht hatte, und sie waren sehr gut. Sie als sehr gut ansehen war, sie als sehr 
gute machen im Wort, seinem Sohn"38. In diesem Schauen durch das Antlitz des 
Sohnes •eignet Gott den Dingen, indem er sie ansieht, nicht nur natürliches Sein 
und Liebreiz zu,... sondern allein mittels dieses Gesichtes, das sein Sohn ist, ließ er 
sie mit Schönheit umkleidet.. ."38. •Diese Schönheit nahm den Weg herab zu den 
Dingen und wurde diesen zugeeignet von jener übernatürlichen Schönheit des 
Antlitzes Gottes her, dessen Schauen die Welt und alle Himmel mit Schönheit und 
Fröhlichkeit umkleidete"3». 

Die Mitteilung Gottes durch dieses sein Gesicht, das sein Sohn ist, erbittet also 
die Seele: •Schau mit deinem Gesicht die Hügel an. Das Gesicht Gottes ist das gött- 
liche Wesen... Damit erbittet die Seele alles, was sie je erbitten kann...: Die Mit- 
teilung Gottes durch das Gesicht Gottes .. ."40. Sie bittet: •Schau die Gefährtinnen 
an. Das Schauen Gottes ist Lieben und Gunst-Erweisen. Die Gefährtinnen, von 
denen die Seele hier (im Liede) sagt, Gott solle sie anschauen, sind die Vielfalt der 
Tugenden und Gaben und Vollkommenheiten und anderer geistiger Reichtümer, die 
er schon in sie legte, als Angeld und Pfand und Brautschmuck.. ."41. 

Die •Reichtümer, die er schon in sie legte", sind der Grund, warum der Bräutigam 
überhaupt die Seele anschauen will; ohne sie würde er nicht auf sie blicken. Diese 
Reichtümer sind indes nicht anders in die Seele gekommen, als eben durch Gottes 
Blick. Wie er Welt und Menschen schafft, indem er sie mit dem Antlitz, das sein 
Sohn ist, anschaut, so begnadet er auch die Seele, die in der Sünde häßlich und dunkel 
wurde, durch seinen Blick. •Gottes Schauen ist Lieben. Denn wenn er uns nicht zuerst 
in seinem großen Erbarmen anschaute und liebte und sich erniedrigte, würde er sich 
nicht fangen im Fluge des Haares unserer geringen Liebe. Denn diese Liebe hätte 
keinen so hohen Flug, daß sie den göttlichen Vogel der Höhen fangen könnte. Aber 
da er sich erniedrigte, uns anzuschauen und den Flug zuallererst hervorzurufen und 
uns von unserer (kleinen) Liebe emporzuheben, deshalb fing er sich im Flug des 
Haares... Denn man versteht, daß der Vogel niedrigen Fluges den königlichen 
Adler, der hoch fliegt, fangen kann, wenn dieser ins Niedere kommt, weil er gefan- 
gen zu werden sucht.. ."42. 

Das Herniedersteigen Gottes, in dem er mit seinen Gnaden all unserem Tun 
zuvorkommt, ist das Schauen des Geliebten. •Die Ursache, warum er sich im Haar 
der Liebe der Braut fing, ... war, weil er ihr die Gunst erwies, sie mit Liebe anzu- 
blicken. Damit machte er sie sich anmutig und wohlgefällig.. ."43. •Als du mich 
anschautest, nämlich mit der Zärtlichkeit der Liebe • wir sagten ja schon: Gottes 
Schauen ist hier Gottes Lieben •, da drückten deine Augen in mir deine Gnaden 
ein. Unter den Augen des Bräutigams versteht die Seele hier seine erbarmende 

ss C 5, 4. 40 C 19, 4. 42 C 31, 8. 
s» C 6, 1. il C 19, 6. 43 C 32, 2. 



Der Mensch vor Gott 437 

Gottheit, die sich voll Erbarmen über die Seele neigt und in sie seine Liebe und 
Gnade eindrückt und eingießt.. ."44. •... indem er sie anschaute, wollte er ihr 
Gnade und Liebreiz geben, damit er sein Wohlgefallen habe an ihr.. ."45. •Nach- 
dem er sie das erste Mal anschaute, wobei er sie schmückte mit seiner Gnade und 
kleidete mit seiner Schönheit, da kann er sie wohl ein zweites Mal und mehr Male 
anschauen, wobei er ihr die Gnade und Schönheit mehrt, da ja genügend Grund und 
Ursache dazu vorhanden ist, weil er sie anschaute, als sie es nicht wert war und nichts 
dazu beitrug"46. •Wenn du, bevor du mich gnädig anschautest, in mir Schmutz und 
Schulden und Unvollkommenheiten und Niedrigkeit der natürlichen Verfassung 
fandest, kannst du jetzt schon sehr wohl mich anschauen, nachdem du mich anschau- 
test. Nachdem du mich anschautest und so die dunkle und häßliche Farbe der Schuld 
von mir nahmst..., wobei du mir das erste Mal Gnade gabst, kannst du mich jetzt 
sehr wohl anschauen, das heißt, vermag ich und verdiene ich schon sehr wohl, gesehen 
zu werden, indem ich mehr Gnade und Liebreiz von deinen Augen empfange. Denn 
mit ihnen nahmst du mir beim ersten Mal nicht nur die dunkle Farbe, sondern 
machtest mich auch würdig, gesehen zu werden, denn mit dem Blick deiner Liebe 
ließest du Gnade und Schönheit in mir"47. •Gut kannst du also, Gott, anschauen und 
schätzen die Seele, die du anschaust, denn mit deinem Blick legst du in sie Schatz und 
Pfand, die du hochschätzest und womit du dich verpfändest"48. •Mit seinem Schauen 
also gab er ihr Gnade und Schönheit"49. 

Wenn die Seele kraft der im Blick des Geliebten empfangenen Wohltaten sich dem 
Geliebten zuwendet, ist für Johannes vom Kreuz auch solches Antworten der Seele 
ein Hinwenden und Schauen der Augen. Weil Gott in seinem Sohn, dem Bräutigam 
der Seele, diese in Liebe anschaut und in diesem Anschauen sie schafft und schön 
macht, kann die Braut ihrerseits dankend den Bräutigam anschauen: •In dieser 
Gunst, die die Augen deines Erbarmens mir erwiesen, als du mich anschautest und 
mich so deinen Augen wohlgefällig machtest und würdig, von dir gesehen zu wer- 
den, verdienten es meine Augen, anzubeten, was sie in dir sahen . .. Was war es 
denn, was sie schon sahen? Sie sahen der Tugenden Erhabenheit, der Wonne Über- 
fluß, unermeßliche Güte, Liebe und Erbarmen in Gott, unzählige Wohltaten, die die 
Seele von ihr empfangen hatte, sowohl jetzt, da sie schon so sehr in die Nähe Gottes 
gelangt ist, als auch zur Zeit, da sie es noch nicht war. All das verdienten die Augen 
der Seele jetzt anzubeten"50. 

Die •Beschauung", das •liebende Aufmerken auf Gott", in dem die Seele ihre 
ewige Bestimmung erfüllt, ist ein Hinschauen der Seele auf Gott: •Der Bräutigam 
nennt die Seele weiße Taube... Denn die Taube ist nicht nur lauter und sanft, 
ohne Galle und Falschheit, sondern hat auch helle und liebevolle Augen. Darum 
sagt der Bräutigam dort (im Hohenlied) auch, daß sie Taubenaugen habe, um damit 
diese wesentliche Eigenheit der liebevollen Beschauung zu benennen, mit der sie 
Gott anschaut"51. Die Vollendung dieser Beschauung ist ein Sehen des Geliebten 
und der Seele selbst in der Schönheit des Geliebten: •0 sähen dich meine Augen, 
das heißt, möchte ich dich doch sehen von Angesicht zu Angesicht mit den Augen 

44 C 32, 4. 47 C 33, 5 u. 6. 5» C 32, 8. 
45 C 32, 5. 48 C 33, 9. 51 C 34, 3. 
46 C 33, 3. 49 C 34, 1. 



438 Rudolf Mosis 

meiner Seele"52. •Allein für dich will ich meine Augen besitzen. Damit sucht die 
Seele den Bräutigam zu verpflichten, daß er sie dieses Licht ihrer Augen sehen 
lasse ..., weil sie diese ja für nichts anderes haben will als für ihn .. ,"53. 

In Schöpfung und Erlösung also wendet sich Gott im Mittler aller seiner Werke, 
im •Wort", dem Menschen zu. Das •Wort Gottes", der Bräutigam der Seele, schaut 
sie an und erschafft und begnadet sie in diesem Anschauen. Kraft dieses Blickes, in 
dem Gottes Erbarmen zuvorkommend sich dem Menschen zuneigt, kann sich die 
Braut dem Bräutigam zuwenden, richtet sie ihre Augen auf ihn und seine Schönheit. 
In diesem Aug in Aug, von Angesicht zu Angesicht, vollendet sich in der Gemein- 
schaft des dreifaltigen Gottes das Geschick des Menschen. 

Die Strahlen der Sonne 

Mit dem Bild des Bräutigams und der Braut ist noch ein anderes eng verbunden: 
Der Bräutigam ist die Sonne, die Licht und Wärme spendend über der Seele steht. 
Unter all den Bildern, die den Menschen als vor Gott gestellt zeigen, redet dieses 
am deutlichsten von der Sünde des Menschen. 

Im Gedicht von der Klage des Hirten taucht schon innerhalb der Vorstellung der 
bräutlichen Liebe der Gedanke an die Sünde auf: die Hirtin will vom Hirten nichts 
wissen, er breitet seine Arme umsonst nach ihr aus. • Ähnlich stellt sich im •Geist- 
lichen Gesang" die Vermählung der Seele mit dem Sohne Gottes als Heilung der 
Wunden dar, die die Sünde unter dem Baum des Paradieses der Braut zufügte. 
Lauter noch macht sich das Thema der Sünde bemerkbar, wo das Verhältnis zwischen 
Gott und Mensch im Anschauen Gottes mittels den Augen seiner Barmherzigkeit 
beschrieben ist: Das Gegenüber des göttlichen Blickes ist der sündige Mensch, das 
Blicken der Augen Gottes reinigt ihn zuallererst von der schwarzen Farbe der Schuld 
und macht ihn wieder anmutig und schön. 

Hier im Bild der Sonne und ihrer Strahlen erscheint Gott fast ausschließlich als 
der Widersacher der Sünde im Menschen. Johannes vom Kreuz sieht nicht irgendein 
abstraktes Menschenwesen vor Gott gestellt. Er sieht den Menschen in seiner Ge- 
schichte, der Sünder steht vor Gott. Gottes unfaßbare und über alles erhabene Heilig- 
keit einerseits und des Menschen Entscheidung gegen Gott andrerseits, Gottes Liebe 
und des Menschen Nein zu dieser Liebe, das sind die beiden Pole des Verhältnisses 
Schöpfer und Geschöpf. Der •Alte Mensch" steht vor Gott, und diesem •Alten Men- 
schen" steht Gottes Liebe gegenüber. Die Barmherzigkeit und Liebe Gottes tötet den 
•Alten Menschen", damit in der Dunkelheit solchen Todes der •Neue Mensch" zum 
Leben komme, wie Johannes vom Kreuz im Anschluß an Paulus sagt. 

Trotz der Verschiedenheit der Akzente hat auch dieses letzte Bild von der Sonne 
und dem Feuer das eine mit den beiden zuerst genannten gemeinsam: daß nämlich 
der Mensch nicht in sich abgeschlossen, sondern auf Gott hin geöffnet und ausge- 
richtet betrachtet wird. •Man muß wissen, daß das Schauen Gottes der Seele vier 
Wohltaten erweist: sie läutern, sie anmutig machen, sie bereichern und sie erleuchten, 
so wie die Sonne, wenn sie ihre Strahlen schickt, trocknet und wärmt und schön macht 
und erhellt"54. •Der Strahl der Sonne fällt in ein Glas. Wenn das Glas einige von 

52 C 10,7. 53 C 10,9. 54 C32, 1. 



Der Mensch vor Gott 439 

Flecken oder Dünsten blinde Stellen hat, wird er es nicht völlig erhellen und in sein 
Licht umgestalten können, wie wenn es von allen jenen Flecken frei und rein wäre. 
Vielmehr wird er es desto weniger erhellen, je weniger es jener blinden Stellen und 
Flecken ledig ist. Und es liegt nicht am Strahl, sondern am Glas, in dem Maße, daß 
der Strahl es, wenn es ganz rein und sauber wäre, derart umgestalten und erhellen 
würde, daß es wie der Strahl selbst erschiene und das gleiche Licht gäbe wie der 
Strahl... Und so ist die Seele wie dies Glas, in das das göttliche Licht des Seins 
Gottes immer einfällt, ... oder besser gesagt, in dem es immer weilt"55. •Wie das 
Glas nichts dazu tut, den Strahl der Sonne zu hindern, in es einzufallen, sondern 
dieser es passiv, ohne seine Sorgfalt und sein Werk erhellt, wenn es in Sauberkeit 
dazu bereit ist, so kann auch die Seele nicht aufhören, diese Einflüsse und Mitteilun- 
gen Gottes ... zu empfangen, selbst wenn sie wollte ... Denn den übernatürlichen 
Einflüssen kann allein die Unreinheit und die Unvollkommenheit der Seele wider- 
stehen, wie auch im Glas es die Flecken sind, die die Helle hindern .. ,"56. 

Indem Gott dergestalt in die Seele einstrahlt, reinigt er sie von diesen Flecken der 
Unreinheit und der Unvollkommenheiten, •wie es die Sonne im Glas tut. Wenn sie 
sich in es ergießt, macht sie es hell, und es verschwinden alle Makel und Stäubchen, 
die sich vordem in ihr zeigten"57. Unter solchem Scheinen verhält sich die Seele 
empfangend; Gott handelt, die Seele ist ruhig, •genau so wie die Luft: Je mehr sie 
von Dünsten rein ist, je heiterer und ruhiger, desto mehr erhellt und erwärmt sie die 
Sonne"58. Allein das eine hat die Seele selbst zu tun: ihr Fenster frei machen, daß 
Gottes Licht einfallen kann. Gottes Werk ist es dann, die Seele zu erleuchten: •Noch 
unmöglicher ist es, daß der Strahl der Sonne aufhört, in heiterem und offenem Ort 
einzufallen. Denn wie die Sonne aufgeht in der Frühe, um in dein Haus einzutreten, 
wenn du das Fenster öffnest, so wird Gott... in die Seele eintreten"59. Darum wird 
die Seele aufgefordert: •Vertreibe ... die Stäubchen, ... die Nebel, und reinige das 
Auge, und die Sonne wird dir leuchten"60. 

Die Seele ist wie ein Stück Holz unter dem Feuer des Strahls Gottes: •Dieses gött- 
liche Licht. . . verhält sich in der Seele wie das Feuer im Holz"61. In der Seele 
kämpfen dann Gegensätze gegeneinander um die Herrschaft, nämlich: •Gott, der 
alle Vollkommenheit ist, gegen alle unvollkommenen Haltungen der Seele, damit er 
sie umgestalte und sie so lind und friedlich und hell mache, wie es das Feuer mit 
dem Holze tut, wenn es in das Holz eingetreten ist"62. •Unser Herr und Gott ist ver- 
zehrendes Feuer, das heißt, Feuer der Liebe. Da er unendliche Macht hat, kann er 
die Seele, die er berührt, unübersehbar verzehren und umgestalten in sich"63. 

Wenn das Werk der Umgestaltung vollendet ist und alle Flecken und hindernden 
Dunkelheiten verzehrt sind, wird die Seele vor Gott die Flammen der Liebe Gottes 
zu ihm zurücksenden: Sie ist dann wie Holz, das glühend ist und selbst flammt64. Die 
Helle des Lichtes, die die Seele von der göttlichen Sonne empfängt, schickt sie im 
Tausch zurück: •Wenn Vermögen und Sinn der Seele, die vordem dunkel und blind 
waren..., mit den vielen und großen Botschaften, die alle voll Liebe sind, erleuchtet 

55 S 2, 5, 6. 59 L 3, 46. 62 L 1, 23. 
56 S 2,16, 10. 60 L 3, 38. «» L 2, 2. 
57 C 26, 7. 61N 2,10,1. M Vgl. L 1,8; 1,16 u.ö. 
58 L 3, 34. 



440 Rudolf Mosis 

und zum lieben gebracht sind, können sie schon erhellt sein und mit Wärme und 
Liebe erfüllt..., um Licht und Liebe dem geben zu können, der sie erhellte und in 
ihnen Liebe weckte .. ."65. •Die Höhlen der Vermögen ... senden in Gott zu Gott... 
in liebender Glorie ... die gleichen Feuerscheine, die sie empfangen haben ..., in- 
dem sie dem Geliebten eben das Licht und die Wärme der Liebe geben, die sie 
empfangen"86. 

Ebenbild 

Nach all dem können die wenigen Stellen, wo Johannes vom Kreuz den Menschen 
als Ebenbild Gottes bezeichnet, nicht mehr mißdeutet werden. Ebenbild Gottes kann 
nicht eine im Menschen ruhende richtungslose Eigenschaft meinen, sondern das durch 
Gottes Liebe und Blick und Licht hervorgerufene Antworten der Seele. Die Seele 
ist gleichsam ein Spiegel: Gott schaut in sie hinein, und sie soll das Bild Gottes 
widerspiegeln, sein Ebenbild sein. 

Obwohl sie nun, was das natürliche Sein angeht, immer das vollkommene Bild 
Gottes bleibt, als das sie geschaffen67, kann sie, wenn sie von Begehren beherrscht 
wird, Gottes Bild nur schlecht und unvollkommen widerspiegeln: •Die Begehren .. . 
verdüstern die Seele. So wie die Dünste die Luft verdüstern und die Sonne nicht 
scheinen lassen, oder wie der beschlagene Spiegel in sich das Antlitz nicht klar auf- 
nehmen kann, oder wie das vom Schlamm getrübte Wasser: Das Gesicht dessen, der 
sich in ihm beschaut, läßt sich nicht gut in ihm erkennen • so die Seele .. ."68, und 
zwar nach all ihren Vermögen: •Weder besitzt der Verstand Fassungskraft, um die 
Erleuchtung der Weisheit Gottes aufzunehmen, sowenig wie die finstere Luft die 
Erleuchtung der Sonne aufnehmen kann; noch besitzt der Wille Fähigkeit, in sich 
Gott zu umfangen in lauterer Liebe, sowenig der vom Dampf angelaufene Spiegel 
die Fähigkeit hat, hell in sich das gegenwärtige Antlitz widerzugeben; und noch 
weniger besitzt das Gedächnis, das von den Finsternissen des Begehrens verdunkelt 
ist, Fähigkeit, mit Klarheit in sich das Bild Gottes aufzunehmen, sowenig das schmut- 
zige Wasser klar das Antlitz dessen zeigen kann, der sich in ihm beschaut"69. 

Wenn der Geliebte, der Bräutigam der Seele, in den Spiegel der Seele schaut und 
sich in diesem Schauen der Seele zueignet, zeichnet er gleichsam der Seele sein Bild 
ein. Die Seele wird mehr und mehr, was sie von Anfang an ist und schließlich voll- 
kommen sein soll: Ebenbild Gottes. 

•Die Seele erfährt sich wie das Wachs, das den Eindruck des Siegels aufzunehmen 
begann und nicht vollends geformt wurde, und sie erkennt, daß sie wie die erste 
Skizze eines Bildes und nur eine Zeichnung ist. Sie ruft dem, der dies zeichnete, daß 
er zu Ende male und bilde .. ."70. Solange die Seele im Glauben und nicht im offenen 
Schauen den Augen des Geliebten zugewandt ist, trägt sie sein Bild unvollendet in 

«5 L 1, 3. <"» L 3, 77. 67 Vgl. S 1, 9, 3; G 1, 8. «8 S 1, 8, 1. 
69 S 1, 8, 2; P. Ambrosius a S. Theresia übersetzt: •Noch weniger vermag das Gedächtnis 

... sich ein klares Bild von Gott zu machen" (Werke, Bd. I, S. 40). In solcher Übersetzung ist 
das unbedingte Zuvorkommen des Schauens Gottes, des Scheinens der Sonne verwischt; das 
Gedächtnis macht sich ein Bild von Gott. Ebenso ist die dialogische Struktur dessen, was mit 
Spiegelbild gemeint ist, verkannt; das Gedächtnis bleibt in sich geschlossen. Außerdem ist 
die Aussage von der theologischen Ebene auf die einer Bewußtseinspsychologie verschoben. 

70 C 12, 1. 



Der Mensch vor Gott 441 

sich: •Sie sagt, sie habe die ersehnten Augen in ihrem Innern gezeichnet, das heißt, 
in ihrem Verstand und Willen ... Da die Kunde dieser Wahrheiten nicht vollkom- 
men ist, sagt sie, sie seien gezeichnet. Denn wie die Zeichnung nicht vollendetes 
Gemälde ist, so ist die Kunde des Glaubens nicht vollendete Erkenntnis"71. •Über 
der Zeichnung des Glaubens gibt es eine andere Zeichnung der Liebe in der Seele 
des Liebenden, und das ist gemäß dem Willen, in dem sich die Gestalt des Geliebten 
derart einzeichnet und so verbunden und lebendig abbildet, ... daß es wahr ist zu 
sagen, der Geliebte lebe im Liebenden und der Liebende im Geliebten"72. •Das 
wird vollkommen geschehen im Himmel im göttlichen Leben .. ,"73. Denn •man muß 
wissen, daß die Liebe niemals dahin kommt, vollkommen zu sein, bis die Liebenden 
sich so ineins angleichen, daß der eine im anderen Gestalt gewinnt... Und weil 
hier die Seele sich mit einer gewissen Zeichnung der Liebe vorfindet... und ersehnt, 
daß das Bild bis zu Ende gestaltet werde mittels der Gestalt, dessen Zeichnung dies 
ist • das ist ihr Bräutigam, das Wort, Sohn Gottes, welcher Widerschein seiner 
Herrlichkeit und Gestalt seines Wesens ist.. ."74, bittet sie um die Vollendung dieses 
Bildes. 

Nochmals bei der Erörterung der Ebenbildlichkeit des Menschen zeigt sich, wie 
für Johannes vom Kreuz das Verhältnis des Vaters zum Sohn Urbild des Verhält- 
nisses des Sohnes zur Seele ist. Wie die Seele Spiegel des Geliebten ist, so ist der 
Sohn Spiegel des Vaters. Der Vater legt sein ganzes Wesen in den Sohn und erkennt 
sich in ihm. Die Seele sagt zum Bräutigam: •Viele Dinge sieht man in dir, wenn 
man nur eines sieht. Denn du bist die Hinterlegung der Schätze des Vaters, der 
Widerschein des ewigen Lichtes, Spiegel ohne Makel und Bild seiner Güte"75; •des 
Vaters Spiegel ohne Makel ist sein Sohn"76. 

•Centra" 

Wenn auch Gott der Seele nie fehlt, und wenn auch der Bräutigam immer im 
Innersten der Seele weilt, so ist doch die Brautschaft und das Ebenbild nicht von 
vornherein vollkommen. Die Seele hat sich mit •Hüllen" umgeben, sie versteckt sich 
vor dem immer gegenwärtigen Antlitz des Geliebten. Erst durch das barmherzige 
Anschauen des Bräutigams wird sie die schöne Braut, die sie sein soll. 

Im Symbol des Weges, das auf jeder Seite der Werke des Heiligen Johannes vom 
Kreuz begegnet, wird dies deutlich. Der Mensch ist unterwegs, er kommt erst zu 
seinem ihm bestimmten Ort vor Gottes Angesicht. Er wird von Gott gerufen, •seine 
Behausung zu verlassen, um zur Vereinigung mit Gott zu gehen"77. In diesem •Hin- 
übergehen"78 gelangt die Seele auf dem •Weg des Kreuzes Christi"79 zum •Land der 
Verheißung"80. 

Eine Ausformung dieses allgemeinsten und häufigsten aller Vergleiche und Sym- 
bole in den Schriften des Heiligen Johannes vom Kreuz kann die theologische Sicht 
des Menschen, wie sie sich im Bild der Brautschaft, des Blickens der Augen und des 
Scheinens der Sonne darbot, nach ihrer dynamischen Seite hin ergänzen: Gott ist 

71 C 12, 6. 75 L 3, 17. 78 S 1, 2, 1. 
72 C 12, 7. 76 Carta 11. " C 3, 5. 
73 C 12,8. 77 S 1,3,5. 8° S 1, 11,2. 
74 C 11, 12. 



442 Rudolf Mosis 

für Johannes vom Kreuz •Centro", Mittelpunkt und •Natürlicher Ort" der Seele. 
•Bei den Dingen nennen wir tiefsten Ruhepunkt jenen letzten, bis zu dem ihr Sein 

und Kraft und Stärke ihres Wirkens gelangen kann, und von wo sie nicht weiter- 
gehen können. So wie das Feuer oder der Stein, der in seiner Natur Kraft und Bewe- 
gung besitzt, um zum innersten Zentrum seiner Sphäre zu gelangen: wie er von dort 
nicht weiterkommen noch es lassen kann, dorthin zu gelangen und dort zu bleiben, 
außer wegen eines entgegenstehenden und gewaltsamen Hindernisses. Demgemäß 
können wir sagen, der Stein sei in irgendeiner Weise in seinem Zentrum, wenn er in 
irgendeiner Weise in der Erde ist, obgleich er nicht in ihrem Tiefsten ist. Denn er ist 
innerhalb der Sphäre seines Zentrums und seiner Tätigkeit und Bewegung. Wir 
werden jedoch nicht sagen, er sei in ihrem Tiefsten, das ist die Mitte der Erde; und 
so bleibt ihm immer noch Kraft und Stärke und Neigung, niederer zu gehen und zum 
letzten und tiefsten Zentrum zu gelangen ... Und wenn er anlangt und aus Eigenem 
nicht noch mehr Kraft und Bewegung besitzt, werden wir sagen, er sei in seinem tief- 
sten Zentrum. • Das Zentrum der Seele nun ist Gott. Wenn sie nach der ganzen 
Fassungskraft ihres Seins und nach der Stärke ihrer Bewegung und Neigung zu ihm 
gelangt ist, wird sie zu ihrem letzten und tiefsten Zentrum in Gott gelangt sein.. ."81. 
•Man muß sodann wissen, daß die Liebe die Neigung der Seele und die Kraft und 
die Stärke ist, die sie besitzt, um zu Gott zu gehen. Denn mittels der Liebe vereint 
sich die Seele mit Gott"82. •Wie alle Bewegungen und feurigen Schwingungen, die 
die Flamme mit der entflammten Luft macht, dahin zielen, sie mit sich zum Zentrum 
ihrer Sphäre emporzuheben" *» so alle Wohltaten, die Gott der Seele erweist. •Die 
Liebe ist dem Feuer gleich, das immer aufsteigt bis oben hin, mit dem Bestreben, sich 
ins Zentrum seiner Sphäre einzusenken"84. 

Wenn auch das Gut der Seele, ihr Bräutigam in ihr verborgen ist, weiß sie doch 
um ihn. •Und deswegen ist die Seele mit mehr Kraft von diesem Gut angezogen und 
zu ihm hingerissen, als irgendein Naturding von seinem Zentrum"85. •Die Seele 
sieht sich mit soviel Heftigkeit zu Gott gehen, wie der Stein, wenn er mehr zu seinem 
Zentrum gelangt"86. 

Verwandt mit dieser der mittelalterlichen Naturtheorie entlehnten Vorstellung ist 
das biblische Bild der Arche, in die die Seele zurückkehrt als in den ihr eigenen Ort. 
•Wie die Taube ging und zur Arche kam, weil sie in den Wassern der Flut nichts 
fand, wo sie ihren Fuß ruhen lassen konnte, bis sie schließlich mit einem Oliven- 
zweig im Schnabel zu ihr kehrte, ... so die Seele. Sie ging aus von der Arche der 
Allmacht Gottes, als er sie schuf. Nachdem sie durch die Wasser der Flut der Sün- 
den undUnvollkommenheiten hin gegangen war und nicht fand, wo sie ihr Begehren 
ruhen lassen konnte, ging und kam sie durch die Lüfte der Sehnsüchte der Liebe zur 
Arche des Herzens Gottes, ihres Schöpfers ..."«. Die Ruhe dieser vollendeten Liebe 
am Herzen ihres Schöpfers ist Gesundheit und Heil der Seele88, hier findet sie Ruhe 
und Frieden, und dieser •Frieden ist der Ort, der der Seele eigen ist"89. 

81 L 1, 11 u. 12. 
82 L 1, 13. 
83 L 3, 10. 
84 N 2, 21, 6. 86 C 12, 1. 88 Vgl. C 11, 11. 
85 C 11, 4. 8' C34, 4; vgl. C 14, 1. 88 S 2, 12, 7. 



Der Mensch vor Gott 443 

Folgerungen 

Johannes vom Kreuz flennt die Kenntnis der Geschöpf e, die der wiederhergestellte, 
geläuterte Mensch von den Geschöpfen hat, eine Erkenntnis von der Wurzel her. 
Wenn der Mensch durch das läuternde Feuer der •Dunklen Nacht" zur •Unschuld 
Adams" zurückgekehrt ist, enthüllen sich ihm die letzten Gründe der Geschöpfe, 
die dem •Alten Menschen" verborgen sind. Er sieht die Geschöpfe in ihrem Ur- 
sprung aus Gott. • Ähnlich kann man seine eigene Sicht des Menschen charakteri- 
sieren. Er begnügt sich nicht damit, psychologische Theorien über die Natur des 
Menschen und seiner Tätigkeit zu übernehmen und zu lehren. Derlei Theorien 
können ja unabhängig von aller Berufung des Menschen zu Gottes dreifaltigem 
Leben aufgestellt werden und reichen darum auch nicht in jene Tiefe hinab, in der 
das Innerste des Menschen sich eröffnet. Johannes vom Kreuz richtet seine Aufmerk- 
samkeit nicht auf die •Schale" und Oberfläche des Menschen. Denn er will den 
Menschen zu dem Ziele helfen, das ihm von Gott bereitet ist. Er bemüht sich deshalb 
nicht, eine klare und unwidersprüchliche Analyse der Natur des Menschen und ihrer 
•Teile" zu geben, sondern legt alles Gewicht auf das eine, das nottut: Er sieht den 
Menschen angesichts seiner Vollendung bei Gott. Alle Unterscheidungen der geistigen 
und sinnlichen Vermögen der Seele, ihres sinnlichen und geistigen •Teils" sind damit 
zurückgeschoben. Wille, Verstand, Gedächtnis, innere und äußere Sinne werden nur 
daraufhin betrachtet, daß sie Spiegel Gottes sind und immer mehr sein sollen, Ver- 
mögen der Seele, womit sie auf die Liebe, auf das Schauen und Scheinen Gottes zu 
antworten vermag. 

Dabei ist nicht zu vergessen, daß immer wieder das Verhältnis zwischen der Person 
des Vaters und der Person des Sohnes das Urbild des Verhältnisses Gottes und des 
Menschen ist. Der Mensch ist •Sohn Gottes durch Teilnahme". •Das ist die Annahme 
der Söhne Gottes, die in Wahrheit zu Gott das sagen, was der Sohn selbst beim 
heiligen Johannes zum Ewigen Vater sagte: Alle meine Dinge sind dein und deine 
Dinge sind mein. Er aufgrund des Wesens, weil er natürlicher Sohn ist, wir aufgrund 
der Teilnahme, weil wir angenommene Söhne sind"90. Wir sind •Gott von Gott 
durch Teilnahme"91. • In diesem Abbild der dreifaltigen Liebe Gottes, in der per- 
sonalen Beziehung und durch sie empfängt der Mensch Gottes Gaben. Die Liebe 
Gottes zum Menschen ist nicht nur eine äußerliche Relation zwischen absolut Jen- 
seitigem und hoffnungslos Diesseitigem. Sie betrifft und wandelt den Menschen 
selbst, so daß er, zuerst Sünder, durch den Blick der Liebe in sich all das trägt, womit 
er dem Bräutigam gefallen kann. 

Die Anthropologie des Heiligen Johannes vom Kreuz erscheint damit wesentlich 
einfacher und unkomplizierter, als das die vielen verwendeten psychologischen Be- 
griffe und Schemata vermuten lassen. Zugleich zeigt es sich, daß sie sich in Dimen- 
sionen bewegt, die tiefer und reicher sind als jede nur psychologische Betrachtungs- 
weise des Menschen. 

90 C 36, 5. 
91 L 3, 8. 


